UNIVERSIDAD NACIONAL SAN ANTONIO ABAD DEL CUSCO
FACULTAD DE CIENCIAS SOCIALES
ESCUELA PROFESIONAL DE ANTROPOLOGIA

TESIS

RELIGIOSIDAD POPULAR: UN ESTUDIO SOBRE EL SENOR DE
PHUCHOORQO EN EL CENTRO POBLADO DE IZCUCHACA
DISTRITO DE ANTA- CUSCO, 2023

PRESENTADA POR:
Br. YUREMA TREYZI VARGAS VELARDE

PARA OPTAR AL TiTULO PROFESIONAL
DE LICENCIADA EN ANTROPOLOGIA

ASESOR:

Dr. RONNY ANDREE CHACON GUEVARA

CUSCO- PERU
2025






Pagina 1 de 156 - Portada

Tesis Religiosidad Popular Yurema (1).pdf

€ Universidad Nacional San Antonio Abad del Cusco

Detalles del documento

Identificador de la entrega

trn:oid:::27259:546279270

Fecha de entrega

14 ene 2026, 6:02 p.m. GMT-5

Fecha de descarga

14 ene 2026, 6:11 p.m. GMT-5

Nombre del archivo

Tesis Religiosidad Popular Yurema (1).pdf

Tamaiio del archivo

3.6 MB

Pagina 1 de 156 - Portada

Identificador de la entrega trn:oid:::27259:546279270

144 paginas

44.208 palabras

232.176 caracteres

Identificador de la entrega trn:oid:::27259:546279270



Pagina 2 de 156 - Descripcién general de integridad

8% Similitud general

Identificador de la entrega trn:oid:::27259:546279270

El total combinado de todas las coincidencias, incluidas las fuentes superpuestas, para ca...

Filtrado desde el informe

» Bibliografia
» Texto citado

» Texto mencionado

Fuentes principales

7% @ Fuentesde Internet
2% W& Publicaciones

4% 2 Trabajos entregados (trabajos del estudiante)

Marcas de integridad

N.° de alertas de integridad para revisiéon

No se han detectado manipulaciones de texto sospechosas.

Pagina 2 de 156 - Descripcién general de integridad

Los algoritmos de nuestro sistema analizan un documento en profundidad para
buscar inconsistencias que permitirian distinguirlo de una entrega normal. Si
advertimos algo extrafio, lo marcamos como una alerta para que pueda revisarlo.

Una marca de alerta no es necesariamente un indicador de problemas. Sin embargo,
recomendamos que preste atencién y la revise.

Identificador de la entrega trn:oid:::27259:546279270



DEDICATORIA

A mis queridos padres: Hidelzuith y Albert, por su
amor incondicional, apoyo constante y por
ensefiarme el verdadero valor del esfuerzo. Sin su

guia y sacrificios, este logro no habria sido posible.

A mis hermanas: Tomasa y Ch’aska, por su
compainiia, motivacion y por ser siempre una fuente
de alegria y fortaleza en mi vida. Gracias por creer

en mi en cada paso del camino.

A Batygasper, cuya luz y compafia perduraran
siempre en mi corazén. Gracias por haber llenado

mi vida de amor y alegria.

Yurema Treyzi



AGRADECIMIENTOS

Expreso mi sincero agradecimiento a Dios, por darme fuerza, sabiduria y
perseverancia para llegar a este momento. Su guia y bendiciones fueron

fundamentales en cada paso de este proceso.

A la Universidad Nacional de San Antonio Abad del Cusco, por brindarme la
oportunidad de formarme en un ambiente académico de calidad, siendo clave en mi

crecimiento personal y profesional.

A los docentes de la Escuela Profesional de Antropologia, por su dedicacion,
ensefanza y compartir su vasto conocimiento, que fue crucial para mi desarrollo

intelectual.

En especial, agradezco profundamente al Dr. Ronny Andree Chacén Guevara, mi
asesor, por su paciencia, orientacion y constante apoyo en el desarrollo de la tesis.

Su compromiso y experticia fueron esenciales para que este trabajo vea la luz.

Finalmente, a la familia Velarde Puma, a los devotos del Sefior de Phuchoorqo y a
Franns, gracias por brindarme su apoyo y por ser fuente de energia positiva, fortaleza

y motivacion a lo largo de este proceso.

Yurema Treyzi Vargas Velarde



INDICE

D 00 N0 0 |
AGRADECIMIENTOS ... .o ]|
S L ] 5
INTRODUGCCION ......oeimiuirecaseseseasasesesassseeassseses st s s ss st st sessssssissassesssassnens 7
L0 Y = 1 111 11X o I8 TR 9
1 ASPECTOS METODOLOGICOS DE LA INVESTIGACION ........c.cceeeeunnee. 9
1.1 PLANTEAMIENTO DEL PROBLEMA .......coooiieiieieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee 9
1.1.1 Pregunta generali..........cooooiiiiiiiiii e 10
1.1.2  Preguntas €SPeCIfiCas: .........couuuuiiiiii e 10
1.2 JUSTIFICACION ...t 11
1.3 (@] | I LY 1 T 12
1.3.1  ODbjetivo general ... 12
1.3.2  ODbjetivos €SPECIfiCOS ......cooiiiiiiiiiiiii e 12
1.4 MARCO TEORICO ..., 12
141  EStadO del @l ..ooeeeeiiei e 12
1.4.1.1  Estudios sobre santos canonizados...........ccccoevvviiiiiiiiiiiie e 12
1.4.1.2 Estudios sobre santos no canonizados............cccovvviviiiiiieeeeeeeecieeee e 14
1.4.1.3 Hierofanias con imagenes y advocaciones de Cristo .........ccccccvvvveeeenenn. 15
L S = 7 TS (Y o] o= 1 PSS 23
1.4.2.1  Lareligiosidad POPUIAT............uiiiiii i 23
1.4.2.2  SIMDOISMO ..o 24
1.4.2.3  FUNCIONAIISMO.....uiiiii et 25
1424 RIBUAIES. ... 26
1.4.2.5  SUENOS Y OTACUIOS ... e e e e 27
1.4.2.6  HIbridacCion ..o 27
1.4.3  Marco CONCEPLUAL.......cooi i 28
1.5 METODOLOGIA ..., 33
1.5.1  Método de iNnVestigacion .............cooii i 33
1.5.2 Enfoque metodolOgICO ......ccovviiiiiieiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 34
1.5.3  Nivel de investigacion ..............uuiiiii i 34
1.5.4 Tipo de investigacCion ... 35
1.5.5 Técnicas de investigacion ... 36
1.5.6 Instrumentos de investigacion............ccccciiii 36
1.5.7 Unidad de analisis y 0bServacion...........cccccccvvviiiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeee 37
1.5.8 Poblacion y MuUestra............ooooiiiiiiiiii 38
1.5.9  MéEtodo de @naliSIS ......ccceeiiiiiiiiiiiee e 39
(03 o 1T o | 40
2 ASPECTOS GENERALES DEL AMBITO DE INVESTIGACION............... 40
2.1 Ubicacion geografiCa...........uuuiiiiiiiieeeeeci e 40
2.2 V@S A @CCESO.... . 41
2.3 O 1T = PP 41
24 Topografia y tipo de SUEIO..........euiieiie e 41



2.5 Resefia historica del poblado de Izcuchaca............ccccoevieiiiiiiiiiiii, 42

2.6 (0] o] F=Tox [0 o 42
2.6.1 Poblacion econdmicamente activa..............coooeeeiiiiiiiiiiieieeee e, 43
2.6.2  ActiViIdades ECONOMICAS......ccuuiie e e e e e e e e eans 44
2.7 =0 U Tor= o [0 o 1T 45
2.8 Y= 1 (1o TR 46
2.8.1  Afiliacion a un tipo de seguro de salud..............ccccueiiiiiiiiiiiiiiiis 47
2.8.2 Enfermedades prinCipales..........oouuuiiiiiiii i 48
2.9 SEIrVICIOS DASICOS ... e 48
2.9 1 AQUA . e e e e e e aaaaaraa————— 48
2.9.2  DESAQUE.......e i 48
P22 S TG TR =1 1Yo {4 [T = T 48
2.10 Manifestaciones CUUIAIES ...........ooueiiiiiii e 48
2.10.1 Costumbres tradiCionales .........coouuiiiiiiiiie e 49
2.10.2 GrupOos religiOSOS ......coviiiiiee e eeaans 50
(03N o [ V] o 1 || R 51
EL SENOR DE PHUCHOORQO, HISTORIA DE SU APARICION.........cccevrurrernnn. 51
(03N 2 [ V] o 1 AV 2R 62
4 EL SENOR DE PHUCHOORQO, CREENCIAS Y PRACTICAS

[ I 1 [0 62
4.1 CREEN CIAS ..o e e e 62
4 MIlBGIOS .. 62
g T S 7= [ T TR 62
4.2 TrADAJO e 64
g Ot TG T (U= 1 o3 = T 65
g O I S Y o T 67
g O IR T = 1 1Y o 1Y 68
g O IO T =] (0T [ Y= 69
41,2 CASHGOS oo 71
g O I Yo o3 [0 (=Y ) (< S 72
4.1.2.2  Otras deSGracCia@s........ceeeeeeiiiiieiiiiiieee e e e ettt e e e e e e e e e e e e e e e e e e e naaaas 73
4.1.3 SUEAOS Y rEVEIACIONES ......cceieeeeeeee et e e 75
g T Tt S T U 1= T 1 75
41.3.2 Revelaciones de las Velas .........ccooueiiviiiiiiiiie e 77
4.1.3.3 Cambios en la imagen de la hierofania................cccccvvvriiiiiei i, 84
4.2 PRACTICAS RELIGIOSAS ...ttt 87
i3 B O o - -] (o] o 87
O B | {1 1] o) IS 88
TG T == | [ o Y- 1o [ ] PSR 91
A O~ | (o o 91
T B 1< Y o ] (o 96
4.2.6 CelebracCion fEStIVA........couui i 98
O A © | - Tox (o o 1= T 101
R S T o (VF= 1 1= 103
e I Y/ [ 17= 1= TR 103
4.2.10 PrOCESIONES ...t 106



4211 (©]11=) 0 Lo = 1= P TR 109

4212 Banos terap@utiCos ........oouueeiiiee e 112
4.2.13 CUracionN@s A&l SUSTO .......cvuniieiie e e 119
CAPITULO V ettt e e e e et e aeeeeaeeseeesanessmsaenesenssensaesaessseannessesanesanesanesaneens 122
DISCUSION DE LA INVESTIGACION ........ooiieeeeeeeeeeeeeeeeesessnesssssssessssssssssssssnssnnens 122
CONCLUSIONES ...ttt rrss s reas s re s s res s s e ss s snss s nnssssnnsssrnnssrennssrennsnns 132
RECOMENDACIONES ....... oottt rres s eas s rns s s s nas s s s n s s s sasssrnnssssnnssrennns 134
BIBLIOGRAFIA ...ttt eeeeeeeeeeeeeeeeseaeeeseesanesasessnsssnsssnssenseensaesaennesnneenes 135
N 1 | =, 1 140

indice de figuras

Figura 1 Mapa del centro poblado de lzcuchaca................cooooiiiiiiii, 44
Figura 2 Arbol de eucalipto antes de la posesién espiritual del Sefior de Phuchoorqo
................................................................................................................................. 53
Figura 3 Arbol de eucalipto que contiene el espiritu del Sefior de Phuchoorqo...... 55
Figura 4 Imagen del arbol desnudo del Sefior de Phuchoorqo ...........cc..ovvvueeee..n. 57
Figura 5 Cargo de la Santisima Cruz del cerro Phuchoorqo .............cccoevvvvvieeeee..n. 59
Figura 6 Fotografia del Sefior de Phuchoorqo ...........cccoovviiiiiiiiiiiiceceeeeee e 60
Figura 7 encendido de velas de pedido en el recinto donde yace el Senor de

o U o o T T o o 1SRt 79
Figura 8 Primeras formaciones de las ceras de las velas de pedido....................... 83
Figura 9 La intercesora e interpretacion de velas de pedido............ccooeeiiiiiiinnnnen. 83
Figura 10 Cambios en la imagen del Sefior de Phuchoorqo ...........cccovvvvvvveveeeennnnn. 86
Figura 11 Estructura de organizacion del entorno del Sefior de Phuchoorqo ......... 88
Figura 12 Organizacion de la mayordomia............cceeevieiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeeeee 92
Figura 13 Fotografia de los mayordomos del Sefior de Phuchoorqgo 2011.............. 95
Figura 14 Fotografia de los mayordomos 2019.........ccooiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeee 95
Figura 15 Devotos del Sefior de Phuchoorqo............cceevvviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieeeeee 98
Figura 16 Reparto de comida en la festividad del Sefior de Phuchoorqo.............. 100
Figura 17 Imagen de las oraciones impresas en el recinto del Sefior de Phuchoorgo
............................................................................................................................... 101
Figura 18 Fotografia de los devotos orando al Sefor de Phuchoorqo .................. 102
Figura 19 Fotografia de los feligreses del Sefior de Phuchoorqo orando en el recinto
............................................................................................................................... 103
Figura 20 Fotografia de la celebracion de misa por el dia del Sefior de Phuchoorqo
2200 105
Figura 21 Fotografia de la celebraciéon de misa por el dia del Sefior de Phuchoorqo
220 105
Figura 22 Bendicion final en la misa en honor al Sefor de Phuchoorqo............... 106
Figura 23 Procesién del Sefior de Phuchoorqo el 3 de mayo ............oooevvvveeenn.n. 108
Figura 24 Procesion de la imagen del Sefior de Phuchoorqo ...........cccovvvvvvveennnee. 108
Figura 25 Retorno de la imagen después de la procesion ..........ccccccvvvveviieeeeennenn. 109
Figura 26 Ofrendas y exvotos en honor al Sefior de Phuchoorqo...........ccccccce..... 110
Figura 27 Ofrendas para el Senor de Phuchoorqo............ooouiiiiiiiiiiiee 112



Figura 28 Seleccion de las hierbas para el uso de los bafos terapéuticos ........... 114

Figura 29 Preparacion de los bafios terapéuticos a base de hierbas.................... 114
Figura 30 Bafos terapéuticos como practica de sanacion ............ccceveeevveciieeennn. 119
Figura 31 Curacion del SUSTO...........ccoiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 121

indice de tablas

Tabla 1 Poblacion del distrito de Anta...........ooooeeiiiiii e 43
Tabla 2 Poblacion econdmicamente activa...........ccooooviiiiiiiiiiii e, 43
Tabla 3 Actividades CONOMICAS .........ooiiiiiiiii e 44
Tabla 4 Instituciones educativas en el ambito de Izcuchaca ................ccceieeiinnnnnn.n. 45
Tabla 5 Academias preuniversitarias ...........vv e 46
Tabla 6 Ubicacion de los servicios de salud ..., 46
Tabla 7 Afiliacion a segurode salud ............cccooeiiiiiiiiiiiiiiie e 47
Tabla 8 Grupos religioSOS ......cccoeeeiieeeeee e 50
Tabla 9 Creencia en la revelacion del Senor de Phuchoorqo mediante velas......... 78
Tabla 10 Significado de las figuras que forman las ceras...........cccccceeeeeeeeiiiiiiinnnnnn. 80
Tabla 11 Gastos del cargo en la festividad del Sefior de Phuchoorqo .................... 94
Tabla 12 Listado de hierbas...............uo i 113
Tabla 13 Clasificacion de hierbas ... 116



RESUMEN

La presente investigacion, aborda las expresiones religiosas populares que rodean a
esta deidad local. La problematica identificada parte de que, dentro del marco del
catolicismo, la religiosidad popular suele asociarse a practicas estereotipadas como
misas, procesiones, romerias, danzas, musica, corridas de toros y entre otros. Sin
embargo, en el contexto del culto al Sefior de Phuchoorqo, durante los dias de
veneracion los martes y viernes, se han observado manifestaciones singulares como
bafos terapéuticos para la curacion de enfermedades fisicas, el tratamiento del
"susto" mediante el llamado del animo, rituales con velas multicolores e
interpretaciones oraculares a cargo de la intercesora de la deidad. Estas
manifestaciones culturales motivaron el estudio, cuyo objetivo fue comprender la
religiosidad popular en torno al Senor de Phuchoorqo en el centro poblado de
Izcuchaca. La investigacion se desarrollé desde un enfoque cualitativo, empleando
los métodos etnografico y fenomenoldgico, y utilizé la observacion y la entrevista
como principales técnicas de recoleccion de informacion. Los resultados revelan que
la religiosidad popular en torno al Sefor de Phuchoorqo esta constituida por un
conjunto de creencias y practicas religiosas originadas en una hierofania. Segun la fe
de los devotos, esta deidad posee el poder de obrar milagros. La conclusion mas
significativa es que el Sefor de Phuchoorqo es concebido como una figura con
capacidad milagrosa para revertir situaciones criticas en distintos ambitos de la vida
de los fieles. Por ello, los devotos le rinden culto mediante practicas religiosas

particulares que reflejan sus creencias populares sobre esta divinidad.

Palabras clave: Religiosidad popular, Creencias religiosas, Practicas populares,

Medicina tradicional.



ABSTRACT

This research addresses the popular religious expressions surrounding this local deity.
The identified problem stems from the fact that, within the framework of Catholicism,
popular religiosity is often associated with stereotypical practices such as masses,
processions, pilgrimages, dances, music, bullfights, and others. However, in the
context of the cult of the Lord of Phuchoorqo, during the days of veneration on
Tuesdays and Fridays, unique manifestations have been observed, such as
therapeutic baths for the cure of physical ailments, the treatment of "fright" through
spiritual invocations, rituals with multicolored candles, and oracular interpretations by
the deity's intercessor. These cultural manifestations motivated the study, whose
objective was to understand popular religiosity surrounding the Lord of Phuchoorqgo in
the town of lzcuchaca. The research was conducted using a qualitative approach,
employing ethnographic and phenomenological methods, and utilizing observation
and interviews as the primary data collection techniques. The results reveal that
popular religiosity surrounding the Lord of Phuchoorqo is comprised of a set of beliefs
and religious practices originating from a hierophany. According to the faith of the
devotees, this deity possesses the power to perform miracles. The most significant
conclusion is that the Lord of Phuchoorqgo is conceived as a figure with miraculous
capabilities to reverse critical situations in various aspects of the lives of the faithful.
Therefore, devotees worship him through specific religious practices that reflect their

popular beliefs about this divinity.

Keywords: Popular religiosity, Religious beliefs, Popular practices, Traditional

medicine.



INTRODUCCION

La presente investigacion tiene por objetivo identificar el culto al Sefior de
Phuchoorqgo, considerando su aparicién en la construccion de mitos utilizados por los
devotos. El mito inicial es la revelacion en los suefios de la sefiora Placida Puma,
quien es moradora del distrito de Izcuchaca, como también se percibe la impregnacién
del poder de Dios en un arbol de eucalipto con forma de cruz que se encuentra en la
vivienda de la mencionada devota. En este sentido, el arbusto se convierte en un
elemento hierofanico al que los fieles rinden culto con el fin de alcanzar su gracia. La
propagacion de mitos respecto a los milagros que confiere la deidad hace que se
incremente los creyentes, concurriendo a los cultos los martes y viernes de todas las
semanas del afo. Cabe sehalar que esta expresion religiosa estd asociada al
catolicismo por tratarse de la figura de Jesucristo, por lo que los representantes de la
iglesia catdlica participan en la celebracion de misas en su honor.

Su reciente aparicidén respecto a otros santos como el Sefior de Qoyllurit’i, el
Senor de Huanca u otras deidades populares, corroboran que el Sehor de
Phuchoorgo aun no es muy conocido a nivel de la region de Cusco; asimismo, no se
realizaron estudios académicos al respecto. Se constaté que el culto a la deidad en
referencia tiene peculiaridades como la realizacion de actividades curativas de
enfermedades por una intercesora, se trata de una persona que capto la revelacién
inicial del Sefior de Phuchoorqo mediante un arbol de eucalipto.

Entre las motivaciones para la presente investigacion fue la observacion de
una permanente concurrencia de personas al recinto donde se encuentra la deidad,
el Sefior de Phuchoorqo, que fisicamente es una especie de cruz con los brazos
levantados y extendidos hacia arriba, el material que lo compone es un arbol de
eucalipto que aun se encuentra enraizado en la tierra, los dias de culto se realizan los
martes y viernes. En el espacio sagrado, se presencio a fieles participando en
acciones de curacion de males fisicos y psicolégicos, como el tratamiento del susto,
también la practica de rituales de oracién y pedido con ceras de velas multicolores a

cargo de la intercesora y de otros feligreses.

La revision bibliografica indica la aparicion de santos en diferentes contextos a
nivel nacional, incluso en el plano internacional como el caso de la Virgen de
Copacabana en Bolivia; al respecto, Curatola y Ziétkowski (2008) indican es una

superposicion sobre una huaca prehispanica y que existe sincretismo en su

7



peregrinacion. Las apariciones similares al Sefior de Phuchoorqo son la cruz de
Panala en Morrope Lambayeque y el Sefior de Wimpillay en Cusco. Segun la
mitologia afirma que al cortar parte de sus ramas brot6é sangre y aparecio la imagen
de Cristo impregnado en el arbol. Es relevante en la presente época investigar como
la creencia religiosa va desarrollandose en la poblacién andina y es parte de la
identidad cultural de los pobladores peruanos.

La presente investigacion esta conformado por cinco capitulos; el primero lo
conforma los aspectos metodoldgicos de la investigacion; el segundo, expone los
aspectos generales del contexto de la investigacion; el tercero refiere a la historia de
la aparicién del Sefor de Phuchoorqo; el cuarto contiene las creencias y practicas
que se construye en la actualidad en el entorno del sefor; en el quinto se presenta la
discusién de la investigacion; finalmente, se menciona las conclusiones,

recomendaciones, referencias y anexos.



CAPITULO |

1 ASPECTOS METODOLOGICOS DE LA INVESTIGACION

1.1 PLANTEAMIENTO DEL PROBLEMA

El poblado de Izcuchaca en Anta es ampliamente religioso, y en el marco del
catolicismo se efectuan diversas celebraciones como la fiesta de la cruz el 3 de mayo,
la octava del Serfor de Qoyllurit’i, la semana santa, la celebracion de la Virgen Inma
culada Concepcion el 8 de diciembre; en general, las celebraciones se realizan con
misas, oraciones, procesiones, presentacion de danzas, entre otras actividades; por
otro lado, la religiosidad en el cristianismo protestante lo componen grupos religiosos
como el movimiento israelita, los pentecostales, el movimiento evangélico peruano,
iglesia evangélica e iglesia peruana, que tienen también adeptos con los que realizan
diversas actividades de culto; en este contexto religioso cristiano, el entorno del Sefor
de Phuchoorgo presenta peculiaridades en su festividad, ya que algunas practicas

que se efectuan durante los dias de culto no son caracteristicos del clero catélico.

A principios del afio 2001 se produjo la aparicion del Sefior de Phuchoorqo en
la vivienda de la familia Velarde-Puma, en el distrito de Anta. Esta manifestacion fue
reconocida a partir de una serie de acontecimientos y revelaciones oniricas que la
familia interpreté como senales de una presencia sagrada vinculada al arbol de
eucalipto ubicado en su propiedad. A partir de estas experiencias, la familia asumio
que el Senor de Phuchoorqo se habia asentado espiritualmente en aquel lugar,
iniciandose asi su devocion y el reconocimiento de esta hierofania como portadora de
un caracter milagroso. Con el tiempo, esta aparicion llegé a convocar a un entorno de
fieles que encontraron en ella una fuente de fe, proteccion y favores espirituales. La
devociéon se fortalecié hasta consolidar practicas rituales y celebraciones propias,
cuya festividad principal se realiza cada 2 y 3 de mayo, en el marco de la tradicional

Fiesta de las Cruces.

El Sefior de Phuchoorqo recibe la visita de personas del lugar y de feligreses
de otros lugares del pais, los dias de culto ordinario se realizan los martes y viernes
durante el afio, como también en las fechas de su celebracién para lograr la gracia de
la deidad, en diferentes temas como salud, justicia, trabajo, amor, entre otros. Parte
de las actividades en torno al Sefior de Phuchoorqo también se efectuan ceremonias

como misas, procesiones, oraciones, ofrendas; asimismo, se hacen labores de

9



curacion de enfermedades. Estas labores se realizan mediante una intercesora que
hace interpretaciones simbdlicas, como por ejemplo develar el significado del
comportamiento de las velas, curaciones de susto, bafios de florecimiento, entre otras
actividades.

La religiosidad popular se expresa notoriamente en las festividades patronales,
con manifestaciones artisticas, coreograficas, musicales y gastronémicas asociados
a santos y virgenes, cuyas razones de participacion son la devocion, la fe, la
costumbre y la identidad referido al lugar de origen. Para el caso del entorno del Sefor
de Phuchoorqo, su presencia genera diversas actividades que se alejan de la doctrina
oficial de la iglesia, en ese sentido, fue necesario investigar las creencias que se
forman en los devotos en referencia a la deidad, con el fin de conocer y explicar las
directrices que va asumiendo la religiosidad popular en la sociedad con practicas de

curacion de males y donde la diversidn tiene poco espacio.

Las practicas religiosas de los sectores marginados desafian la hegemonia
eclesial y destacan las desigualdades sociales. Ademas, explora procesos histéricos
de sincretismo entre religiones indigenas y el catolicismo, cruciales para comprender
la evolucién de la fe en contextos coloniales y postcoloniales. Ignorar estas
manifestaciones es desestimar una parte vital del tejido cultural y social de muchas
comunidades.

Conforme a lo expuesto se plantean las siguientes preguntas de investigacion:

111 Pregunta general:

¢, Como es la religiosidad popular en torno al Senor de Phuchoorqo en el centro

poblado de Izcuchaca, distrito de Anta - Cusco, 20237
1.1.2 Preguntas especificas:

¢ En qué consiste las creencias relacionadas al Sefior de Phuchoorqo en el poblado

de Izcuchaca, distrito de Anta - Cusco?

¢ Qué practicas de culto efectuan los devotos en honor al Sefior de Phuchoorqo en el

poblado de Izcuchaca, distrito de Anta - Cusco?

10



1.2 JUSTIFICACION

La presente investigacion se justifica por su contribucion al entendimiento de la
religiosidad popular en los andes, especificamente en torno al culto al Sefior de
Phuchoorqo en el centro poblado de lzcuchaca, distrito de Anta, Cusco. Esta
expresion religiosa local representa no solo una forma particular de espiritualidad, sino
también una compleja red de significados culturales, simbdlicos y sociales que

articulan la vida cotidiana de los devotos.

A partir de los aciertos, se demuestra que la religiosidad popular en este contexto se
fundamenta en una firme creencia en la capacidad milagrosa del Sefior de
Phuchoorqo para intervenir en aspectos vitales como la salud, la economia, la justicia,
el amor y la educaciéon. Estos milagros se canalizan a través de practicas rituales
especificas que incluyen ofrendas, velas de colores con significados simbdlicos,
plegarias, bafios terapéuticos y revelaciones oniricas, generando una relacion de
comunicacién directa entre la deidad y los fieles, mediada por una intercesora. La
investigacion también revela un interesante proceso de hibridacion entre la religion,
la medicina tradicional y la ciencia moderna, en que la curacion espiritual mediante
rituales sagrados y plantas medicinales convive con elementos de la medicina
cientifica. Este fendomeno merece atencion académica, pues pone en evidencia que
en las comunidades locales integran saberes ancestrales y contemporaneos para

resolver sus necesidades vitales.

Asimismo, el culto al Sefor de Phuchoorqo tiene dimension personal, comunitaria y
festiva, como se expresa en la celebracion anual del 1 al 3 de mayo, que involucra
procesiones, misas y entrega de ofrendas. Esta celebracién presenta una oportunidad

de cohesidn social en el entorno.

Desde una perspectiva académica y antropoldgica, el estudio representa un aporte
significativo al analisis de las practicas religiosas no institucionalizadas, aunque
muchas veces ignoradas por el discurso oficial, son esenciales para entender la
religiosidad en los pueblos andinos. Ademas, visibiliza el papel de las mujeres (en
este caso, la intercesora) como mediadoras espirituales y guardianas del

conocimiento simbolico religioso.

Finalmente, en un contexto en que la modernidad tiende a invisibilizar o desacreditar

formas de espiritualidad alternativas, este trabajo reivindica el valor de la religiosidad

11



popular como patrimonio cultural inmaterial, y destaca la importancia de preservar,

comprender y documentar estas manifestaciones para futuras generaciones.

1.30BJETIVOS

1.3.1 Objetivo general

Comprender la religiosidad popular en torno al Sefor de Phuchoorqo en el

centro poblado de lzcuchaca, distrito de Anta - Cusco, 2023.
1.3.2 Objetivos especificos

Identificar las creencias relacionadas al Senor de Phuchoorqo en el poblado de
|zcuchaca, distrito de Anta - Cusco.
Describir las practicas de culto que efectuan los devotos en honor al Sefor de

Phuchoorqo en el poblado de Izcuchaca, distrito de Anta - Cusco.
1.4MARCO TEORICO

141 Estado del arte

En cuanto a los estudios relacionados a la presente investigacién sobre la
practica de la religiosidad popular se produce en varios entornos (Coluccio, 1986), los
que incluyen los santos no canonizados como el caso del Nino Compadrito, el Nifio
Chicho, Sarita Colonia, entre otros, los constituidos por los santos canonizados como
San Jeronimo, San Sebastian, advocaciones de la Virgen Maria, Virgen del Carmen,
Natividad, Belén y otros, conforman expresiones hierofanicas con las imagenes y
advocaciones de Cristo, que aparecen grabados en objetos como rocas y arboles, en
este grupo estan los casos de Sefior de Huanca, Sefior de Qoyllurit’i y Sefor de
Wimpillay. En el estado del arte se propone lo siguiente: 1) Santos canonizados, 2)
Santos no canonizados, 3) Hierofanias con imagenes y advocaciones de Cristo.

1411 Estudios sobre santos canonizados
El estudio de Costilla (2010) denominado “El milagro en la construccién del

culto a Nuestra Sefiora de Copacabana (virreinato del Peru, 1582-1651)", expone la

construccion del culto en el virreinato peruano, destacando el papel de los milagros y
los actores involucrados en su creacion y difusidn, segun relatos de Alonso Ramos

Gavilan y Antonio de la Calancha, el santuario de Nuestra Sefiora de Copacabana en

12



el lago Titicaca es uno de los mas antiguos de América. La imagen de la virgen fue
entronizada en 1583 y su culto persiste, siendo consagrada como Madre y Reina de
Bolivia en 1925. Por lo que la autora utiliza un método histérico-etnografico que
incluye el analisis de fuentes histdricas, identificacion de actores y sus intereses,
estudio de milagros, y una contextualizacion histérica y social, en que se analiza como
los milagros ayudaron a integrar la simbologia cristiana con creencias locales,
favoreciendo el sincretismo y legitimando la sacralidad indigena. Los milagros
actuaron como herramientas simbdlicas para cohesionar la sociedad colonial,
atrayendo devotos y ofrendas que sustentaban el santuario. Se subraya la
importancia de comparar este culto con otros para entender la dinamica de los
milagros en diferentes contextos y su rol en la consolidacién de poderes religiosos y
sociales. Finalmente, se destaca como estos elementos reflejan patrones narrativos
espafnoles y universales en la construccion de devociones marianas proponiendo
continuar investigando la evolucion historica de esta devocion en Bolivia.

En el trabajo de investigacion de Aragon & Aragon (2015) titulado “Religiosidad
Popular en las festividades en torno al Patron San Cristébal — Cusco”, los autores
identifican las caracteristicas de la religiosidad popular en las celebraciones del
Patrén San Cristébal en Cusco. El objetivo principal del estudio es comprender cémo
se manifiesta la religiosidad popular en estas festividades especificas, examinando
las practicas rituales y las creencias asociadas a la devocion a San Cristdbal. El
estudio se realizé mediante un enfoque etnografico, utilizando observaciones
participativas durante las festividades, entrevistas a miembros de la Asociacién de
Devotos del Patrén San Cristobal, y analisis historico de documentos y registros de la
ermita de San Cristébal. La investigacion revelé que las festividades en honor al
patron celebradas durante el Corpus Christi y su festividad patronal en agosto estan
profundamente enraizadas en tradiciones culturales que datan de la creacion de la
ermita por el linaje de Paullo Inca. La continuidad cultural se manifiesta en la
participacion de diversos grupos, incluidos miembros de la comunidad local,
campesinos de la parroquia y familias del barrio. EI Taganakuy, una practica de
competencia ritual, y otras manifestaciones tradicionales como la mayordomia y la
cofradia, siguen siendo elementos centrales de estas festividades. Las festividades
en honor al Patrén San Cristébal conserva practicas religiosas y culturales antiguas,
que fortalecen la identidad y cohesion comunitaria en Cusco. La investigacion

concluye que estas celebraciones son ejemplo vital de cémo la religiosidad popular

13



mantiene y adapta tradiciones culturales a través del tiempo, integrando elementos
histéricos y contemporaneos para crear una rica y significativa practica comunitaria.
La continuidad de estas festividades destaca la importancia de San Cristobal en la
vida religiosa y social de la regién, mostrando su papel en la preservacién de la
identidad cultural local.

1.4.1.2 Estudios sobre santos no canonizados
Sebastian (2019) en su tesis de post grado: “Chicho”, El nifio milagroso de Ica:

un caso de devocion y santidad popular", describe y analiza sobre la manifestacion
de devocion hacia José Luis Tipacti Penavasquez, conocido como "Chicho", quien
fuera un nifio que fallecié a los 9 afos en el terremoto de 2007 en el sur de Peru,
posteriormente se convirtié en santo popular. EI método utilizado por el investigador
fue un documental etnografico donde incluyd la observacion participativa y la
recoleccion de testimonios de familiares y devotos. Empleando tres marcos tedricos:
cultura material, memoria y performance. El producto mostré que la devocién por
Chicho se expandio significativamente mas alla de Ica. Esto se debié a varios
factores, como el papel activo de su madre, Edith Pefiavasquez, en promover la
devocion, la difusion por parte de los devotos y medios de comunicacion y la
comercializacién del fervor por empresas y personas del sector turistico. La
investigacion reveld que la devocion por Chicho es un fenémeno creciente y
multifacético, impulsado por la combinacion de memoria, ritualidad y economia. La
participacion activa de la comunidad y los medios permiti6 que esta devocion se
extienda y se mantenga viva, mostrando como los eventos tragicos pueden dar lugar
a nuevas formas de religiosidad popular. Sebastian (2019) afirma que el Nifio
Compadrito, Sarita Colonia, Melchorita y la Beatita de Humay son considerados
santos para sus devotos, pero no para la iglesia catélica. ElI autor menciona que lo
mismo ocurre con Chicho, pues sus fieles le consideran santo y milagroso. La
feligresia de Chicho conmemora anualmente su fallecimiento mediante una misa en
un templo catdlico, es en esta circunstancia el sacerdote oficiante lo llama por su
nombre original, José Luis Tipacti PefAavasquez y no como Chicho.

El antropdlogo Takahiro Kato (2013) en su libro “Tejido de suefios, imagenes
y fiestas en el mundo andino” manifiesta que los suefios son como hilos que,
entrelazados con las vivencias y creencias de los devotos, forman un tejido complejo
de fe y devocion. A través de este tejido, la comunidad encuentra sentido y propdsito

en su relacion con el "Nifio Compadrito”. El objetivo principal del libro es entender

14



coémo los suefios y las visiones contribuyen a la construccion y mantenimiento de la
devocién popular hacia el "Nifio Compadrito". Kato revela la relacion entre las
experiencias oniricas de los devotos y la forma en que estas experiencias influyen en
las practicas religiosas y la creencia en milagros. Empleando una metodologia
etnografica, realizoé su investigacion en Cusco, conllevando entrevistas con devotos
del "Nifio Compadrito", observacion participante en ceremonias y rituales y analisis
de relatos de suefios, mencionando que en el transcurso del tiempo el “Nifio
Compadrito” va cambiando en su forma corporal, en la creencia y en el culto de los
devotos, para esta aseveracion el autor se basa en el analisis de los relatos, los
suenos de los devotos y la modificacién de la efigie. La investigacion exterioriza que
los suefos y visiones son fundamentales para la devocion al "Nino Compadrito”. Los
devotos a menudo reportan tener suefios en que el "Nifio" les habla ofreciendo
consuelo o les indica cdmo resolver problemas personales. Estos suefios refuerzan
la fe de los devotos y legitiman la santidad del "Nifio Compadrito" dentro de su
comunidad. Concluye que los suefios no solo reflejan las preocupaciones y
esperanzas de los devotos, sino que actuan como un mecanismo cultural para validar
y perpetuar la devocién. Los suefios son parte integral de la experiencia religiosa,
funcionando como una comunicacion divina que fortalece la relacion entre los devotos
y la figura sagrada del "Niilo Compadrito".

1.4.1.3 Hierofanias con imagenes y advocaciones de Cristo
La investigacion de Olivas (1999) titulado: "Peregrinacion al Sefior de Qoyllurit'i

en Cusco", busca examinar las circunstancias y practicas asociadas con la
veneracién, asi como comprender la historia y los eventos que rodean su aparicion y
analizar las tradiciones y rituales que caracterizan la festividad en su honor. Utilizd
una metodologia basada en la recopilacion y anadlisis de fuentes histéricas y
etnograficas, asi como la observacion participativa en la festividad del Sefor de
Qoyllurit'i. En el desarrollo examiné relatos histéricos y testimonios para reconstruir
los eventos relacionados con la aparicion del sefior; ademas, realizé entrevistas con
autoridades locales y peregrinos para comprender las practicas y creencias actuales
asociadas con esta devocion.

La investigacion revela que la aparicidon del Sefior de Qoyllurit'i se remonta al
siglo XVIII, en el contexto del distrito de Ocongate, cerca del centro poblado de
Mahuayani. La figura del Sefior de Qoyllurit'i surge tras una serie de eventos

misteriosos que involucran a Mariano Mayta, un poblador local, y a la aparicion de un

15



nifio blanco y rubio vestido con tunicas que solo vestian los santos y su hijo Marianito
un niflo pastor, el parroco de Ocongate Pedro de Landa al averiguar la procedencia
de la tunica, un 12 de junio de 1783 se dispuso a investigar saliendo al campo con
autoridades y vecinos, y cuando se acercaban a los nifios una luz resplandeciente los
cego, el sacerdote tratd de agarrar al nifio pero al tocarle se fija que era un cuerpo
duro, se trataba de un arbol de tayanka del que colgaba un Cristo sangrante y mirando
hacia arriba, Marianito impresionado por la persecucibn a su amigo murid
instantaneamente y fue enterrado debajo de una roca donde aparecié grabado la
imagen del Sefior, desde esa época el lugar se volvio sitio de peregrinacion. Tras la
aparicion de la imagen del Sefor de Qoyllurit'i, el lugar atrae a miles de devotos cada
ano. La festividad en honor al Senor de Qoyllurit'i dura alrededor de tres semanas,
incluye una serie de rituales y practicas religiosas. Durante este periodo, miles de
peregrinos acuden al lugar, participando en danzas y ceremonias religiosas. Se
efectuan actividades como la serenata, misas, procesion del Sefior de Tayankaniy la
degustacion de alimentos tradicionales. La investigacion destaca la importancia
cultural y religiosa del Sefor de Qoyllurit'i en la region de Cusco. Las festividades en
su honor representan una combinacion de tradiciones religiosas catolicas y practicas
autoctonas. Estas celebraciones son eventos religiosos significativos e importantes
manifestaciones de identidad cultural y la cohesion comunitaria en la region de Cusco.

Siguiendo con las investigaciones de Kato (2013) en su trabajo sobre el Sefor
de Wimpillay, estudia la veneraciéon en Cusco, Peru, centrandose en la historia y las
practicas asociadas con este culto. Examina entender el origen y evolucion de la
devocién al arbol considerado milagroso, asi como analizar el conflicto entre la
feligresia y la iglesia catdlica en relacion con la veneracion. Empleando una
metodologia que combind la investigacion documental y el analisis de fuentes
primarias y secundarias relacionadas con el Sefior de Wimpillay. Registré relatos de
tradicion oral, documentos histéricos y testimonios de testigos presenciales para
reconstruir la historia y las practicas asociadas. La investigacion revelé que la
veneracion al Sefor de Wimpillay tiene raices en la tradicion oral de la zona, que
relata la aparicion de un arbol considerado milagroso. Segun los relatos, el arbol
adquirié una forma de cruz, atribuida al posicionamiento de una cruz de piedra verde
que se encontraba en la zona. Ademas, se dice que la figura de Jesucristo aparecio
en dos lados del arbusto, contribuyendo a su sacralizacion. Sin embargo, la

veneracion al arbol como objeto de culto catdlico fue prohibida por la iglesia catdlica,

16



generando conflicto entre la feligresia y las autoridades eclesiasticas. Finalmente,
después de muchos eventos, los devotos aceptaron cortar el arbol para que fuera
aceptado como santuario catélico titular, permitiendo la construcciéon de una capilla
en su honor. Concluye la investigacion resaltando la complejidad de las relaciones
entre la religion popular y la institucionalizada, evidenciada en el conflicto entre la
veneracion al Sefor de Wimpillay y la prohibicion de la iglesia catdlica. Este caso
ilustra como las practicas religiosas locales disputa con las normas y creencias
establecidas por la autoridad religiosa. Ademas, muestra como la negociacion y el
compromiso conducen a la aceptacion e integracion de las practicas religiosas locales
en el marco catélico.

Millones y Tomoeda (2010) citando a Garcilaso afirman que la cruz tiene su
existencia en el Peru desde épocas inkas, al respecto sustentan: “Dice que no la
adoraban, pero que la habian colocado en un lugar sagrado “de los que llaman huaca”
(Garcilaso, 1985: |, 260). Los autores también indican que uno de los milagros mas
comunes en contextos de ascendencia indigena, en tiempos contemporaneos es la
aparicion de cruces que son detectadas por los fieles en las ramas de los arboles,
que al ser cortados del tronco principal se convierten en objetos de culto, y no es
extraio que los devotos consigan la aprobacion del clero catdlico y se incluyan a las
iglesias como el caso de la Cruz de Pafiala en Morrope - Lambayeque y la Cruz de
Quinuapata en Huamanga - Ayacucho.

La Cruz de Panala, segun Millones y Tomoeda (2010) fue encontrada por
Encarnacion Ynofian Cajusol, el 26 de mayo de 1961, este elemento cristiano es de
algarrobo y estaba enredada en las ramas de un arbusto conocido como vichayo, del
que fue desprendido y cortado por el lado transversal derecho, donde se hallaba otra
cruz pequena del que mano sangre. Las versiones respecto a la Cruz de Penala no
concuerda necesariamente a la tradicion recogida por los catecismos cristianos. En
versiones de los moradores de la zona, la cruz no es complaciente ni generosa, exige
culto, a través de revelaciones en los suefios de los fieles y en las visiones de los
curanderos. Las divinidades reconocidas en el mundo rural peruano pueden tener
nombre y ser figuras cristianas (virgenes, angeles, cristos y cruces) que al establecer
una relacién es posible conversar, negociar, pedir ayuda, y la respuesta de las
deidades se manifiesta en milagros, beneficios o desgracias y pérdida de bienes
materiales. Posteriormente, fue tallado el rostro del sefior, desde entonces comenzo

sus tratos con los devotos, envenenando la principal fuente de agua del lugar, suceso

17



que fue atribuido al descuido de los fieles en la difusion de su aparicion, en el mal
comportamiento de don Encarnacién quien lo desprendio de los arbustos y habérselo
llevado a su casa sin reverencia alguna. Como muestra de arrepentimiento, los
pobladores el 25 de noviembre de 1961, llevaron la cruz a Mérrope para que fuera
bendecida por el parroco, donde establecieron cuatro dias festivos en su honor, los
dias 10 y 11 de mayo y 10 y 11 de noviembre, como consecuencia de ello el agua
volvié a fluir sana y cristalina como era anteriormente. Actualmente, la festividad en
honor al sefior de la Cruz de Pefala es muy concurrida de la zona y tiene
consentimiento de la iglesia.

Respecto a la aparicion del Sefior de Quinuapata, Millones y Tomoeda (2010)
manifiestan que un anciano menesteroso solia sentarse en una roca a la sombra de
un arbol de molle, donde actualmente hay un templo en su honor; respecto al nombre
de Quinuapata se debe a la abundancia en la zona. Antes de 1940, el anciano dej6
de verse y aparecio en el arbol de molle la imagen de Cristo crucificado, por lo que
fue trasladado a la iglesia de Santa Teresa en Ayacucho. Conforme a otros casos
similares, esta cruz no aceptd esta residencia y regresé a su lugar de origen en
Quinuapata, situacion interpretada por sus fieles que su deseo era que construyan en
el lugar su templo; actualmente, es el centro de celebraciones ostentosas que
compiten con la realizada el afno anterior en agradecimiento a los milagros en
beneficio de los devotos y la comunidad. La cruz tuvo un rapido crecimiento de fieles.

Por su parte Paz Flores (1992) en su investigacion titulada "ElI Sefor de
Tetegaga se da buen trato", anota sobre la organizacién de devotos de la imagen.
Analiza las asociaciones y estructuras que posibilitan el funcionamiento y la
celebracion festiva en honor al sefior. Se enfoca en describir de las tres asociaciones
involucradas y sus roles especificos en la festividad, asi como en la influencia de las
manifestaciones divinas en la organizacién y participacion de los devotos. La
investigacion esta basada en una metodologia cualitativa que contiene revisiones de
fuentes documentales, entrevistas con miembros de las asociaciones y observacién
participante en las festividades del Senor de Teteqaga. La investigacion identifico tres
agrupaciones claves en la organizacion festiva: 1) Asociacion de mayordomos:
compuesta por parejas de esposos que organizaron la celebraciéon en el pasado.
Cuenta con una junta directiva renovada cada dos afios. Su funcion es supervisar el
desarrollo de las celebraciones y buscar mayordomos cuando no hay voluntarios,

persuadiendo a devotos o miembros existentes. 2) Asociacion de cargadores: consta

18



de 14 miembros dirigidos por el parroco del templo de La Recoleta; son considerados
"guardianes del sefor" e "hijos pobres y humildes". Sus actividades econémicas son
similares a los cargadores de soga, incluyendo trabajos como porteros, peones y
barredores de mercado. 3) Cofrados: son devotos con obligaciones especificas para
la fiesta del ano, identificados por el detente que llevan en el pecho, indicando su nivel
de contribucién mediante donaciones o hurk’a. Reciben 6rdenes divinas a través de
suefos en que aparecen mendigos, niRos o personas desconocidas.

La investigacion concluye que la organizacién del Senor de Teteqaga depende
de una estructura jerarquica de asociaciones que aseguran la continuidad y éxito de
las celebraciones. Estas asociaciones se encargan de las tareas logisticas y
ceremoniales, mantienen una conexion espiritual a través de manifestaciones divinas
que guian sus acciones y decisiones. La presencia de revelaciones en suefos
subraya la importancia de lo sagrado en la vida cotidiana de los devotos, consolidando
su compromiso y participacion en las festividades. La estructura organizativa, basada
en roles definidos y una tradicién comunitaria, es fundamental para la preservacion
de las festividades en honor al Seinor de Teteqaqa.

Huayhua y Zumina (2024) en su tesis: “La comparsa Mestiza Qoyacha en la
peregrinacion al Sefior de Qoyllurit'i: caso comunidades de Araycalla y Anyarate,
Nacién Paruro” describe la participacion de devotos en la comparsa Mestiza Qoyacha
y en este marco referir la organizacion de los participantes y analizar las motivaciones
de su fe. El aspecto organizativo de la comparsa esta dividido en dos: primero, la
organizacion conformada por celadores, kimichu, dos caporales de cuadrilla, pablitos
y mayordomos encargados de velar por el buen comportamiento de los miembros de
la comparsa; segundo, la junta directiva encargada de la documentacién y la parte
econdmica. La motivacion de los componentes de la comparsa es la fe en el Sefior
de Qoyllurit’i debido a los milagros concedido, las formas de integracién a la comparsa
son mediante transmision generacional y por invitacién, en el aspecto de la fe los
fieles afirman haber experimentado revelaciones de la deidad mediante suefios,
situacién que motiva la peregrinacion cada afo.

Flores et al. (2009) mencionan, basandose en los aportes historicos de Esquivel
y Navia, que las celebraciones de las cruces en Cusco se remontan a 1710 cuando
en el cerro Pijchu la cruz yacia en una capilla y era bajada al templo de Santa Ana.
Asimismo, la cruz simboliza el sacrificio de Cristo y en su sentido amplio representa

la religidn cristiana. Elena, emperatriz romana, madre del emperador Constantino,

19



tuvo la vision de la cruz con la inscripcion “con este signo venceras”. Originalmente,
la celebracion de la cruz era el 14 de septiembre con la festividad de la Exaltacion.
Lleg6 al continente americano con Cristébal Colon en 1492; actualmente, es simbolo
sagrado que esta presente en actos liturgicos, cultos, atrios de templos, en lo alto de
los cerros, es objeto de devocion popular. A la cruz de su devocion, los cusquefios lo
denominan Santisima Cruz. Respecto al Cruz Velakuy, los autores aseveran que su
celebracion transforma los espacios publicos en sagrados, pues los devotos delimitan
un espacio alrededor de una cruz con altares, floreros, candelabros y asientos,
encendiendo ciriones y velas al pie de la imagen y acompafian en la noche orando,
comiendo y bebiendo. Con el tiempo se convirtié en una tradicion y los fieles aportan
mediante hurk’as con indumentaria nueva para la cruz y la decoracién del ambiente
con flores, velas y luces, la conmemoracion incluye fuegos artificiales y cohetes.
Respecto al caracter milagroso de las cruces los autores mencionan que en la
creencia popular la cruz debe recibir cada afio la bendicién del sacerdote en la misa,
acto que hace de la cruz de madero sea objeto de fe, por ello es importante que
concurra al templo. Por ejemplo, respecto al Sefior de Choquekillka de Ollantaytambo,
la feligresia afirma que la deidad es milagrosa, se revela en suefios y también castiga
cuando los devotos no cumplen con las promesas, su festividad se realiza con danzas
como K’achampa, Qoyacha, Auka chileno, Qhapaq Qolla, entre otras. En la colonia la
iglesia sobrepuso las cruces en lugares sagrados prehispanicos y dispuso denominar
al lugar como Senor, de ahi proviene que algunas cruces tengan denominaciones

referidas al lugar.

En el sur andino la festividad de la cruz es tradicional, al respecto Arguedas
(1943) menciona que en valle del Vilcanota en la region Cusco, los pueblos celebran
ostentosamente el tres de mayo, con fuegos artificiales, danzas, banquetes, banda
de musicos, corrida de toros. La fiesta se inicia el primero de mayo en el que adornan
la cruz cubriéndola de flores, iluminan la capilla donde la guardan, velan la cruz,
cantan, bailan y oran toda la noche y cada cierta hora revientan cohetes y
camaretazos. En la fiesta del cruz velakuy el arte esta presente con bandas de musica
y danzas; en algunos pueblos, las danzas eran como mecanismo de venganza contra
los espanoles, por el sufrimiento causado al pueblo que vivia una suerte de esclavitud
e injusticia, por esos motivos crearon la danza Siklla que escenifica a los jueces y

abogados de la colonia. El autor afirma que los indios se vestian con capas verdosas,

20



chisteras abollados y huecos, portaban libros antiguos rotos y mugrientos, todos
llevan mascaras representando las caras espafiolas inimaginables, rostros que

provocaban la risa irresistible de espectadores y transeuntes.

En el valle del Vilcanota todos los pueblos celebran pomposamente el 3 de
mayo con danzas, fuegos artificiales, bandas de musicos, banquetes, corridas
de toros. La noche del primero de mayo velan la cruz, iluminan la capilla
donde la guardan, bailan, cantan y rezan toda la noche; adornan la cruz
cubriéndola de flores, y de hora en hora revientan camaretazos y cohetes.
Las bandas de musicas tocan sin descanso, en el Cruz Velakuy. Y la danza
también se incrementd, en cierto sentido,; la multitud de causas por las que el
pueblo sufria en la esclavitud, su rabia y su desesperacion, le inspiraron
decenas de danzas con las que pudo vengarse y ponerlos ante la mofa de
todo el mundo. Indios vestidos de capa o levita, con tongo o chistera, y
armados de luminosos pergaminos o libros antiguos y de sendos fuetes o
latigos de cuero, y todo viejo y raido. Las capas verdosas, remendadas y
harapientas; los tongos y chisteras abollados y huecos, los libros rotosos y
mugrientos todos llevan mascaras que copian todas las caras espariolas
inimaginables, todos rostros que provocan la risa violenta e irresistible de los

transeuntes y espectadores. (Arguedas, 1943, p.19-20)

Con respecto a la chacana que es la cruz andina, Milla (1983) asevera que su
existencia se basa en la Cruz del Sur, su aparicién como simbolo ordenador de ideas
matematicas y religiosas se remonta a la época del preceramico, aproximadamente
4 mil afos a. C. Su configuracion de cruz cuadrada es parte del desarrollo geométrico
que se logra con las partes proporcionales. Los morteros liticos hallados en Chavin,
Caral y salinas de Chao posiblemente fueron utilizados como espejos de agua para
apreciar el cosmos, dentro de ello, la Cruz del Sur y efectuar practicas astrondmicas.
La sacralizacién de la Cruz del Sur se aprecia en las figuras elaboradas en diferentes

complejos arqueoldgicos como Chan Chan, Qorikancha, entre otros.

El signo escalonado, otra forma simbdlica de expresar la Cruz del Sur es la
escalera o “Chacana”, como la llama el cronista aymara Pachacuti Salcamayhua
en su dibujo del altar mayor del Coricancha. Esta Chacana se forma de 3

escalones, porque tres son las diagonales progresivas para llegar a la Cruz

21



Cuadrada. El ancho del paso es el lado del cuadrado unitario y el contrapeso es
la diagonal de este cuadrado. Como una evidencia de la sacralizacion de la Cruz
del Sur, tenemos no solo el hecho de que sea un simbolo central en el altar del
Coricancha sino que ademas, aparezca en el tnico altar que hay en la ciudadela
sagrada del Chan Chan, en el sitio principal, representada simbolicamente por

la escalera, o Chacana. (Milla, 1983, p.111)

Sanchez (2016) en su articulo “La chakana y la cruz cristiana: rituales, religion,
fiestas, ideologias y simbologias en los conjuntos de sikuris urbanos”, refiere que en
tiempos actuales no hay evidencia del culto a la chakana o la cruz cuadrada en el
contexto andino; sin embargo, los jovenes de Huancané-Puno en la ciudad de Lima
crearon la fiesta de la Chakana Cruz en reemplazo de la Santisima Cruz, cuya
celebracion es el tres de mayo, para reivindicar lo andino. En este entender, en 1990
se superpone la chakana cruz sobre la cruz cristiana bajo una linea ideoldgica que

incluye cristianismo popular, indianismo y marxismo.

Por otro lado, el ritual de agradecimiento a la Pachamama por las cosechas en
mayo (momento de la constelacién de la Cruz del Sur), existe en los espacios
rurales, campesinos, en un gran sincretismo con la devocion a la cruz cristiana;
no existe sin embargo la devocion a la chakana propiamente dicha, esta ha
quedado como un posible ritual ya fenecido y por tanto un término en desuso
(mas usado por los estudiosos que por la poblacién); en la practica misma no
se encuentra la cruz cuadrada en ninguno de los rituales a lo largo del mundo
andino, no la hemos visto tampoco en Huancané en época de la fiesta de las
cruces y tampoco como término cotidiano. Sin embargo, en la fiesta de la que
hablamos, el simbolo de la chakana tallada en un gran y pesado madero ha
sido superpuesto a la cruz cristiana hacia finales de la década de los 90 en un
afan de reivindicacion de lo “mas profundamente andino” y bajo un discurso un
poco desordenado que combina cristianismo popular e indianismo puro con
algo de marxismo. (Sanchez, 2016, p.551)
Sanchez (2016) también menciona que la fiesta de la Chakana Cruz carece de
devociéon y asumié la forma de las fiestas populares marginales donde se producen
disyuntivas entre grupos por el prestigio, individualismo, exhibicionismo vy

competencia; en ese sentido, la festividad de la chakana fiesta, a menudo termina en

22



grescas similares a lo que ocurre en las festividades de barrios marginales, en fiestas

chicha y polladas.
Por ello algunas fiestas de la chakana han terminado convertidas en fiestas
populares marginales, muy cercanas a lo mundano, donde la irreverencia y los
conflictos intergrupales afloran, donde la pugna por el prestigio, el
individualismo, la competencia y la exhibicion, motivan a sus participantes. Por
ello algunas de las fiestas en los afios 2000 han terminado con grandes
grescas “matonescas”, muy comun en las fiestas de barrios marginales, o las

conocidas fiestas “chicha” o las “polladas”. (Sanchez, 2016, p.550)

1.4.2 Bases teodricas

Esta basado en cinco enfoques que fueron abordados por tedricos: 1) La
religiosidad popular (Manuel Marzal), para entender las creencias en torno a la misma
imagen, las representaciones en velas, los bafos terapéuticos que le dan identidad y
autonomia. 2) EI simbolismo (Clifford Geertz), permite entender e interpretar
elementos concretos en la devocion al Sr. de Phuchoorqo. 3) Funcionalismo
(Bronistaw Malinowski), ayud6 a examinar como la creencia religiosa en el Sr. de
Phuchoorqo apoya a las personas a enfrentar la incertidumbre y el estrés emocional
proporcionando un sentido de significado y propdsito en la vida, asi como
mecanismos de afrontar ante situaciones de salud o deseos dificiles, las que serian
satisfechos. 4) Los rituales (Raymond Firtz), cdmo los devotos a través de estos
reafirman o renuevan sus creencias y fe. 5) Los suefios y oraculos ayudan a entender
los canales de comunicacion con lo sagrado en las tradiciones del Sr. de Phuchoorqo.

1.4.21 Lareligiosidad popular
La religiosidad popular se asocia con expresiones festivas y colectivas con

motivo de celebraciones religiosas como las fiestas patronales, el culto o veneracion
a imagenes; el catolicismo popular es valido para vivir la fe catdlica, debido al
reconocimiento de los fieles del dogma de que Jesus es hijo de Dios; esa aceptacion
es demostrada de una forma peculiar que difiere de las practicas prescritas por el
clero catdlico, esta otra manera de expresar la religiosidad constituye la estructura de
la devocion. En ese sentido, Marzal establece:

"Es una verdadera espiritualidad, valida para vivir la fe catdlica, porque

acepta el dogma central de que Jesus es el hijo de Dios que salva, desde

23



una perspectiva propia y diferente a la de otros catdlicos. Tal perspectiva es
la matriz cultural de la devocion a los santos, que es la estructura basica que
da sentido religioso a la vida". (1988, pag. 164)
El culto al Sr. de Phuchoorqo, se encuadra en este contexto, pues representa
a Cristo crucificado, el hijo de Dios que vino a salvar al mundo del pecado, y su
devocidn es en la fe que refiere al perddn y ayuda de Dios, motivo por el que se crea
una relacion entre devoto y Cristo crucificado.

1.4.2.2 Simbolismo
Segun Geertz (2003), los simbolos sagrados integran dimensiones ontolégicas y

cosmoldgicas con aspectos estéticos y morales, otorgandoles una fuerza particular al
vincular hechos con valores fundamentales. Esta capacidad de convertir lo
meramente factico en normativo es lo que les da su poder. Aunque teéricamente seria
posible que una sociedad desarrollara un sistema ético completamente desvinculado
de creencias metafisicas una ética sin ontologia, empiricamente no se ha hallado tal
caso. En todas las culturas, la tendencia a unir visién del mundo y valores morales,

aunque no sea una necesidad légica, si parece ser una constante practica y universal.

Los simbolos sagrados refieren pues una ontologia y una cosmologia a
una estética y a una moral: su fuerza peculiar procede de su presunta
capacidad para identificar hecho con valor en el plano mas fundamental,
Su capacidad de dar a lo que de otra manera seria meramente efectivo
una dimension normativa general. En toda cultura el niumero de esos
simbolos sintetizantes es limitado, y aunque en teoria podriamos pensar
que un pueblo seria capaz de construir todo un sistema auténomo de
valores independientemente de toda referencia metafisica, es decir, una
ética sin ontologia, en realidad no hemos encontrado semejante pueblo.
La tendencia a sintetizar cosmovision y ethos en algun plano, si no es
I6gicamente necesaria, es por lo menos empiricamente coercitiva; si no
esta filoséficamente justificada, es por lo menos pragmaticamente
universal. (2003, pag. 119)

Al Sefor de Phuchoorqo, se debe entender partiendo de la premisa que es una

representacion simbolica sagrada.
Para Turner (1980) el ritual es un tipo de comportamiento establecido y formal,

que se efectia en momentos especiales que no son parte de las actividades técnicas

24



o cotidianas, y esta vinculado a creencias en seres sobrenaturales o fuerzas
espirituales. En estos rituales, el simbolo representa la unidad pequena que mantiene
las caracteristicas esenciales de este tipo de conducta sagrada; es decir, es el
elemento basico que conserva su significado dentro del ritual. En su investigacion en
trabajo de campo, Turner identific6 simbolos en variedades de formas concretas:
objetos fisicos, acciones, relaciones sociales, eventos, gestos y espacios
determinados dentro del contexto ritual. Estos simbolos estan profundamente
conectados con aspectos clave de la vida humana, como los intereses, intenciones,
metas y medios para lograrlas, ya sea que estén expresados o que deban deducirse
observando como actuan las personas en los rituales.
Entiendo por ritual una conducta formal prescrita en ocasiones no dominadas
por la rutina tecnoldgica, y relacionada con la creencia en seres o fuerzas
misticas. El simbolo es la mas pequefia unidad del ritual que todavia conserva
las propiedades especificas de la conducta ritual; es la unidad dltima de
estructura especifica en un contexto ritual. Los simbolos que yo observé sobre
el terreno eran empiricamente objetos, actividades, relaciones,
acontecimientos, gestos y unidades espaciales en un contexto ritual. El
simbolo viene a asociarse a los humanos intereses, propdsitos, fines, medios,
tanto si éstos estan explicitamente formulados como si han de inferirse a partir
de la conducta observada. (Turner, 1980, pp.21-22)

1.4.2.3 Funcionalismo
Malinowski (1984) plantea que, para comprender adecuadamente la complejidad y

los problemas inherentes a los comportamientos culturales, es necesario vincularlos
con los procesos organicos del cuerpo humano y con manifestaciones como los
deseos, impulsos, emociones o alteraciones fisiolégicas. Estos aspectos, segun el
autor, requieren ser regulados y armonizados a través de los diversos componentes

de la cultura.

Esto nos sugiere una vez mas que si queremos encarar los
inconvenientes y complejidades de los modos de comportamiento
culturales, debemos relacionarlos con los procesos organicos del cuerpo
humano y con aquellas frases concomitantes de la conducta que

llamamos deseos o impulso, emocion o disturbio fisiologico, y que, por

25



una razon u otra, deben ser regulados y coordinados por el conjunto de
elementos de la cultura. (1984, pag. 95)

Para los analisis favorece para entender la afluencia y expectativa de los
devotos, en este caso, los dias martes y viernes, participacion en la fiesta patronal el
02 y 03 de mayo, donde los deseos y emociones conllevan el acercamiento al Sefior
de Phuchoorqo.

1.4.2.4 Rituales
Segun Turner (1973), los rituales no solo representan la estructura social existente,

sino que también tienen un papel activo en su transformacion. A través de ellos, las
comunidades articulan y fortalecen sus valores y normas, al mismo tiempo que
gestionan posibles tensiones o conflictos sociales. En especial, los ritos de paso
cumplen la funcion de senalar el cambio de una etapa vital a otra, permitiendo la

reincorporacion del individuo a la sociedad con un estatus renovado.

"Los rituales no solo reflejan la estructura social, sino que también la
moldean. A través de los rituales, las comunidades pueden expresar y
reforzar sus valores y normas, asi como lidiar con tensiones y conflictos
sociales. En particular, los ritos de paso marcan la transicion de una
etapa de vida a otfra y facilitan la reintegracion del individuo en la
sociedad con un nuevo estatus”. (1973, pag. 6)

Los rituales actuan como medio para hacer presente lo divino en el mundo
cotidiano, a través de ello, lo sagrado se manifiesta de manera tangible y accesible
para los devotos; ademas sirven como comunicacion entre los devotos con el Sefor
de Phuchoorgo. Los rituales desempefian un papel crucial en la resolucion de
problemas o crisis personales y/o comunitarias; ofrece un marco para la expresion de
emociones y la busqueda de soluciones a sus dificultades de salud, fisica o
emocionales.

Firth (1951) sostiene que los rituales, al estar compuestos por acciones simbdlicas,
repetitivas y formalizadas, cumplen una funciéon central en la preservacién de la
cohesion social. A través de la participacion ritual, las personas no solo manifiestan
su compromiso con el orden social establecido, sino que también colaboran

activamente en su reproduccion y en su ajuste constante a nuevas circunstancias.

"El proceso ritual, con su énfasis en acciones formalizadas, repetitivas

y simbdlicas, ayuda a sostener la cohesion del grupo social, reforzando

26



valores y normas compartidos. Al participar en rituales, los individuos
no solo expresan su adherencia al orden social, sino que también
contribuyen a su mantenimiento y adaptaciéon continua." (1951, pag.
167)

Se evidencia el fortalecimiento de un grupo social que aumenta cada afo,
respetando las normas y patrones de culto sobre todo en fechas festivas establecidas;
los devotos voluntariamente asumen responsabilidades (cargo), oportunidad en que
ofrecen a los devotos participantes un compartir.

1.4.2.5 Sueinos y oraculos
Pritchard afirma que, entre los Azande (pueblo nativo de Africa), los suefios se

distinguen de dos maneras, los de brujeria y los de oraculos; para el primer caso, es
un mal suefo, incluye pesadilla y es considerado suefio de brujeria; el segundo, se
trata de un suefio agradable y es valorado como suefio oracular; es decir, informativo
y predictivo. Finalmente, el autor asegura que los suefios sean estos malos o buenos
son oraculares.
"Los Azande distinguen entre los suerios de brujeria y los suefios de
oraculos, y he seguido su manera de pensar describiendolos por
separado, aun cuando se superponen y un incidente que ocurra en el
futuro pueda cambiar la interpretacion Azande de un suefio, de tal
forma que un supuesto tipo de suefio puede transformarse en suefio
de otro tipo. La distincion aproximada es ésta: un mal suefio, es decir,
una pesadilla, es habitualmente un suerio de brujeria y un suefio
agradable es habitualmente un suefio oracular. Sin embargo, todos en
cierto sentido son oraculares, porque en el mal suefio el individuo es
embrujado y es probable que de ahi se siga alguna desgracia™. (1976,
pag. 143)
La revelacion del Sefor de Phuchoorqo, se manifesté en suefios de algunos
miembros de la familia, quienes atestiguaron el proceso hierofanico (aparicion en un
arbol). Por ello, se concibe que fue importante el analisis de Pritchard para sustentar
la base teodrica.

1.4.2.6 Hibridacion
Garcia Canclini (2001) apunta que la intensidad de las migraciones y la difusion

transcontinental de las creencias y rituales en los ultimos tiempos acentud las

hibridaciones en lo religioso; asimismo, se incrementd la tolerancia hacia estas

27



conjunciones, esto indica que en Brasil, Cuba, Haiti y Estados Unidos se volvié comun
ver personas que pertenecen a dos o tres religiones, donde un catdlico por ejemplo
participa de un culto afroamericano. En esta perspectiva, se considera el sincretismo
como la pertenencia a varios sistemas de creencias, no solamente religiosas, se
observan en fendmenos que se expanden nitidamente y se evidencia en gente que
recurre para el tratamiento de ciertas enfermedades a medicinas indigenas u
orientales: para otros males acuden a la medicina alopatica o rituales catodlicos o
pentecostales. El autor afirma que la utilizacion sincrética de estos recursos suele
acompanares de fusiones musicales y de otras formas de organizacion social, como
sucede en la santeria cubana, el vudu haitiano y el candomblé brasilefio.
La intensificacion de las migraciones y la difusion transcontinental de las
creencias y rituales en el ultimo siglo acentué estas hibridaciones y aumento, a
veces, la tolerancia hacia ellas. Al punto de que en paises como Brasil, Cuba,
Haiti y Estados Unidos se volvio frecuente la doble o triple pertenencia religiosa,
por ejemplo, ser catdlico y participar en un culto afroamericano o una ceremonia
new age. Si consideramos el sincretismo en sentido mas amplio, como la
adhesion simultanea a varios sistemas de creencias, no solo religiosas, el
fendmeno se expande notoriamente, sobre todo en las multitudes que recurren
para ciertas enfermedades a medicinas indigenas u orientales, para otras a la
medicina alopatica, o a rituales catolicos o pentecostales. El uso sincrético de
estos recursos para la salud suele ir junto con fusiones musicales y de formas
multiculturales de organizacion social, como ocurre en la santeria cubana, el

vudu haitiano y el candomblé brasilefio. (Garcia, 2001, p.21)

1.4.3 Marco conceptual

Catolicismo popular

Para Marzal (2002), la mayoria de los pueblos latinoamericanos identificados
como catdlicos expresan su fe a través de una religiosidad particular, marcada por
una escasa formacion clerical, pero les proporciona un sentido trascendente a sus
vidas. Esta situacion es consecuencia de la limitada presencia del clero en muchas
comunidades, lo que refleja una atencién insuficiente por parte de la iglesia.
Asimismo, los creyentes no suelen buscar una guia religiosa mas profunda y se

conforman con practicar el catolicismo a su manera. Esta realidad también es influida

28



por el proceso de secularizacion de la sociedad, que contribuye al distanciamiento de

la doctrina religiosa.

Es la expresion religiosa de las grandes mayorias de los pueblos de América
Latina que se identifican como catolicos, su peculiar religiosidad con bajo nivel
de formacion clerical sirve para darle sentido trascendental a su vida. Esta
realidad se debe a la deficiente atencion de la institucion catolica en muchos
pueblos, debido a la escasa presencia del clero catdlico, por otra parte, los
devotos no se preocupan en tener mayor atencion religiosa y se contentan con
ser catolicos a su modo. Coadyuva a esta situacion la secularizacion de la
sociedad que implica alejamiento de la doctrina. (Marzal M. M., 2002, pag. 373)

Culto religioso

Para Zabaleta (2005) es entendida como una expresién de devocion o
reverencia hacia lo sagrado, abarca una variedad de rituales, actos y celebraciones
dirigidos a una divinidad, a figuras santificadas u objetos considerados sagrados.
Estas practicas incluyen rezos, suplicas y actos de sacrificio como el ayuno. En el
ambito individual, el culto ofrece una forma de conexién directa con lo divino,
permitiendo al creyente manifestar su fe y solicitar bendiciones. En lo social, cumple
una funcion integradora al fortalecer el sentido de pertenencia, preservar las
tradiciones y valores compartidos, y consolidar la identidad colectiva en la comunidad

religiosa.

Entendido como una forma de devocién, respeto o veneracion hacia lo divino,
incluye ritos, manifestaciones y celebraciones dedicadas a una divinidad, una
persona santificada o un objeto sagrado. Estas practicas pueden involucrar
oraciones, plegarias y sacrificios como el ayuno. A nivel personal, el culto
permite a los individuos relacionarse intimamente con la deidad, expresando
su fe y buscando bendiciones. Socialmente, el culto religioso fortalece la
comunidad, creando y manteniendo una identidad colectiva. Ademas,
transmite valores y tradiciones, cohesionando a los miembros del grupo y

promoviendo una estructura social compartida. (Zabaleta, 2005, pag. 32).

29



Milagro

Segun Marzal (2005), desde una perspectiva popular, el milagro se entiende
como un acontecimiento que supera las posibilidades reales del creyente, que suele
enfrentarse a limitaciones como escasa educacion, condiciones de vida precarias,
pobreza persistente y falta de recursos econémicos. Ante estas dificultades, el devoto
acude al santo, quien actua como mediador del milagro. Para el creyente, lo
fundamental no es comprender cémo ocurre el milagro, sino confiar en que Dios doto
a ciertos seres de poderes especiales y que su voluntad guia de forma misteriosa el
destino humano. En este sentido, el milagro es una intervencion divina que va mas

alla de la razon y las capacidades humanas, fortaleciendo la fe y devocion.

En sentido popular, se percibe como un evento que excede las capacidades
reales del devoto, a menudo limitadas por factores como bajo nivel educativo,
malas condiciones sanitarias, pobreza estructural y falta de ahorros. En tales
circunstancias, el devoto recurre al santo, quien obra el milagro. Para el devoto,
la importancia del milagro radica no en comprender su causa, sino en la fe de
que Dios ha otorgado capacidades especiales a sus creaciones y gobierna
misteriosamente las acciones humanas. Asi, el milagro representa una
intervencion divina que trasciende la logica y las limitaciones humanas,

reafirmando la fe y la devocion del creyente. (Marzal M. , 2005, pag. 28)

Poder

Para Baulenas (2016) en el contexto religioso, el poder se deduce como las
fuerzas trascendentes asociadas a las divinidades, que son invocadas por los fieles.
Este poder sagrado se manifiesta mediante intervenciones en el mundo, reflejando la
accion de lo trascendente en la realidad. En religiones politeistas y panteistas, estas
manifestaciones suponen la participacién directa de una o varias deidades en asuntos
humanos, influyendo en el destino y las condiciones de vida de las personas. De este
modo, el poder divino expresa la omnipotencia de las divinidades, y su capacidad

interviene activamente en la vida humana segun su voluntad.

30



Rituales

Para Turner (1973), es un comportamiento vinculado a la fe en entidades
divinas, en el cual los rituales incluyen el uso de palabras, gestos, objetos y otros
elementos con el propdsito de influir en las fuerzas sobrenaturales, de acuerdo con

los fines que persiguen quienes los realizan.

Es una conducta relacionada con la creencia en seres divinos, los rituales
comprenden palabras, gestos, objetos y entre otros con cuyos insumos se
realizan actos de orden religioso con la finalidad de influir en los poderes de las
deidades sobrenaturales en funcién de los objetivos de quienes lo celebran.
(Turner V. W., 1973, pag. 21)

Hierofania

Para Eliade (1973) este término refiere a la manifestacion de lo sagrado, lo cual
permite al ser humano acceder al conocimiento de lo divino al revelarse como una
realidad completamente distinta de lo profano. Esta manifestacion puede ir desde
expresiones simples, como ciertos elementos de la naturaleza (piedras, arboles),
hasta formas mas complejas, como la encarnacién de Dios en Jesucristo en el
cristianismo. Desde esta perspectiva, la historia de las religiones puede verse como
una sucesion de hierofanias, donde cada una revela lo sagrado en medio del mundo
ordinario. Este fendbmeno, cargado de misterio, resalta cémo lo divino se hace
presente en lo cotidiano, generando continuidad en la vivencia religiosa a lo largo del

tiempo y en distintas culturas.

Concepto que denota la manifestacion de lo sagrado, permite al hombre entrar
en conocimiento de lo divino al mostrarse como algo completamente distinto
de lo profano. Este término abarca desde las formas mas elementales de
manifestacion, como en objetos naturales (piedras o arboles), hasta las mas
elaboradas, como la encarnacion de Dios en Jesucristo en el cristianismo. La
historia de las religiones se puede entender como una acumulacion de
hierofanias, cada una revelando una realidad sagrada en medio del mundo
natural y profano. Este acto misterioso de manifestacion subraya la presencia
de lo divino en lo cotidiano, estableciendo una continuidad en la experiencia

religiosa a través del tiempo y las culturas. (Eliade, 1973, pag. 7)

31



Sagrado

Para Eliade (1973) lo sagrado hace referencia a todo aquello que se percibe
como merecedor de veneracion y respeto, y se distingue del mundo cotidiano o
profano. Se manifiesta en elementos como objetos, espacios, personas o0 momentos
que poseen un valor religioso particular. En contraste con lo profano, lo sagrado

representa una expresion de lo absoluto y trascendente.

Lo sagrado se refiere a aquello que es considerado digno de veneracion y
respeto, separado del ambito ordinario o profano. Lo sagrado se manifiesta en
objetos, lugares, personas y tiempos que tienen un significado religioso
especial, lo sagrado se opone a lo profano y es una manifestacion de lo

absoluto y trascendental. (Eliade, 1973, pag. 31)
Profano

Lo profano para Durkheim (1982) se concibe como todo aquello relacionado
con la vida cotidiana y el mundo secular, carente de un valor o significado religioso
particular. Representa lo contrario a lo sagrado, abarcando actividades, objetos vy

espacios sin una dimension espiritual, centrados en lo practico y terrenal.

Lo profano se refiere a aquello que pertenece al ambito cotidiano y mundano,
que no tiene un significado religioso especial. Lo profano es lo opuesto a lo
sagrado y abarca las actividades, objetos y espacios que no estan imbuidos de
un caracter sagrado, lo profano como la parte de la vida que se ocupa de lo

secular y lo practico. (Durkheim, 1982, pag. 49)
Creencia

Para Durkheim (1982) derivada del verbo "creer", refiere aquello que una
persona acepta como verdadero. Al creer, el individuo otorga subjetivamente un valor
de verdad a una idea. Estas creencias, que conforman las convicciones personales o
colectivas sobre la realidad, influyen directamente en las conductas, costumbres y

normas sociales en una comunidad.

La creencia proviene del verbo creer, por lo tanto, es aquello que cualquier ser
humano da por cierto una proposicion, sea esta verdadera o falsa en su

contenido, el hecho de creer atribuye subjetivamente el estatus de verdadero,

32



son las ideas y convicciones que los individuos y grupos tienen sobre la
realidad, las creencias influyen en el comportamiento de las practicas y las

normas sociales de una comunidad. (Durkheim, 1982, pag. 57)
Medicina tradicional

Para Carmona (2018), la medicina tradicional es conocida como medicina
nativa, asevera que esta forma de sanacion posee una fuerte carga ideoldgica, en
que la enfermedad no se entiende como consecuencia de agentes patégenos, sino
como castigo divino. La medicina tradicional esta ligada a creencias en seres divinos
que premian o castigan segun el comportamiento moral de los creyentes. Asi, las
dolencias se interpretan como resultado de una sancion espiritual, y su tratamiento se
efectua mediante rituales que apelan a la sugestion, utilizando ofrendas y practicas
simbdlicas que generan un efecto psicoterapéutico en el paciente. En este contexto
se encuentra la curacién del “susto”, conocido en zonas quechuas como mancharisqa
(asustado) o animo qarkusqa (pérdida del alma); en el norte del pais se le denomina
‘espanto”, asociado al extravio del alma. Su sanacidn se realiza por medio de rituales
simboalicos, como el wahapuy (llamar el alma), que consiste en pronunciar el nombre
del afectado para pedir su regreso: “Vente Juancito, vente” (Hampuy Juancito,

hampuy).

1.5METODOLOGIA

La revision bibliografica constituye la parte inicial de la implementacién del
trabajo de investigacion, los aportes tedricos y las investigaciones referentes al culto
de los santos, los rituales, la aparicion de elementos hierofanicos, las cualidades de

las deidades populares sirvieron de guia en la ejecucion de la investigacion.

1.5.1 Método de investigacion

El método combiné enfoques fenomenoldégicos y etnograficos para
proporcionar una comprension rica y detallada de las practicas devocionales y rituales
de los devotos del Sefior de Phuchoorqo.

« Fenomenologia: Este enfoque busca explorar y describir las experiencias
subjetivas de los individuos desde su perspectiva. Segun Creswell (2007), la

fenomenologia permite comprender el significado de las experiencias vividas

33



por los participantes en relacion con un fenémeno particular. En este estudio,
se utilizé para captar las vivencias y percepciones personales de los devotos.
o Etnografia: Implica la inmersion del investigador en el contexto cultural de los
participantes para observar y participar en sus actividades cotidianas.
Hammersley y Atkinson (2007) describen la etnografia como un método que
permite entender las practicas y significados culturales desde dentro. En este
estudio, se empled para observar y documentar las practicas religiosas en su

entorno natural.

1.5.2 Enfoque metodolégico

La presente investigacidn se circunscribe en el enfoque cualitativo, segun Sampieri
(2014), este se centra en comprender las experiencias y perspectivas de los
participantes a profundidad, permitiendo explorar los significados y contextos sociales
que subyacen a sus acciones y creencias. En el contexto de la investigacion sobre el
Senor de Phuchoorqo en el centro poblado de lzcuchaca, este enfoque permitira
documentar y analizar en profundidad las practicas devocionales, rituales, creencias
y experiencias de los devotos. A través de entrevistas en profundidad y observacién
participante, se captaran tanto las expresiones verbales como los comportamientos y
elementos no verbales que son parte del culto. Este enfoque flexible permitié ajustar
el marco teodrico y metodoldgico en respuesta a los hallazgos, proporcionando una
comprension rica y detallada de como se manifiesta la religiosidad popular en este
centro poblado y como estas practicas influyen en la vida diaria y la identidad cultural

y espiritual de los devotos.

1.5.3 Nivel de investigacion

Esta tesis sigue el nivel de investigacion basica, siguiendo a Sampieri (2014), se
enfoca en aumentar el conocimiento y comprension de los principios fundamentales
de un fenémeno, sin buscar una aplicaciéon inmediata. Este nivel de investigacion es
esencial para establecer una base tedrica solida y comprender los aspectos
fundamentales de los fendmenos estudiados. En la investigacion basica, el objetivo
es generar nuevo conocimiento y teoria que sirva como base para investigaciones
futuras mas aplicadas.

La investigacion sobre el Sefor de Phuchoorqgo en el centro poblado de Izcuchaca,
el nivel basico permitio explorar y documentar las caracteristicas de la religiosidad

popular asociada a esta imagen religiosa. Este tratado se centra en comprender las

34



practicas devocionales, rituales, creencias y experiencias de los devotos sin intervenir
ni alterar el fendbmeno estudiado. Hacerlo, busca especificar las propiedades,
caracteristicas y perfiles importantes de estas practicas religiosas, proporcionando
una imagen clara del culto al Sefor de Phuchoorqo. Asimismo, este nivel permite
establecer una base teorica solida que contribuya al conocimiento de la religiosidad
popular en lzcuchaca y sirva de referencia para futuras investigaciones en el campo

de la antropologia y estudios religiosos.

1.54 Tipo de investigaciéon

Es de tipo descriptivo y se ajusta en documentar las caracteristicas de un
fendmeno particular. Segun Sampieri (2014), la investigacion descriptiva tiene como
objetivo especificar las propiedades, caracteristicas y perfiles importantes de
personas, grupos, comunidades o cualquier otro fendbmeno que sea sometido a un
analisis. Este tipo de investigacion se utiliza para proporcionar una imagen clara y
precisa del objeto de estudio sin intervenir en él.

En el contexto del estudio, permitié detallar las practicas y experiencias de los
devotos del Sefior de Phuchoorqo en el poblado de Izcuchaca, provincia de Anta -
Cusco. Esto incluye documentar las actividades devocionales, rituales, creencias y
experiencias de los devotos. Se observaron y describieron los hechos religiosos como
misas, procesiones, bendiciones y rituales de curacion.

La descripcion de estas practicas y experiencias permitieron una comprension
de como se manifiesta el culto al Sefior de Phuchoorgo en esta comunidad. Ademas,
se exploran las interacciones y relaciones entre devotos y cémo estas practicas
religiosas influyen en su vida diaria y en su identidad cultural y espiritual.

La investigacion descriptiva fue esencial porque proporciona una base solida
para entender el contexto y las dinamicas del culto al Sefior de Phuchoorqo, sin
manipular o alterar las practicas observadas. Este enfoque asegura que la
informacion recopilada sea una representacion fiel y precisa de las practicas y

experiencias de los devotos.

35



1.5.5 Técnicas de investigaciéon

Se utilizaron las técnicas de recoleccion de datos:

Observacion participante: Como investigador se participd en las actividades
y rituales de los devotos del Sefior de Phuchoorqo, en eventos como misas,
procesiones, bendiciones y rituales de curacion, observando detalladamente
en su contexto. Esta técnica permitid una vision interna de las practicas
religiosas y captar detalles.

Entrevistas semiestructuradas: Se entrevistaron a los devotos utilizando una
guia de preguntas abiertas que exploraron sus experiencias y percepciones
personales. Estas entrevistas captaron las vivencias subjetivas y los
significados que los devotos atribuyen a sus practicas religiosas. Al adoptar un
enfoque fenomenoldgico, se buscd entender las experiencias desde la
perspectiva de los participantes, permitiendo una comprension profunda de sus

realidades vividas.

1.5.6 Instrumentos de investigacion

Para la recoleccion de datos se utilizaron los siguientes:

Cuaderno de campo: Utilizado para anotar observaciones detalladas,
interacciones y reflexiones durante las actividades religiosas. Instrumento
crucial para documentar las observaciones y experiencias en el campo de
manera sistematica.

Guia de entrevista: Conjunto de preguntas abiertas disefiadas para explorar
las experiencias y percepciones de los devotos. Esta guia aseguré que se
cubran los temas clave en las entrevistas, proporcionando datos sin limitar la
libertad de los participantes para expresar sus vivencias.

Grabadora de audio: Se utilizd para registrar las entrevistas, admitiendo una
captura precisa de las respuestas de los participantes. La grabadora aseguré
la revision y analisis de los datos verbales con precision y posteriormente en la
transcripcion de los audios.

Camara fotografica: Se utilizé para capturar imagenes de las actividades
religiosas, los rituales, objetos sagrados y espacios ceremoniales asociados
con el culto al Sefor de Phuchoorqo. La camara permiti6 documentar

visualmente los aspectos fisicos y materiales del culto, los momentos

36



significativos durante las practicas devocionales. Las fotografias sirvieron de

complemento visual a las observaciones y entrevistas, proporcionando un

registro visual que puede analizarse en el proceso de investigacion. Ademas,

las imagenes ayudaron a contextualizar y enriquecer la comprension de las

experiencias de

los devotos,

ofreciendo una perspectiva visual que

complementa los datos recopilados.

1.5.7

Unidad de analisis y observacion

Unidad de Analisis

Unidad de Observacion

Practicas rituales

Procesos y acciones especificas realizadas durante los rituales
religiosos, como gestos, cantos, oraciones y ofrendas.

Significado y simbolismo de cada practica ritual para los
practicantes.

Transmision y preservacion de los rituales de generacion en
generacion.

Creencias y doctrinas

Ensefanzas y principios fundamentales transmitidos a través de
textos sagrados o tradiciones orales.

Interpretacion y aplicacion de las creencias en la vida diaria de
los fieles.

Evolucion histérica de las creencias y doctrinas a lo largo del
tiempo.

Experiencias personales
de devotos

Motivaciones individuales para participar en practicas religiosas.

Efectos emocionales y psicoldgicos de las practicas religiosas en
los fieles.

Contribucion de estas experiencias a la identidad religiosa de los
individuos.

Variedad de experiencias religiosas segun la edad, género,
origen étnico, etc.

Significado  de los

simbolos y rituales

Interpretacion y significado de los simbolos y objetos sagrados
utilizados en las practicas religiosas.

Importancia de los rituales en la vida espiritual y comunitaria de
los fieles.

Variacién de los simbolos y rituales segun el contexto temporal.

Devotos y participantes
del culto

Practicas individuales de devocidén y participacion en rituales
especificos.

Interpretacion personal de las creencias y doctrinas de la religion
o culto.

Experiencias personales durante las practicas religiosas y su
significado para los devotos.

Identificacion y relacion con los simbolos vy rituales del culto.

37




1.5.8 Poblacién y muestra

Poblacién: La poblacién del estudio comprende todos los devotos del Sefnor de
Phuchoorqo en el poblado de lzcuchaca, provincia de Anta - Cusco. Esta perspectiva
se fundamenta en los aspectos tedricos y metodolégicos. Segun Creswell (2014), la
poblacién es el conjunto de individuos que comparten caracteristicas comunes y son
objeto de estudio. En este caso, la poblacion son los devotos del Sefior de
Phuchoorqo en el poblado de Izcuchaca, provincia de Anta - Cusco. La seleccion de
esta poblacion es relevante porque los devotos del Sefior de Phuchoorgo constituyen
un grupo homogéneo con caracteristicas culturales y religiosas especificas. Este
aspecto se alinea con Patton (2002), quien sugiere que estudiar una poblacién
especifica puede proporcionar informacion rica y detallada sobre el fendmeno de
interés. Yin (2018) subraya la importancia de contextualizar el estudio para
comprender mejor los comportamientos y actitudes de la poblacion. Al centrarse en
el poblado de lzcuchaca, se pudo captar las particularidades culturales y religiosas

del culto al Sefior de Phuchoorqo.

Muestra: Para seleccionarla se realizé un muestreo no probabilistico intencional,

seleccionando a 15 devotos que cumplan con los criterios de:

« Participacion activa en las actividades religiosas.
o Disponibilidad y disposicion para participar en entrevistas.
o Diversidad en términos de edad, género y antecedentes socioeconémicos para

asegurar una representacion amplia.

Este enfoque se fundamenta en las teorias y autores. Este muestreo, conocido
como muestreo por criterio, es adecuado para estudios cualitativos donde el objetivo
es obtener una comprension profunda y detallada de un fenédmeno especifico. Patton
(2002) y Maxwell (2013) sostienen que el muestreo intencional es valioso para
estudios exploratorios y descriptivos donde se busca obtener informacion rica y
contextualizada de los participantes mas informados y relevantes para el tema de

estudio.

38



1.5.9 Método de analisis

El analisis de los datos recolectados se realiz6 mediante las siguientes etapas:

Transcripcién de entrevistas y observaciones: Convertir las grabaciones de
audio y las notas de campo en texto para facilitar los analisis.

Codificacion: Identificar temas, patrones y categorias relevantes en los datos
cualitativos. Se utilizaron carpetas para organizar y codificar la informacion.
Anadlisis tematico (Fenomenologia): Examinar las categorias y temas
emergentes para comprender las experiencias y significados personales de los
devotos.

Analisis contextual (Etnografia): Integrar las observaciones y documentos
para entender las practicas en su contexto cultural. La triangulacion de datos
de diferentes fuentes aseguré la validez y confiabilidad de los hallazgos.
Interpretacion: Incluir los resultados del analisis tematico y contextual para

proporcionar una interpretacién comprensiva del culto al Sefior de Phuchoorqo.

La revisidn bibliografica constituyd la parte inicial del presente trabajo de

investigacion, los aportes tedricos y las investigaciones referentes al culto a los

santos, los rituales, la aparicion de elementos hierofanicos, las cualidades de las

deidades populares sirvieron de guia en la ejecucion del plan de trabajo.

39



CAPIiTULO Il
2 ASPECTOS GENERALES DEL AMBITO DE INVESTIGACION
2.1Ubicacion geografica

Segun el Centro Nacional de Estimacién, Prevencién y Reduccion del Riesgo
de Desastres CENEPRED (2018) el poblado de Izcuchaca se encuentra en el distrito
y provincia de Anta, a 23 km al noroeste de la ciudad de Cusco, situado entre las
coordenadas 13°27’ y 13°25’ latitud sur y 72°15’ con 72°26’ longitud oeste; a nivel

distrital posee una extension territorial de 202. 58 km2.

Figura 1

Mapa del centro poblado de Izcuchaca

Nota. El mapa muestra el centro poblado de Izcuchaca, asentado en la
capital de la provincia de Anta. Extraido de

https://www.google.com/maps/place/Anta/data.

Limites del poblado de Izcuchaca:

e Por el norte: con la Prolongacion 19 de noviembre y la Union.
e Por el sur: con la Urbanizaciéon Santa Rosa.
e Por el este: con la Urbanizacion Nueva Anta.

e Por el oeste: con la Urb. La Victoria y la Urb. Huancoiro.

40



Limites del distrito de Anta:

e Por el norte: con la provincia de Urubamba.

e Por el sur: con el distrito de Chinchaypuqyo.

e Por el este: con el distrito de Chinchero.

e Por el oeste: con los distritos de Ancahuasi y Zurite.

Limites de la provincia de Anta:

e Por el norte: con las provincias de La Convencién y Urubamba.

e Por el este: con las provincias de Urubamba y Cusco.

e Por el sur: con la provincia de Paruro y provincia de Cotabambas, region
Apurimac.

e Por el oeste: con la provincia de Abancay, region Apurimac.

2.2Vias de acceso

Segun Quispe (2020), el poblado de Izcuchaca se encuentra asentado sobre
importantes vias asfaltadas como la via Cusco — Abancay — Lima; otra via que pasa
por el contexto es la ruta Cusco — Valle sagrado de los Incas — Pachar —

Ollantaytambo — La Convencion.
2.3Clima

Segun Quispe (2017), el clima es variado, durante la noche es frigido y
parcialmente templado durante el dia, los periodos estacionales estan marcados, la
época de lluvias comprende los meses de diciembre a marzo, en los meses de mayo
a septiembre es frigido y seco con presencia de heladas en el mes de junio, entre los
meses de octubre a noviembre se experimenta un clima templado. La temperatura
minima promedio durante el afio oscila entre 8.5 °C y la temperatura maxima anual

es de 12.5 °C, la precipitacién anual es de 88 mm/afo.
2.4Topografia y tipo de suelo

El poblado de Izcuchaca segun Quispe (2017) se ubica en la parte sur de la
pampa de Anta, al pie del cerro Puchuorqgo. EI mayor numero de viviendas estan

construidas alrededor de la carretera Cusco — Abancay.

41



La topografia presenta laderas que varian entre los 20 % hasta 200 %, para el
caso de la zona llana la pendiente varia entre 0 % y 15 %. Las pendientes en la parte

llana son bajas, situacién que dificulta la escorrentia del agua de lluvia.

En cuanto al tipo de suelo, presenta una capa superficial de 0.50 m de
profundidad, compuesto por lastre, desechos sélidos, desmonte de material de relleno
con residuos de plastico, el suelo subyacente tiene profundidad de 1.50 m,

conformado por arena limosa arcillosa con grava.
2.5Resena historica del poblado de lzcuchaca

El asentamiento principal del distrito de Anta, segun Quispe (2020),
inicialmente era en la actual urbanizacion Anta, localizado en el cerro Phucho Orqo,
cuya terraza alcanza 85 m sobre el piso de valle. En 1925, cuando se implemento la
carretera Cusco — Abancay y la linea férrea a la provincia de La Convencion, los
pobladores comenzaron a asentarse en el piso de valle, conllevando a la formacién
del poblado de lzcuchaca y su avenida Jaquijahuana, establecido sobre la via
principal que conecta dos ejes; por el lado este con direccién a Cusco y por el suroeste
a la provincia de Abancay en la region Apurimac; de esta forma se generé un
importante puerto de paso comercial que desplaza al antiguo nucleo de su rol
administrativo central que paulatinamente llegd a despoblarse. En este contexto, se
puso el nombre de lIzcuchaca a un sector importante del distrito de Anta, para la
actualidad posee la denominacion de centro poblado por reunir las caracteristicas

sociales, economicas y culturales.

Etimolégicamente, Izcuchaca proviene de dos palabras quechuas: lzcu que
significa cal y chaka significa puente, al unir ambos términos resulta “puente de cal’.
Actualmente, el poblado de lzcuchaca es una zona eminentemente comercial por la

presencia e interaccion de diversos agentes econdmicos.
2.6 Poblacién

La poblacion urbana del distrito de Anta esta conformada mayoritariamente por
pobladores del poblado de Izcuchaca, los datos proporcionados por el INEI (2017) en
el siguiente cuadro se aproximan a las cantidades oficiales de pobladores del ambito

de estudio, donde senala que suma 11,324 habitantes, de los cuales 5, 445 son

42



varones, 5,879 son mujeres, pareciera que la poblacion femenina supera ligeramente
a la masculina.

Tabla 1
Poblacion del distrito de Anta

Poblacion Totales | Urbano | Rural
censada

Varones 10,446 5,445 5,001
Mujeres 11,228 5,879 5,349
Total 21,674 11,324 10,350

Nota. El cuadro muestra la poblacién del distrito
de Anta, donde se encuentra el poblado de
Izcuchaca, datos extraidos del INEI, Censo 2017.

2.6.1 Poblacion econémicamente activa

En la poblacion urbana de Anta del cual es parte el poblado de Izcuchaca,
segun el INEI (2017) el numero de pobladores en edad de trabajar suma 8,230,
incluye personas a partir de 14 afios, la poblacion econdmicamente activa es de 4,876
personas, del cual la mayor parte son de 30 a 44 anos, sumando 1,834, del total de
la PEA 4,593 estan ocupadas y 283 esta desocupada, la poblacién que no es PEA es

3,354, en este numero estan nifos menores de 14 anos, discapacitados y ancianos.

Tabla 2

Poblacién econémicamente activa

Grupos de edad
Poblacién urbana del distrito de Anta Total 14 a 29|30 a 44|45 a 64 ggog mas
afnos ahos afnos
URBANA 8 230 3344 2436 1822 628
Varones 3894 1608 1161 852 273
Mujeres 4 336 1736 1275 970 355
PEA 4 876 1447 1834 1378 217
Varones 2742 772 1066 762 142
Mujeres 2134 675 768 616 75
Ocupada 4 593 1314 1748 1324 207
Varones 2630 718 1035 739 138
Mujeres 1963 596 713 585 69
Desocupada 283 133 86 54 10
Hombres 112 54 31 23
Mujeres 171 79 55 31
NO PEA 3354 1897 602 444 411

43



Varones 1152 836 95 90 131
Mujeres 2202 1061 507 354 280

Nota. Datos extraidos del INEI, Censo nacional 2017: XII de poblacion, VIl de vivienda
y Il de comunidades indigenas.

2.6.2 Actividades econdmicas

En el ambito urbano del distrito de Anta, donde esta inmerso el centro poblado
de Izcuchaca, segun el INEI (2017) destacan los servicios de reparacién de vehiculos
motorizados alcanzando a 1,097 personas, continua a este numero el comercio al por
menor con 914 personas, al tratarse de un ambito urbano la actividad agricola esta
representada por 826 personas, al rubro de transporte se dedican 453 y a servicios
de alojamiento y restaurantes 413, al trabajo de construccién 398, el trabajo de
ensefianza 333 personas. En las condiciones de trabajo destaca el trabajador
independiente representado por 2,154 personas, continua el trabajo de empleado con
1,268, el de obrero con 721, como empleador 274 personas; asimismo, componen las
categorias de ocupacion el trabajo en negocio familiar con 134, y las trabajadoras de
hogar suman 42, la poblacion desocupada la conforma 283, como sefala el siguiente

cuadro.

Tabla 3

Actividades econémicas

Categoria de ocupacion
Ocupacién segun rama de Trabajador
o o Total
actividad econémica Trabaiad en . Trabaiad
rabajador negocio rabajadora
Empleador independiente Empleado | Obrero de un | del hogar Desocupados
familiar
URBANA 4876 274 2154 1268 721 134 42 283
Agricultura, ganaderia, silvicultura 896 34 596 5 179 12
y pesca
Explotacion de minas y canteras 13 2 2 4 3 2
Industrias manufactureras 278 33 111 22 93 19
Suministro de electricidad, gas,
h T 5 1 1 1 2
vapor y aire acondicionado
Suministro de agua; evacua. de
aguas residuales, gest. de| 7 - 1 1 5
desechos y descont.
Construccion 398 16 81 26 274 1
Comerc., reparacion de veh.
autom. y motoc. 1097 95 730 184 29 59
Vent., mant. y reparacion de veh. 110 12 59 12 29 5
autom. y motoc.
Comercio al por mayor 73 5 36 24 2 6
Comercio al por menor 914 78 635 148 5 48
Transporte y almacenamiento 453 30 291 48 79 5

44



Actividades de alojamiento y de
servicio de comidas

413

32

189

173

13

Informacion y comunicaciones

35

12

15

Actividades financieras y de
seguros

39

36

Actividades inmobiliarias

Actividades profesionales,
cientificas y técnicas

128

1"

33

83

Actividades de servicios
administrativos y de apoyo

106

1"

77

16

Adm. publica y defensa; planes de
seguridad social de afiliaciéon
obligatoria

201

170

31

Ensefianza

333

322

Actividades de atencion de la
salud humana y de asistencia

72

63

social

Actividades

artisticas,
entretenimiento y recreativas

de | 43 4

16 14

Otras actividades de servicios 929 7

60 22

empleadores; act.

Act. de los hogares

diferenciadas de los hogares | 42
como productores de bienes y
servicios para uso propio

como
no

42

Desocupado

283

283

Nota. Diversidad de actividad

es econdmicas en el ambito urbano del distrito de A

nta.

Datos extraidos del INEI 2017: Xll de poblacion, VIl de vivienda y Ill de comunidades

indigenas.

2.7Educacion

En el centro poblado de Izcuchaca el sistema educativo basico lo conforma

nueve instituciones educativas de nivel inicial, de las cuales dos son estatales, el nivel

primario es de ocho instituciones educativas, de estas seis son privadas y en el

secundario hay ocho colegios, dos son instituciones educativas del Estado.

Tabla 4

Instituciones educativas en el ambito de Izcuchaca

Inicial Primaria Secundaria
Divino Nifio La Integrada Agustin
Jesus N° 36 Gamarra
Divino Jesus 50100 La | 50100 La Naval

Naval

|.LE.P. Santa|l.E.P. Santa|l.E.P. Santa
Rosa Rosa Rosa
I.E.P. llary | LLE.P. llary | I.LE.P. lllary
School School School
I.E.P. AFAC I.E.P. AFAC |.E.P. AFAC
I.LE.P  Virgen | LE.P  Virgen | LE.P. Virgen
del Carmen del Carmen del Carmen
|.E.P. Educare | |.E.P. Educare | |.E.P. Educare
[.E.P. Maxwell | |.E.P. Maxwell | |.E.P. Maxwell

45




I.LE.P.
Mercedes de
Jesus
Nota. Elaboracion propia.

En el centro poblado de Izcuchaca existen dos academias preuniversitarias: La Carnot

y Carrion.

Tabla 5

Academias preuniversitarias

01 | La Carnot
02 | Carriodn
Nota. Elaboracion propia.

2.8Salud

Izcuchaca cuenta con un centro de salud Micro Red Anta; hay un centro de
salud mental comunitario perteneciente a la Red Norte MINSA, también esta presente
un centro de ESSALUD, en el grupo de instituciones de salud esta el centro médico

San Martin que es privado.

Tabla 6

Ubicacion de los servicios de salud

Instancia Modelo/Institucién | Comunidad Pertenece | Tipo de
establecimiento
RED NORTE | Micro Red Anta 1.1zcuchaca Anta C.S.
MINSA 2.Chacan Anta P.S.
3.Compone Anta P.S.
4.Conchacalla | Anta P.S.
Centro de Salud | 1.1zcuchaca Anta C.S
Mental
Comunitario
Seguro Social | ESSALUD 1. Izcuchaca Anta C.S
Privado Centro Médico | 1. Izcuchaca | Anta C.M.P.
San Martin

Nota. Elaboracion propia.

46



2.8.1

Afiliacién a un tipo de seguro de salud

Dentro del tipo de seguro en el centro poblado de lzcuchaca segun el INEI

(2017) se aprecia que el SIS (Sistema integral de salud) destaca con 6,412 afiliados,

seguido de ESSALUD con 1,724 agremiados, el seguro privado se compone de 124

asegurados, las fuerzas armadas o policiales es conformado por 78 afiliados, 77

personas estan integrados en otros seguros, y 2,943 no estan afiliados a ningun tipo

de seguro de salud.

Tabla 7

Afiliacion a seguro de salud

De 65 y mas afios

Total Afiliacién algun tipo de seguro
Seguro Integral de | ESSALUD Seguro de | Seguro | Otro seguro Ninguno
salud SIS fuerzas privado
Poblacién urbana Distrito armadas o | de
de Anta policiales salud
URBANA 11324 | 6412 1724 78 124 77 2943
Menores de 1 afio 197 148 31 2 1 15
De 1 a 14 afios 3136 2230 431 11 13 11 446
De 15 a 29 afios 3105 1689 318 24 39 22 1021
De 30 a 44 afos 2436 1164 480 10 38 20 735
De 45 a 64 afios 1822 | 821 369 29 24 18 570
De 65 y mas afios 628 360 95 2 9 6 156
Varones 5445 2 850 849 43 71 45 1605
Menores de 1 afio 102 76 14 2 - - 10
De 1 a 14 afios 1588 1135 214 5 6 7 224
De 15 a 29 afios 1469 710 150 16 19 11 567
De 30 a 44 afios 1161 444 234 6 26 10 447
De 45 a 64 afios 852 335 182 13 15 13 299
De 65 y mas afios 273 150 55 1 5 4 58
Mujeres 5879 3562 875 35 53 32 1338
Menores de 1 afio 95 72 17 - 1 - 5
De 1 a 14 afios 1548 1095 217 6 7 4 222
De 15 a 29 afios 1636 979 168 8 20 11 454
De 30 a 44 afios 1275 720 246 4 12 10 288
De 45 a 64 afios 970 486 187 16 9 5 271
355 210 40 1 4 2 98

Nota: Datos extraidos del INEI 2017: Xl de poblacion, VIl de vivienda y Il de

comunidades indigenas.

47




2.8.2 Enfermedades principales

Los casos de atenciones mas frecuentes, segun Quispe (2017), consta de
enfermedades diarreicas, infecciones respiratorias, desnutricion y parasitosis que
tienen mayor incidencia en la poblacion infantil, la poblacion adulta adolece de anemia
y alcoholismo, cabe anotar que en la época de frio las enfermedades respiratorias

agudas atacan a la mayoria de la poblacion.

2.9Servicios basicos

2.9.1 Agua

Segun Quispe (2020), el abastecimiento de agua en Izcuchaca es insuficiente,
debido a que las familias no cuentan con el recurso hidrico todos los dias de la
semana, ni las 24 horas del dia, por ese motivo los pobladores tienen acondicionado
en sus viviendas pozos y tanques de agua con el fin de contar con suministro

permanente.
2.9.2 Desague

Segun el plan de desarrollo de la Municipalidad provincial de Anta (2015) el 80
% de viviendas cuenta con el sistema de alcantarillado (red publica dentro de la
vivienda), el 10 % utiliza pozo séptico, pozo ciego o letrina, el 5 % opta por el uso de
afluentes, rios, acequias o canales, un 3 % recurre a la red publica fuera de la

vivienda.
2.9.3 Electricidad

Segun el plan de desarrollo concertado de Anta (2015), el centro poblado de
lzcuchaca cuenta con el suministro de energia eléctrica permanentemente las 24
horas del dia, con eventuales cortes, la distribucion del servicio esta a cargo de Electro
Sur Este S.A.

2.10 Manifestaciones culturales

El centro poblado de Izcuchaca contiene eventos festivos y costumbres que se
realizan anualmente como carnavales, semana santa, cruz velakuy, la octava el Sefior
de Qoylluriti y la festividad de la Virgen Inmaculada Concepcién de Anta, a

continuacion, se describe.

48



2101 Costumbres tradicionales

Carnavales: Quispe (2020), afirma que en estos eventos los pobladores de Izcuchaca
acostumbran realizar la fiesta denominada “yunsada” que se convirtié en una tradicion
que se efectua en medio de cantos, risas y juegos, en los meses de febrero y marzo,
asimismo esta expresion cultural mantiene los compromisos para realizar esta

costumbre.

Semana Santa: otra costumbre que se practica en lzcuchaca, segun Quispe (2020)
se efectua una procesion en que los feligreses portan palmas el Domingo de Ramos.
El Lunes Santo se realiza la procesion de la cruz acompafiada de la Virgen Maria. El
Jueves Santo se desarrolla la velada al Cristo yacente en el templo de la Santisima

Trinidad de lzcuchaca.

Cruz Velakuy o Fiesta de las Cruces: El 03 de mayo, los pobladores celebran la
fiesta de las cruces, que segun Quispe (2020), festejan a las cruces del cerro
Phuchoorgo o Apu Trujillano y las del puente o Chakataytachas, cuyos devotos son
comerciantes de ganado vacuno de lzcuchaca, la celebracion es acompafnada de
danzas del lugar, los mayordomos se esfuerzan para la preeminencia de sus cargos.
La festividad lo hacen los pobladores catélicos que mandan a celebrar misas con

danzas y compromisos sociales y religiosos.

Octava del Senior de Qoyllurit’i: La nacion Anta esta compuesto por comparsas que
peregrinan al santuario del Sefor de Qoyllurit’i, al retorno de los fieles, se realiza la
celebracion de la octava, que segun Quispe (2020), en esa ocasién las comparsas se
reunen en la plaza del templo de la Santisima Trinidad, donde se efectua la misa de
accioén de gracias, luego hay procesion de la réplica de Sefior de Qoyllurit’i por la via
principal para dirigirse al estadio municipal Alberto Diaz de lzcuchaca donde se
celebra otra misa y seguidamente se realiza la presentacion coreografica de las 41
comparsas, ocasion que convoca la presencia multitudinaria de publico que abarrota

el recinto deportivo.
Virgen Inmaculada Concepcién de Anta (8 de diciembre)

Para cuyo efecto, segun Quispe (2020), la poblacion se organiza en mayordomias
para la festividad y las danzas; en esta ocasién se aprecia danzas altiplanicas, como

también antefios residentes en diversas partes de Peru que visitan su tierra natal y se

49



reencuentran con familiares y amistades. En la festividad hay la procesion central de
la imagen de la virgen, presentacion de las danzas, se aprecia el “gallo tipi” o
arranque de gallos y la corrida de toros, festejos en los cargo wasis y expendio de
comida tradicional y bebidas.

2.10.2 Grupos religiosos

Las iglesias en el centro poblado de Izcuchaca son: Iglesia Catdlica, Iglesia
Evangélica, Iglesia Cristiana, Movimiento Israelita, Pentecostal y Evangélica Peruana,

como muestra el cuadro:

Tabla 8

Grupos religiosos

01 | Iglesia Catdlica

02 | Iglesia Evangélica

03 | Iglesia Cristiana

04 | Movimiento Israelita

05 | Pentecostal

06 | Evangélica Peruana
Nota. Elaboracion propia.

50



CAPIiTULO 1l

EL SENOR DE PHUCHOORQO, HISTORIA DE SU APARICION

La historia de la aparicion del Sefior de Phuchoorqo esta presente en los
relatos de los miembros de una familia del centro poblado de Izcuchaca - Anta, siendo
los primeros en experimentar las revelaciones de la deidad. Segun versiones, la
divinidad se manifestdé en un arbol de eucalipto con forma de cruz ubicado en su
vivienda. La historia oral se estructura en tres partes: la primera, relata la imposibilidad
de talar el arbol y las manifestaciones divinas recibidas a través de suefios; la
segunda, describe la comunicacion entre la deidad y el hijo de la intercesora, también
mediante suefios; y la tercera, refiere a la aparicion del rostro en el elemento
hierofanico.

Parte |

Aproximadamente a 25 km de la ciudad de Cusco se ubica la provincia de Anta,
a 3435 msnm. En la pampa de Anta con su pueblo lIzcuchaca y su cerro Phuchoorqo,
a principios del 2001 se produjo el milagro y encanto del Sefior de Phuchoorqgo en la
vivienda de la familia Velarde Puma, cuyos miembros siempre tuvieron amor a las
plantas, por ese motivo, en el patio principal plantaron dos eucaliptos de los cuales
uno se marchité y murid, el otro fue creciendo y en el transcurso de los afos iba
tomando la forma de una cruz y sin tomarle importancia un dia decidieron talarlo para
construir una vivienda, para el efecto, el mayor de los hijos con machete en mano
trepo al tronco por el lado derecho y empez6 a dar con machete y este se rompid, lo
sorprendente fue cuando el tronco cortado cayo y regresé a la altura donde estaba el
joven, golpeandole en el muslo de la pierna izquierda y por el dolor optd por
sostenerse de la parte central del arbol, luego bajando despacio sin comprender el
significado del golpe. Al dia siguiente trajo a un amigo, y éste mostrando empefio y
animo desafiante se subié al arbol, al terminar de talar el tronco central y del lado
izquierdo éste sintid un malestar inexplicable, por lo que le acudieron brindandole
mates y pastillas que no lograron su recuperacién completa.

Serior de Phuchoorqo aparecio en el afio 2000, somos una familia que tuvimos

un patio, en ese patio habia arbustos como queuria, teniamos un eucalipto, asi

como también plantas ornamentales y en el afio de 1995 se podria decir, era

pues un arbusto pequerio, hasta que en el afio 2000 ya era un arbol ya frondoso

51



y quien puede pensar que iba a estar el Serior de Phuchoorqo, la presencia del
sefior, entonces con decirte para ser sincero, en el arbolito pues como
cualquier muchacho joven nosotros hasta hemos colgado un columpio para mis
hermanos menores y ya pues al futuro se tenia previsto hacer una construccion
y hemos tenido que talar pues el arbol en los brazos y posteriormente pues a
meérito de eso, yo no voy a decir que fue castigo, porque el sefior nunca castiga,
creo que con esto me dio una prueba, al momento de talar el brazo izquierdo,
por inercia todo objeto cae de arriba para abajo, pero en este caso, en lugar de
que caiga al suelo pues el arbol, el brazo se me ha retraido y me dio un golpe
en el muslo de la pierna derecha y pasado ello verifico la herida, era un golpe
contuso, se veia un hematoma, un hinchazoén, y aparte de eso, he observado
que la carne estaba como molida, entonces, no le tomé importancia en ese
momento, entonces, seguia con esto de talar el arbol. Yo postulé a la policia
nacional del Pert y saliendo en un dia de paseo, vine con un compafiero que
era efectivo policial, llamado Julio Fernandez y le supliqué para que me
ayudara a cortar el arbol, y en eso, este compafiero mio sufri6 un
desvanecimiento total, pues quedo tendido en el piso para lo cual tuvimos que
auxiliarlo con plantas como la ruda, le hemos echado alcohol y asi y poco a

poco se recupero el joven. (F.V.P. 47 anos, hijo de la intercesora)

Posteriormente, vino la revelacion a la madre (intercesora), esa misma noche tuvo un
suefo extrafo, segun cuenta, que estaba embarazada y por la edad sorprendida se
preguntaba, cdmo reaccionara la gente que la conoce al saber que esta embarazada,
sin que haya un padre. En medio de esa confusién, repentinamente aparece un recién
nacido de piel blanca y cuerpo fuerte, que cae al suelo, ella lo recoge con una manta
blanca, al sostenerlo, nota que el brazo derecho del bebé esta amputado y astillado.
Este detalle provoca un impacto que la despierta. Al dia siguiente, comparte el suefio
con su pareja, y queda desconcertado, pero le recomienda tener cuidado durante el
dia, temiendo que el suefio pueda tener un significado premonitorio.
¢ Cobmo es posible, que van a decir las personas que me conocen, pero quién
me embarazé? y de un momento a otro cayd al piso un recién nacido de tez
blanca y cuerpo robusto, donde tomando una manta de color blanco recogi al
recién nacido, en ese momento del suefio me doy cuenta que su brazo derecho

estaba amputado y astillado, de repente esto hace que despierte del profundo

52



suefio y esa mafiana al levantarme de la cama le conté a mi pareja sobre mi
suefio quien tampoco comprendio el significado, mi pareja me aconsejo que
me cuidara ese dia por temor a que me sucediera algo referente al suerio.

(P.P.Q. 64 anos, intercesora)

Figura 2

Arbol de eucalipto antes de la posesion espiritual del Sefior de Phuchoorgo.

Nota. Fotografia del arbol de eucalipto en la vivienda de la familia
Velarde Puma en el que se encanté el Senor de Phuchoorgo. Imagen
del album fotografico familiar.

Parte Il

La segunda revelacion se presentd en el suefio del hijo mayor, quien intento
talar el arbol, sofidé que una persona desconocida empezé a reclamarle en palabras
quechuas, manifestando el dafio que hizo al cortar el arbol:

Imapagmi chaynata ruwawawaranki

(¢, Para qué me has hecho esto?)

Na tayta yayanchisma willarqgamunifia ruwawasqaykita

(Ya le conté al Senor del dafio que me has hecho)

Sisimatawampas ruwawanki chayqga chakiykitan kipurusayki
(Si en caso me tocas una vez mas te voy a dejar inutil de la pierna)

Entonces el hijo pregunta en castellano:

53



Hijo: - ¢ Papa, estas en la casa? —y le responde en quechua:

Sefor: - jAri wasipi gashiani! (si estoy en la casa)

Hijo: - ; Papa te voy a poner ropa? —y le responde:

Sefior: - Manan imatapas munanichu, ashwan agua benditallata, hich’awanqui,
sapallaymi p’achakusaq. (No quiero nada, mas bien rociame con agua bendita, solo
me voy a vestir).

Esa manana al despertarse el hijo, lo primero que hizo fue acercarse hasta donde
estaba la cruz y poniéndose de rodillas clamé la oracidon del Padre Nuestro; después,
el hijo entr6 al cuarto de la madre y empezaron a conversar e intercambiar suefios,
llegando a la conclusion que el Sefior Phuchoorqo se habia encantado en el arbol de
eucalipto, no contaron a nadie del suceso, por evitar burlas y mofas, manteniéndose
en silencio la familia.

Para cumplir la peticion que hizo el sefior que derramase agua bendita, el hijo
fue al santuario del Sefior de Huanca para traerle al agua y le derramé tres veces al
dia, y lo asombroso fue que el arbol empezo a ramificarse con hojas muy finas, casi
transparentes, también se aprecié la forma de poncho que tomé con el cual cubrié lo
que es los brazos del senor. La parte de la cabeza también se ramific6 como una
cabellera. La ramificacién adopto la forma otras cruces pequefias y configuré en sus
hojas una diversidad de K’intus, las hojas pegadas de dos, tres y cuatro.

Pasaron los dias y llego el primero de mayo del 2001, en visperas de celebrar
a las cruces, siendo un simbolo catélico, viendo la devocién en los ojos de la gente,
esa noche la familia decidi6 salir, poniendo los seguros en el inmueble; sin embargo,
inexplicablemente un grupo de personas y devotos de la cruz ingresaron al interior
del patio principal donde se hallaba la cruz y la vistieron por primera vez con una
tunica de seda blanca, representando la pureza del senor. Al retornar la familia tuvo
la sorpresa de que el sefior estaba vestido y a sus pies habia dos cirios ardiendo y
cumpliéndose asi, la revelacién que le hizo el sefor al mayor de los hijos, de que él

se vestiria solo sin la intervencion de nadie.

54



Figura 3

Arbol de eucalipto que contiene el espiritu del Sefior de Phuchoorqo

Nota. Arbol que contiene el espiritu del Sefior de Phuchoorqo y es
vestido con tunica blanca por primera vez por los devotos. Imagen
tomada del album fotografico de la familia Velarde Puma.

El sefior empezd a manifestarse haciendo formaciones extrafias en los chorros
de cera de las velas, la primera formacion fue un angel con el rostro al cielo y la
segunda de un corderito posando sobre una roca, entonces la madre tuvo
revelaciones y descifré el significado de dichas formaciones; pocos dias después
comenzo la concurrencia masiva de personas que llegaban de diferentes lugares de
Cusco y del pais. Pues el sefior se manifestaba y mostraba ser médico utilizando
como instrumento de sanacién a la madre con ayuda de sus hijos, que acudian a su
llamado. Los suefos de la madre eran constantes con el sefor, quien le decia en
palabras quechuas:

Chayragmi, kunanga hutumraq huchuyraqg wawaykuna haykumushanku, pero
ongoqlla haykumushanku, pero llapantan ghaliachishani.
(Recién de hoy en adelante mis hijos grandes y pequefios estan entrando, pero todos

estan entrando enfermos, pero a todos estoy sanando).

55



Parte Il
En un principio no se divisaba en la cruz ninguna imagen del rostro del Seor,
hasta que el hijo visitd a la Virgen del Carmen de Paucartambo, en su recorrido
encontré un tiesto del rostro de Cristo y decidi6 comprarlo con el propdsito de
colocarlo en la cruz, pero al retornar a la vivienda, la madre le refuta y reclama
diciendo: ¢ Para qué vamos a poner el rostro de Jesucristo, si el Sefior tiene su propio
rostro en el arbol?, entonces el hijo vio la cruz detenidamente y logré divisar el rostro
del Sefor Phuchoorqo.
Llegué a Izcuchaca de Paucartambo después de un largo viaje me encuentro
con mi sefiora madre pues en el patio y le digo mama he traido, mira pues este
rostro de Jesucristo para colgar en el arbolito de eucalipto donde esta la cruz y
mi mama me dijo, pues qué te pasa, el Sefior tiene rostro y en un momento yo
dije no ya mi mama estéa volviéndose loca esta hablando incoherencias como
que el Sefor va a tener rostro y en eso yo le refute y le dije o sea con tanto
sacrificio traigo la imagen desde tan lejos y para que tiu me desprecies y me
digas que el Serior tiene su rostro y un poco molesto me retiré a mi dormitorio,
sali pues de mi cuarto mirando que no esté mi mama presente en el patio, me
acerqué donde estaba la cruz del sefior y resulta que con mucha extrarieza y
con mucha alegria para mi, el sefior me mird y ahi pues con lagrimas en los
ojos tuve que pedir disculpas y efectivamente se veia la silueta de Jesucristo
en la parte donde deberia estar el rostro del Sefior desde que poco a poco iba
reafirmandose la fe y la confianza en el Sefior y es asi que se ha visto cambios
al Serior, si uno lo descubre tiene cortes en el cuerpo con decirle que tiene
hasta su trasero, o sea la figura de un humano, la simetria, el grosor y en el

tamario que tiene, tiene la forma de Jesucristo en la cruz. (F.V.P. 47 afios)

56



Figura 4

Imagen del arbol desnudo del Serior de Phuchoorqo

Nota. Fotografia del Sefior de Phuchoorqo desnudo en el
que se logra divisar el rostro de Jesucristo con una corona
puesta en la cabeza. Fotografia del album de la familia
Velarde Puma.

El espiritu del Sefior se encontraba originariamente encarnado en la Santisima
Cruz flanqueado por otras dos cruces en el cerro Phuchoorqo, tradicionalmente se le
hacia celebraciones con ofrendas, incluyendo danzas, musica, comida, bebida,
procesiones, cambio de vestimenta, y estaba adscrito a un sistema de mayordomia y
cargos. Empero, con el transcurrir del tiempo aparecieron sextas religiosas que
atentaron contra las cruces movibles del morro Phuchoorqo, quemando su ropa,
derribando y arrojando las cruces, por ese motivo el espiritu del Sefior decidié bajar y
posesionarse en un arbol de eucalipto en forma de cruz, hallandose en la vivienda de
la familia Velarde Puma, y cuando deciden talar el arbol para fines de construccion,
la deidad se manifiesta por medio de hechos y sobre todo en suefios se comunica en

el idioma quechua con la propietaria del predio, instruyéndola cdmo atender a sus

57



fieles, como preparar los bafos terapéuticos; esto se lee en el siguiente testimonio de
la madre intercesora.
Yo he hecho la mayordomia de la cruz del cerro de Phuchoorqo, después que
me he casado, me casé aca en la pampa sin tener casa, nada pues, en el afio
83, entonces el pueblo me obligaba que haga su cargo del serior, como eres
casada tienes que hacer el cargo del 84. La fiesta de la Cruz era grande, toda
clase de danzas, cualquier danza preparaba y participaba. Siempre nos
acompanaban los mayordomos pasados, entonces sacabamos en procesion
al Serior. Y yo hice mandar hacer una ropa para la Cruz, con disefio de un
corazon y cuando le vesti el disefio le daba en el hombro de la Cruz, asi le he
obsequiado esta ropa. Pero cuando se ha encantado el Sefior de Phuchoorqo
aca, me hace pedir esa ropa, y yo lo pedi del templo, el Sefior me dice que lo
reciba y que lo ponga y el disefio del corazdn justo le dio en su pecho. La cruz
del que hice cargo esta en el cerro Phuchoorqo, esa cruz es movible, es hecha
por humanos, lo traen aca, lo ponen y lo bajan. Actualmente se sigue haciendo
su fiesta de las cruces el tres de mayo, pero ya no es pomposo como antes,
porque antes era grande la fiesta, bajaban distintas cruces de las comunidades.
Nosotros en el cargo hemos hecho con bandas que estaban 3 dias, teniamos
que llevarlo al mismo sitio en el cerro, se llevaba merienda, sus cuarenta cuyes,
su tostado, una carga de papa de huatia y el publico que escucha todo, suben
y comen, yo como jovencita todavia he hecho, con dos hijos ya tenia cuando
he hecho el cargo. Entonces jamas he pensado que el Serior iba a encantarse
aca. Después de un tiempo las sextas han quemado su ropa, lo han empujado
y tirado las cruces que estaban en el cerro, como es en el cerrito, la gente hace
lo que les da la gana. Entonces el Sefior Phuchoorqo elige bajar ya que
quemaban y no respetaban donde se encontraba la cruz. Su espiritu del sefior
estaba ahi. Entonces, tanto que le han molestado, se viene aca. Y la gente que
dice, ;por qué va a irse a donde la sefiora? Tenemos que hacer la fiesta mas
pomposa para que retorne. ;Creen que el Sefior es algo, como algo humano
que te puedes jalar? No es asi, enfonces aca yo tampoco voy a plantar un
eucalipto pensando que el Sefior va a estar a mi lado, en la vida. En el cerro
hay tres cruces, Santisima Cruz de Phuchoorqo es la que esta en el medio.
Entonces, el medio que siempre nosotros venerabamos con pomposidad, él se

viene el espiritu y se encanta aca, en el eucalipto que se planté se impregna y

58



encanta, el mismo se pone su rostro con cuerpo completo con los relieves de
un humano, en mis suerios se me presenta el Sefior y me revela, me habla en
puro quechua, me dice “hija estoy aca’, “atiende a mis hijos™ y en mis suefos
me ensefia como debo atenderles, como debo hacer los banos, todo me

ensena el Papa. (P. P. Q. 64 afos, intercesora)

Figura 5
Cargo de la Santisima Cruz del cerro Phuchoorqo.

Nota. La actual intercesora del Sefior de Phuchoorgo, siendo mayordoma de la
Santisima Cruz en 1984. Fotografia del album de la familia Velarde Puma.

59



Figura 6
Fotografia del Sefior de Phuchoorqo

Nota. Imagen del Sefior de Phuchoorqgo vestido con la tanica roja que la sefora
Placida mandé confeccionar a un inicio para la Santisima Cruz, donde la imagen del
corazon no coincide en el pecho de la Cruz, que posteriormente en el arbol del Sefor
de Phuchoorqo si coincide.

Transcurrido el tiempo que deviene del 2001 cuando aparecio, hubo diversos
cambios en la imagen y estructura del Sefior de Phuchoorqo; inicialmente era parte
de un arbol de eucalipto con hojas muy finas que paulatinamente iba perdiendo y el
tronco pasoé por un proceso de adelgazamiento y secado, situacion que hizo pensar
que la deidad ya no estaba en el lugar. En la actualidad, el Sefior de Phuchoorqo tiene
figura de cruz, esta desprovisto de hojas y ramas, tomando una forma robusta; los
devotos consideran que su rostro también ha sufrido modificaciones ya que al
principio era como de un nifio y ahora es de un hombre maduro, utiliza prendas de
vestir y al cambiarlo se observa como una persona tiene axilas, pliegues y nalgas.

El Serior la primera vez que yo vine, era un arbol vivo que tenia sus hojitas

verdes, el papa vivo tenia sus hojitas muy finas, nunca habia visto asi, claro es

un arbol de eucalipto que no es igual a los otros arboles que las hojas son
diferentes pero de él eran asi como si tuvieran venitas y eran finitas y en forma

de crucecitas, entonces poco a poco estaba mas flaco, pero ahora esta

60



robusto, entonces las veces que hemos tenido que cambiarle su ropa hemos
visto que él tiene como una persona, sus axilas, sus pliegues, hasta tiene
nalguitas, es una persona, es algo increible y en los cambios fisicos de su
carita, antes se veia como un nifiito, ahora es mas maduro su carita, siempre
se revela, bueno ahora ya no tiene sus hojitas, porque ha entrado en una etapa
de transformacion, pero se le ha hecho su tratamiento para que no se deteriore,
pero el Sefior mediante suefios a la mama le revel6 que él sigue alli, cuando
se puso a llorar porque las hojitas empezaron a secarse, penso que se habia
ido y le dijo no, jpor qué lloras, yo sigo alli!, van a venir mas de mis hijos, tu
atiende nomas, van a venir de todo sitio, eso nos dijo, y verdad pues, vienen
cada vez mas. (Edith Olivia Cahuapaza Zamata, 41 afos)

En los inicios de su aparicion el Sefior de Phuchoorqo estaba desprovisto de
infraestructura en sus contornos, para la actualidad se encuentra en una vivienda con
una especie de altar con espacios acondicionados para el encendido de velas, para
las ofrendas y descanso de los fieles que vienen de diversos lugares, la deidad se
halla bajo techo.

Era un arbol hermoso, ahora lo habian cortado, pero ahi esta Papa siempre,

antes aca, esto no habia, ya tampoco habia esas cositas, asi nomas ponian

bien bonito ahora ha cambiado, ya tiene techo, antes no tenia, como era arbol

grande, asi nomas era, todo tiene, la cantidad de devotos ha aumentado. (M.

S. B. 54 afios)

Es importante el incremento paulatino de fieles al Sefior de Phuchoorqo y esto
se refleja en la cantidad que todos los martes y viernes son dias en que se realiza el
culto, los demas dias de la semana el recinto de la deidad esta abierto y los fieles
ingresan y hacen sus oraciones y pedidos, pero no se realizan curaciones y otras
practicas como la interpretacién de las ceras que son caracteristicas de la cofradia.

Claro, en esos arios todavia no habia mucha mejora en la infraestructura de

aca, se veia un poco de yerbas por los costados, no se reconocia en gran

magnitud a la imagen, todavia tenia unos rasgos de tallitos que estaban
creciendo por sus costados y de ahi al pasar el tiempo también se va reflejando
mejor, lo que es el rostro y en si se ve mucho mejor al papito, se le puede
apreciar de mejor manera. Pues, cada afio se aprecia mas gente, mas que

todo los dias viernes o martes. que son dias fuertes. (M. C. M. 21 afios)

61



CAPIiTULO IV
4 EL SENOR DE PHUCHOORQO, CREENCIAS Y PRACTICAS

RELIGIOSAS

4.1 CREENCIAS

Los devotos creen que el Sefor de Phuchoorqo concede milagros en diversos
aspectos que le solicitan mediante cultos, ofrendas y velas de pedido que son de
colores para cada pedido, de color azul para trabajo, celeste para estudio, anaranjado
para justicia, rojo para el amor, entre otros. Cuando se concretan los pedidos los fieles

consideran como prodigios de la divinidad, situacion que acentua la devocion.
411 Milagros

Los devotos del Sefior de Phuchoorqo consideran que la divinidad concede
milagros en diversos aspectos que adolecen como salud, cuando estan enfermos o
algun familiar sufre de algo, o estan en problema con la justicia, de trabajo, amor o
estudios. También, en asuntos socioculturales y econdmicos que son parte de la vida
de los individuos, recurren a la deidad para implorar su milagro, esto conlleva a que

la devocién sea duradera.

4111 Salud
Por esta situacion los devotos asisten al Sefior de Phuchoorqo, implorando

milagros para restablecerse, hay referencias que piden cura para dolores
abdominales, problemas nerviosos o de susto y casos de infertilidad, en medio de los

rezos quieren soluciones, también solicitan terapias de curacién, entre otros.

Los milagros en salud que los devotos atribuyen como obra del Sehor de
Phuchoorqo se presentan en diferentes condiciones y circunstancias, cuando la
medicina cientifica no logra curar algunas enfermedades como el susto y otros males,
pero en el contorno de la deidad se cura con procedimientos e insumos tradicionales,
como bafos terapéuticos utilizando el agua de yerbas, por los resultados los
miembros de una familia recurren a esta alternativa, como se lee en el siguiente

testimonio:

Si, por ejemplo, a mi hijita le ha curado, la llevé primero a la posta, no podian
curarle, llevé a la clinica, a otra clinica, no sanaba; entonces aca la mamita me

dijo tiene susto, entonces la ha llamado y todo eso, entonces si, se ha sanado,

62



a mi hijito también igualito, estaba mal, lo tenia en terapia, estabamos yendo a
una clinica, pero no sanaba, pero venimos aca, tres veces venimos y asi ha
sanado mi hijito, a mi también me dolia el estbmago, entonces hice terapia y
le pedi al papa Phuchoorqo que me cure, estoy bien hasta ahorita, o sea, ya

no he vuelto a ir al hospital. (F. H. M. 54 afios)

Los milagros atribuidos al Sefior de Phuchoorqo en el tema de salud también
son en enfermedades algo desconocidas, como tembladeras, y estas logran revertirse
por gracia de la deidad, la recurrencia a los cultos y curaciones al sefior hace que
sean sanados, sobre este aspecto se anota el siguiente testimonio:

He visto el cambio, sobre todo de mi hijo y cuando tenia dificultades, cuando
estaba en el extranjero yo venia aca, porque mi hijo cuando se fue a Australia
no conocia a su padre desde que nacio, lo dejé a los meses o al afio que nacio,
entonces como no lo conocia ;cémo lo habra convencido para viajar alla? él
fue alla y estaba un poco mal, deprimido y casi ha muerto, tuve que comprar
un pasaje y hacerle regresar, entonces cada vez que mi hijo me decia que
temblaba, que no podia caminar, yo oraba bastante, ha resistido hasta su
retorno, ahora estudia y va terminar la universidad. (H. V. P. 53 afos)

En las diversas enfermedades que se cura en el escenario del Sefior de
Phuchoorgo hay la creencia entre los devotos, que se logra eliminar los calculos, el
sintoma es el dolor abdominal, en esas condiciones los pacientes son tratados con
bafios terapéuticos, previamente pasan por un procedimiento religioso y un
diagnostico que indica el tratamiento que incluye una purga del sistema digestivo, asi

menciona la version:

Curd a varias personas de mi pueblo a mi hermano que tiene 50 afios ahora
esta bien, mi hermano estaba mal del estbmago, se quejaba, tenia molestias,
seguramente tenia calculo o que cosa tendria, con los bafios se curd, yo me
compadeci y le dije que viniera donde el Sefior, donde me dijo, ve a Izcuchaca
le dije, a su esposa también le curo, ahora estan bien, célculos, que tendria,

los barfios diluyen los célculos, luego te purgan. (S. Q. T. 64 anos)

Entre los milagros de salud concedidos por el Sefior de Phuchoorqo estan de
aquellos devotos o familiares que son salvados de operaciones quirurgicas prescritas

por la medicina cientifica, muchos acuden angustiados a pedir ayuda, pedido que es

63



atendido por la intercesora y su ayudante, de acuerdo a las condiciones del o la
paciente, pero antes de las prescripciones del tratamiento primero se realiza lo
religioso, encendiendo la vela de salud por el cual el Sefor revela la situacién y su
voluntad para sus fieles que padecen enfermedades, en esas circunstancias se

generan milagros, como narra una paciente:

Una de mis hijas estaba mal, yo estaba en Cusco y la habian llevado al hospital
para que la operen, entonces vine aca y le dije, mama Placida van a operar a
mi hija, yo no tengo ni plata, nada, ;con qué voy hacerla operar? le dije, y me
dijo, prende la velita, he prendido, y me dijo, ya, ;en qué hospital esta? en la
Pampilla, ;en qué numero de sala es la operacion? todo hemos puesto, le
llamé a mi hijo, me mando, lo hemos puesto y mi hija estaba desecha, dice de
un momento a otro ha sentido como si fuera algo que le ha pasado como
corriendo por todo su cuerpo, se le paso el dolor y ya no la han operado,
entonces, a mama Placida en su velita me dijo, ya ha ido el papa, me dijo, no

lo van a operar, ya ido el papa, ya llegé. (L. H. M. 50 afos)

Otro de los problemas en salud que resuelve milagrosamente el Sefior de
Phuchoorqo, es la fertilidad en las mujeres, cuando tienen dificultades en el
embarazo, debido a la edad o presencia de enfermedades como miomas, entonces
las personas afectadas recurren al Sefior a pedir mejoria y logran su anhelo de tener

hijos, sobre este punto se describe dos experiencias:

Yo tengo treinta y siete afios, entonces me decian a mi, ya tienes treinta y siete
arfos ya no vas tener bebé me decian, entonces, siempre me suplicaba al
papito Phuchoorqo, entonces, de un momento a otro apareci embarazada, esto
salia en la velita, salia bebé, entonces, no creo, no creo, decia, después me
enteré cuando tenia tres meses de embarazo, como tenia treinta y siete afios,
yo pensaba que me habia secado, ya no menstruaba, no me venia ya, en velita
me salié bebé. (E. V. M. 37 afios)

No podia sanarme, tenia miomas y sufria bastante, me sangraba, lloraba

bastante, pedi un hijo y tuve mi hijo, pero claro, con sacrificio. (A. V. H. 50 afos)

41.1.2 Trabajo
Los fieles del Sefor de Phuchoorqo, también interviene en milagros para

trabajo, sean comunes o profesionales, en momentos dificiles de economia recurren

64



al Sefor para suplicar su conmiseracion y ayuda que posteriormente, dicen, se

concreta.

La intervencion del Sefor es cuando los devotos estan sin trabajo, por tanto,
en crisis econdmica, entonces acuden y seguidamente por su milagro obtienen

demandas laborales, como se lee en esta version:

Trabajo le he pedido para mi esposo, o sea, que le mande un trabajito, porque
necesitabamos con urgencia, entonces si, también le mandé6 un trabajito. (F.
H. M. 54 afos)

Las solicitudes de milagros para un trabajo al Sefior no siempre las hacen las
mismas personas, sino piden también para sus familiares y consideran que
paulatinamente les concede prodigios, también piensan que apoya en las actividades
comerciales, como el incremento de clientes, sobre este punto se lee:

Bueno, cualquiera cosa, yo lo que me pido si me da, pero no sera pronto, poco

a poco me da, por ejemplo, para mi pareja pido trabajo para que me lo de,

porque trabaja por su cuenta, después mi esposo tuvo su trabajo también, por

ejemplo, yo vendo desayuno de quinua, y para eso pido para que tenga clientes

y me da el papito. (E. V. M. 37 afios)

Con respecto a milagros de trabajo para profesionales, los creyentes estiman
que logran mejor posicion en el trabajo, por ejemplo, en caso de nombramientos
acuden al Sefior y piden su favor. Las manifestaciones de apoyo se aprecian en el
proceder de las velas prendidas, donde la cera plasma figuras como una flor, conejo
0 zapato que tienen significado positivo, como se narra en el testimonio:

Para que tenga trabajo siempre me salia un conejo, una flor si lograba, la flor

significa que vas a florecer, que vas a tener trabajo, también el conejito, suerte

un zapatito que te salga es suerte, como le digo, cualquier cosa que pido, me

sale un zapatito logro, en la velita de estudio di un examen para mi

nombramiento, soy profesora y pues lo logré, como le digo, varios profesores

han venido, gracias a papa se han nombrado. (A. V. H. 50 afos)

41.1.3 Justicia
Para la justicia, los devotos afirman que el Sefior de Phuchoorqo les favorece

en los procesos judiciales, acusaciones con calumnias, estan en situaciones dificiles

65



en instancias legales o a punto de ingresar a la carcel, los fieles acuden e imploran
su ayuda, en pocos dias son documentados desmintiendo falsas acusaciones, los
imputados salen absueltos, hay oportunidades donde no siempre concede prodigios
a la persona afectada, sino también apoya de manera indirecta, cuando una tercera

persona solicita ayuda, de este caso se constata en siguiente version:

También otro milagro, habido una calumnia contra mi hermano, por una
injusticia, pero gracias a Dios ha salido a la luz, a mi cufiado y a mi hermano
se lo iban a llevar a la carcel, por un supuesto intento de asesinato que un
sefior estaba en el hospital que le habian cortado la yugular, entonces mi
mama llorando pedia y bueno, cuando se estaba yéndose de aqui, del papa,
le habian contado a su mama de mi cufiado que ese hombre esta lavando la
ropa y que ahoritita vayan con la policia, porque ese hombre no esta en el
hospital, mentian, decian que le habian llevado a un hospital particular asi,
pero de verdad estaba en su casa, lavando ropa, estaba mintiendo. (A. V. H.

50 afios)

Para lograr prodigios del Sefior de Phuchoorqo, los recurrentes prenden sus
velas, para justicia la anaranjada, a través de la figura que se forma al final, cuando
las velas se consumen, se sabe lo que sucedera en los pedidos, en el tema legal o
procesos judiciales, los devotos expresan que la deidad ayuda cuando acuden con fe

por su salvacion.

Cuando mis hijos entraron en procesos judiciales, cuando me prendi velas, les

ayudo, es milagroso, no podemos hablar mal. (S. Q. T. 64 afios)

Cuando un familiar de los devotos, como sus hijos, estan envueltos en vicios
como el alcoholismo y malas amistades, suplican ante el Sefior para que su pariente
deje la bebida y se aparte de amigos malos, entonces estos deseos se realizan, y

estiman que son milagros de la divinidad, tal como se lee en esta version:

Y aparte de eso, estaba mi hijito tomando mucho, también yo le pedi al papa,
le dije, papa, por favor, mira papa lo que esta haciendo tu hijo, mira lo que
toma, separale de esos amigos malos, mira lo que hace y también mi hijo solito
se ha alejado. (L. H. M. 50 afios)

66



4114 Amor
Los milagros del Sefior de Phuchoorgo con respecto al amor también se

manifiestan en los devotos, sobre todo en parejas establecidas con crisis debido a la
infidelidad, condiciones de trabajo y disputas personales, muchos adultos y jovenes
acuden por su ayuda.

Cuando los devotos estan inmersos en actitudes de infidelidad, recurren al
Sefior para pedirle que su situacidén conyugal se restituya, pues la preocupacién es la
separacion y la responsabilidad de asistencia de sus hijos. El procedimiento para
recibir el milagro es el encendido de velas de pedido, para este caso es de color rojo,
con oraciones cargados de fe consiguen la recomposicion de la familia, a
continuacion, el testimonio.

Mi esposo como viajaba mucho por su trabajo se habia conocido con una mujer

y cuando regresaba a mi casa le notaba distinto, se separaba mucho de mi, y

me di cuenta que me estaba engafiando, y luego mi esposo me dice que queria

irse con esa mujer y yo decia qué voy hacer, como voy a educar a mis hijos
sola, qué va a pasar con mis hijos que recién estan estudiando, asi decia,

lloraba mucho, entonces vine, le conté a mama Placida y a mi amiga Hidel y

me dijo cuéntale todo a Papa Phuchoorqo y me prendi velita roja, y le pedia

mucho para que regresara mi esposo y asi cada vez venia a rezar al papito y

me seguia prendiendo velitas, hasta que me hizo el milagro y mi esposo

recapacitd y volvié conmigo y ahora estamos juntos con mis hijos. (Z. L. O. 53

anos)

Entre los milagros solicitados también hay pedidos paraddjicos, pues algunas
devotas no desean que algunos objetivos de sus conyuges se concreten, por ejemplo,
las suplicas de una devota al Sefior para que su esposo no ingrese a la Escuela de
Oficiales de la Policia Nacional, expresando que los efectivos tienen la fama de
infieles, basado en malas experiencias que vio en su entorno familiar; por los ruegos
el postulante no ingresa a la institucion, a pesar de ser bien preparado, situacion que
le atribuye como prodigio concedido por la divinidad; al respecto se lee el testimonio:

El ya tenia 24 afios, con 11 meses y tantos, y era su Ultima opcién de ingresar

a la policia, entonces él postuld, pasaba todos los examenes, y yo siempre

decia, si él ingresa, me voy a separar de él, porque no tenian buena reputacion,

yo tenia primas, amigas, que nunca les ha ido bien con los policias, mal,

entonces, la vez que yo vine, prendi mi velita, y le dije, papa, si es para mi, que

67



no ingrese, y Si no es para mi, ya, pues, que ingrese, y me voy a retirar, o sea,

voy a borrarlo de mi vida y yo con mi hijo me voy a quedar, ese era mi

pensamiento, es lo unico que le pedi, y a los 3, 4 dias, era el ultimo examen de

entrevista personal, como él habia dado todos los examenes, estaba, pues, 20,

todo estaba ok, ese era su ultimo examen, para que ya esté adentro, cuando

fue a su entrevista, dice, le preguntaban, y su mente estaba en blanco, él
estudiaba, yo lo veia que estudiaba, dice no se acordaba, hablaba otros

nombres, nada, segunda oportunidad, otro, y dice él, pues, qué pasa, mi

cabeza, dice, su cabeza se levanta, en la tercera ya, baja, asi, cuando dicen

baja, es porque no pudo, y se vino en la tarde, pues, llorando, pero yo estaba
feliz por dentro, era para mi, entonces, eso es lo que yo le dije, o sea, yo le
pedi al papa Phuchoorqo. (E. O. C. Z. 41 afos)

En casos del amor, las velas tienen un rol profético en la vida de los fieles, por
ejemplo, en separaciones temporales de parejas y como debe afrontar la pareja, su
posible recomposicion se avizora por el comportamiento de la vela de color rojo, la
intercesora se encarga de realizar el desciframiento de la formacion de la cera que
transmite la voluntad de la deidad, como narra en el testimonio:

Habido un tiempo donde me separé con mi pareja, y en las velas me dijo, dale

tiempo, va a volver, se van a solucionar y si, ciertamente, pues paso un tiempo,

se soluciond y bueno, mira, sigo con mi esposa y bueno, tengo dos hijas y un
tiempo de esa parte estoy tranquilo, mis hijas estan sanas a Dios gracias,
nunca se han enfermado, una tiene seis afios y mi otra hija tres arios y nunca

se han enfermado a Dios gracias. (M. F. C. E. 32 afos)

41.1.5 Bienes
En lo referente a casos de bienes como casas, terrenos y carros, manifiestan

que el Senor les confiere milagros o mejora la produccién de sus actividades
economicas como chacras, reproduccion de animales, indican que la gracia divina les

predice mediante revelaciones en la cera de las velas interpretada por la intercesora.

Entonces, los feligreses estiman que el Sefor de Phuchoorqo concede
milagros en aspectos materiales como casas y trabajo, que lo consiguen después de
acudir a la deidad; en ese sentido, creen que sus anhelos se cumplen por obra divina,

lo que se aprecia en la version:

68



El papa lo que me ha hecho milagros, es que me ha dado mi casita, siempre
he pedido trabajo, estar con mi hijo hasta que terminé su colegio y lo logré.
(A. V. H. 50 afios)

También, los pobladores rurales creen que el Sefior les concede milagros en
la produccién agricola y ganadera, en caso de enfermedad de sus animales llevan
velas con las que frotan al ganado y después la encienden ante la deidad y
coincidentemente sanan sus ganados, por lo que agradecen por conceder ese

prodigio.

Te ayuda también si se enferman tus animales, en la produccion de las chacras
te ayuda, llevo velas y froto a mis vacas y lo prendo y sanan, hace poco pario

mi vaca y traje calastro para la sefiora. (S. Q. T. 64 afos)

Las manifestaciones milagrosas del Sefior de Phuchoorgo también se reflejan
en revelaciones de las velas que se encienden en el recinto, es cuando sale la figura
de un elefante en la cera de las velas, esto significa milagro en lo econdémico,
simboliza la obtencion de algun bien de valor; en la version siguiente se trata de un

carro volvo.

Mayormente sana los males que tienen las personas, una vez la mamita me
dijo que a un senor en su velita le salié elefante y que dias después el sefior
obtuvo su volvo. (M. S. B. 54 afios)
41.1.6 Estudios
Para los estudios, los piadosos estiman que el Sefior de Phuchoorgo apoya en
revelaciones a través de las ceras, sobre todo a los postulantes a la policia les indica
como afrontar dificultades, en caso de otras profesiones, le atribuyen el milagro de

sus logros.

También, el Senor tiene injerencia en sus devotos cuando los estudiantes
postulan a los centros de educacion superior, entonces los aspirantes deben acatar
las revelaciones del divino, en muchos casos manifiesta que intentaran en otros
lugares, por lo que muchos optan por esa medida y coincidentemente concretan su

aspiracion, estos hechos se asignan a sus poderes milagrosos.

Mi sobrino es policia, él no ha logrado aqui, el papa Fitzgerald le ha llevado a

la academia, tiene una academia, mi sobrino no ha logrado, pero llorando vino

69



aqui al papa Phuchoorqo y mama Placida le dijo en su vela "no vas a lograr
aqui hijo, papa te destina a otro lugar” mirando en su vela, entonces mi sobrino
se ha ido a Iquitos y alli ahora es policia, a mucha gente le ha hecho milagros,
ha habido nombramientos de profesores que se pedian también. (A. V. H. 50

anos)

Por la dificultades de los aspirantes acuden ante el Senor de Phuchoorqgo para
consultar su situacidn y en la cera celeste que es de estudio, les expresa que no
lograran en Cusco, en este caso, en la formacion de la cera sale la figura de un conejo,
que en la simbologia del entorno del Sefior es positivo y de buena suerte, por lo que
muchos postulantes ingresan en otros lugares como Lima, entonces los creyentes
estan convencidos que su logro es obra del milagroso Sefor, como se lee en lo

siguiente:

Si, si, me concedié6 muchos milagros ;no? se podria decir, porque yo cuando
estaba en la etapa de preparacion queria postular aca en Cusco en la escuela
técnica y no era para mi, siempre me ponian trabas, por mas que daba todo
mi esfuerzo, siempre me ponian trabas y cuando venia aca también en las
velitas y asi siempre decia que no era para mi, siempre me aparecia cosas
negativas y de un momento a otro dije, ;por qué no? si no voy aca, ;por qué
no me voy a otro lugar? si lo estoy intentando dos veces aca ¢;por qué no lo
podré lograr en otro lugar? y después que sali de aca prendi igual, una velita y
me aparecio la figura de un conejito que refleja la buena suerte reflejandome
en mi, diciendo que me va a ir bien y que si lo voy a lograr y definitivamente,
postulé alla siempre encomendandome a él en cada prueba, son muchas
pruebas, examenes meédicos, examenes psicologicos, examenes fisicos,
examenes de conocimiento, entrevista, examenes de sangre, muchas cosas
pueden pasar, incluso podemos decir estamos bien, gracias a él sali6 todo
bien, todo positivo y logré la meta deseada, yo postulé y ahora me encuentro
en la Escuela de Oficiales de la Policia Nacional del Pert en Puente Piedra en
Lima. (M. C. M. 21 anos)
Los devotos indican que recurren al Sefior de Phuchoorqo para cada accién
que efectuaran y pedirle ayuda, estiman que gracias a su don milagroso logran sus
propdsitos en ser profesionales, el bienestar de su familia y otros aspectos; sobre el

caso se lee:

70



En cada accion que yo realizo, cada acto que puedo realizar, siempre trato de
pedirle Dios mio, ayudame, protege, cuidame y guiame, o cuida a mis hijas, en
el estudio igualito me ayudd, cuando le conoci al Sefior, estaba estudiando
turismo y de ahi, terminando estudié Derecho y también con la ayuda y siempre
con la guia del Sefior, actualmente tengo dos carreras, todo gracias al Sefior
de Phuchoorqo. (M. F. C. E. 32 afios)

En general, los devotos indican que, dentro de muchos milagros en diversos
aspectos como salud, bienes, que concede el Sefior de Phuchoorqo esta lo referido
a los estudios, donde afirman que sus hijos lograron salir profesionales, gracias al
poder milagroso del Sefor de Phuchoorqo que les concede milagros cuando recurren
a él, como se constata en el siguiente testimonio:

Entonces, poco todavia estaba conociendo al Papa, me vengo y me hice bariar

tres veces y me ha hecho botar todo mi mal y ahora ya me siento bien, ya no

regresé al doctor, también a mis hijos me los ha sacado profesionales, también

hice mi casita. (R. M. |. 58 afios de edad)
4.1.2 Castigos

Respecto a los castigos del Sefor de Phuchoorqo, algunos devotos dicen que
castiga y se manifiestan en accidentes o desgracias, como agresiones fisicas; por
otro lado, otros consideran que el Sefior no castiga, piensan que si uno sufre un
infortunio es por hechos fortuitos que ocurren en la vida.

Mira, sabes que habia una persona que siempre me decia que si no cumples

algunas cosas él te va a castigar, pero no lo he tomado asi, yo pienso que una

persona es como que uno mismo comete el error, entonces, te pasa lo que te
pasa, pero ahora que él te castigue, no creo en eso. (H. V. P. 53 afios)
Parte de los creyentes creen en la capacidad milagrosa del Sefior de Phuchoorqo
consideran que apoya a las personas que vienen al recinto para pedir su gracia,
aseguran haber observado que el Sefior brinda su bendicion; lo que se lee en esta
version:

Lo que he escuchado es que papa te ayuda, pidele al papa y te va a ayudar,

eso si, todos, en todas las personas que vienen aca, pidele al papa, que papa

te va a ayudar, y si, si, si he visto, todas las personas que han pedido, si les
ha ayudado. (M. F. A. 49 afos)

71



En el grupo de feligreses que estiman que el Sefior no castiga, esta la idea que
nunca castiga, que los malos sucesos son consecuencias de malas acciones en que
incurren y concluyen que no sanciona, porque los fieles son sus hijos; como narra
esta version:

No, el sefior nunca te castiga, si nos pasa algo es porque nosotros, el destino

lo hacemos nosotros no el Sefior, claro el Sefior nunca nos va a castigar porque

somos sus hijos. (M. S. B. 54 afos)

41.21 Accidentes
Entre los castigos que confiere el Sefior segun afirmaciones de los feligreses

estan los accidentes de transito, caidas, entre otros, debido a malos comportamientos
de algunos feligreses con otros fieles, hablar mal, dudar o burlarse de la deidad,
incumplir las promesas. Por eso hay creyentes que dicen hay castigo para los que
obran mal con el préjimo y se manifiesta en aparentes accidentes de transito, estos

son atribuidos como castigo, al respecto el testimonio de una devota.

Hay una seriora que a veces venia a vender collares y tejidos, por ejemplo, a
ella le castiga porque me cobraba diciendo que me debes, me debes, la sefiora
en la puerta me esperaba, sefiora me debes, me debes, yo le decia, sefiora no
te debo, te debia, pero te he pagado, entonces, un dia mi pareja vino a
recogerme, dentro de mi nomas decia, esa sefiora por qué de la nada me cobra
Zyo qué le hice? ;por qué no se anota? cuando me estaba cobrando, yo le dije
a la sefora que le habia pagado y no me creia, le estoy pagando, mi nombre
completo habia anotado y ;cuanto cuesta? ;de qué fecha? asi igual entonces
si te debo estara anotado, yo vengo en dos carros todavia sefiora, y ahora
estoy mal y me estas haciendo esto, yo te he pagado en dos partes, entonces
la sefiora me dice que no, y queria quitarme mi bolsita, yo decia y miraba al
cielo diciendo solo sabra el Serior, voy a entregar al sefior, entonces en una
volcadura con su esposo se accidento la sefiora, desde ahi ahora no viene,
Papa sabe y conoce también a esa sefiora, le ha castigado fuerte. (E.V. M. 37
anos)
También caen en castigo los devotos por su mal comportamiento con la deidad,
burlandose y mostrando mala voluntad e incomodidad en el recinto. Se vio un caso
de castigo en tres personas que se comportaron mal en la festividad y

coincidentemente estos faltosos sufrieron dafos fisicos en la quema de fuegos

72



artificiales, circunstancia que los piadosos asignan como castigo del Sefior de
Phuchoorqo; sobre este caso se describe dos versiones:

Yo cuando hice cargo llevé a mi hijita, entroé a la casa y ha rezado todo, pero
estaba diciendo “ay, yo no conozco a nadie por qué mi mama me ftrae a esto”
y mi yerno también dice casi lo mismo, se habra rezado, y mi cufiado dice que
al entrar, se ha rezado, pero dijo “ah de palo nomas habia sido”, entonces el
papa a los tres les ha reventado el dia de su fiesta, habia castillo, entonces el
papa les ha dado cuera a los tres, entonces a ellos le hemos dicho esto, por
eso, entonces mi hija estaba con sangre, pero su pantalén no estaba ni roto,
nada, solamente estaba con sangre, entonces la mama agarré una crema,
tiene papa aca, no mas le metio, y con eso no le sali6 nada, las cremas que
tiene también sana. (L. H. M. 50 afios)

Ella estaba contandome de que creo que su hijita habia venido y le ha dicho

que no, entonces, a la hora de reventar los cohetes y le habia reventado, le

habia caido todito a los pies, algo asi me contoé. (F. H. M. 54 afos)

Se sabe entre los devotos que si alguien se compromete a realizar el cargo en
su honor y no lo hace, o se expresan mal del entorno de la imagen, entonces les
sucede algo como sancion por parte del Sefior de Phuchoorqo; la siguiente version al
respecto.

Claro que si, a los que se comprometen con hacer el cargo y no cumplen, como

antes era zanja, ahora ya no es asi, dando la vuelta por aca se cayo el papa

de una chica, después, una sefiora estaba saliendo hablando mal se cay6 ahi

en la pampa, no tienes que dudar, ni hablar mal, tienes que entrar firme. (S. Q.

T. 64 afios de edad)

41.2.2 Otras desgracias
Dentro de otras desgracias, el Sefor de Phuchoorgo, sanciona severamente

por comportamientos inadecuados de algunos visitantes que vienen como
acompanantes, en este caso el castigo es que no permiten su ingreso por mostrar
gestos irénicos con la deidad, a este correctivo la intercesora dice que le ha cerrado
la puerta.
Que me haya castigado no, pero podria decir que una prueba, me ha cerrado
la puerta, no podia venir porque traje a mi nueva pareja y mama me dijo,

cuidado este hombre pareciera que ha venido a burlarse, y le dije no creo

73



mama, y de ahi no he podido venir mas de un afio, me ha cerrado la puerta y

me dijo la mama, te ha cerrado la puerta, ya no podia venir, yo pasaba por

aqui, yo venia con esa intencion pero nunca podia llegar aqui, siempre algo
ocurria y ya no entraba porque algo se me presentaba, todo porque mi expareja
no creia en el Sefior y solo venia a burlarse. (A. V. H. 50 afios)

Algunos hechos aislados como atentados fisicos sufridos por personas de mal
vivir a familiares de devotos, también a los que desobedecieron algunas disposiciones
con el Sefor como llevar flores y velas, estan en falta y caen en penalidades, pero
tras la recuperacion estos se convencen del poder del Sefior de Phuchoorqo; como
se lee en la siguiente:

Otro castigo a mi hijo, le traje, y mi hijo se prendié la velita y la mama le dice:

el papa te esta pidiendo flores, y yo le dije, Jaimecito, anda llévale florcitas al

papa te esta pidiendo flores en tu velita y no me hace caso, todo terco y

malcriado me responde, le digo anda ve y no queria mi hijo, no me obedecio,

después le pasa una desgracia a mi hijo, le han acuchillado por atajar a otro
amigo, ni siquiera estaba borracho. Ese dia mi hijo me dice, mama tengo
hambre y yo le digo anda ve y comprate pollito y ese dia sus amigos le llaman

y sale bien cambiadito pasa unas horitas y le acuchillan a mi hijo, yo lloraba

mucho, llorando le pedia al papa para que le cure y después le ha curado,

ahora mi hijo me dice el papa me ha salvado, ahora mi hijo quiere ser policia.

(R. M. I. 58 afios)

El castigo se pone de manifiesto por parte del Sefior, cuando sus devotos
incurren en infidelidad y generalmente varones, entonces las agraviadas acuden por
su afliccién y encienden la vela anaranjada de la justicia, y es cuando la cera forma la
figura de un lagarto que en interpretacion de la intercesora significa una desgracia,
que después extrafiamente se concreta, los infractores sufren agresiones fisicas y
resultan gravemente heridos. Sobre este caso se lee.

Si, castiga, a mi esposo le ha castigado. Porque yo estuve prendiendo vela, y

entonces, era velitas de justicia, como tanto que me he prendido al Sefior asi,

lo boto en esa velita de justicia un lagarto feo, y entonces, la mama me dice,

ay, mira, feo le sali6 en la velita, yo también me asusté, le dije, ;y por qué? y

me dice qué le puede pasar algo a tu esposo, y me dice ya no hay que prender

vela de justicia y verdad, a mi esposo le asaltaron, le habian golpeado, su

familia de esa sefiora, de lo que se ha comprometido, pero no sé, la verdad, no

74



sé quién le ha pegado a mi esposo, de noche le habian asaltado, le habian
golpeado con palo en la cabeza, todo esto le han reventado a mi esposo, le
habia llamado a esa su comprometida ;no? habia llamado, ven asi, entonces
alla habian corrido, y al ver que su familia estaba corriendo, ellos también, y
los demas que le han asaltado se habian ido, por eso digo, si castiga el papa.
(Z. L. O. 53 anos)

41.3 Sueios y revelaciones

La comunicacion del Sefior de Phuchoorgo a sus devotos es por suefios y
revelaciones y para entender los mensajes divinos se requiere de la interpretacion de
una intercesora. La deidad en suefios de los fieles se presenta en diversas formas,

como nifo, anciano, policia, entre otras.

41.3.1 Sueios

Los fervorosos afirman que el Sefior se manifiesta mediante suefios, asume la
personalidad de un nifio que frota el abdomen de los devotos que padecen de calculos
en la vesicula; estos mensajes son interpretados como la intervencion de la deidad,
que cura enfermedades, situacion que en la realidad posteriormente se concreta;
incluso hay casos de personas con operacion programada que ya no se realizan, pues

se curan con remedios naturales; como se lee en la siguiente version:

He tenido suefios con un nifio, cuando me iban a intervenir de calculo biliar esa
noche me soré con un nifio que me agarraba, me frotaba por donde me iban
a operar el calculo y como estaba programado mi operacion, vine aca a la casa
y me encontré con un hermanito y me dijo no te hagas operar hermanita, y de
ahi una sefiora se me acerco, no vayas me dijo, anda ve ponte barro, este
ch’aqo toma asi, de ahi se presenté una emergencia, la doctora que me iba
operar dijo que se ha reprogramado para la tarde y asi ya no quise hacer
operar, y me regresé a mi casa, y ya no me operaron, y esa sefiora me habia
dicho que vaya a una farmacia y que me haga poner Bicimeral con Indovil,
después he tomado un ch’aqo y me sané. (A.V. H. 50 anos)
En suefios el Sefior de Phuchoorqo también asume la personalidad de un
adulto con bigotes y vestido de blanco, que orienta la vida de los devotos y también

da indicaciones de la posibilidad de ayudar a otras personas con necesidades.

75



En mis suefios se me aparece el papa, asi, un caballerito viene con sus
bigotitos y vestido de blanco, siempre me jala, para arriba me dijo, yo quiero
bajar le dije, no, no vas a bajar hija, por ahi, por aca vamos a ir, el camino es
por aca, hacia arriba, siempre, hacia arriba siempre me lleva, y en mis suefios
siempre me dice que tu si puedes ayudar a las demas personas que necesiten
tu ayuda. (L.H. M. 50 anos)

Para algunos feligreses la personalidad que asume el Sefior también es de un
anciano con bigotes y vestido de blanco, mediante su revelacidn solicita alguna cosa
como una tela, que en la interpretacion de la intercesora es una chalina, y la que sofid
proporcionara esa prenda. También, hay la creencia que cuando estan mal de salud

e invocan al Sefor y se presenta en sueios dandoles medicamentos para curarse.

Era un serior vigjito, ya viejito, con bigotes si, con bigotes era y me dijo, sefiora
ven un rato quiero que me des una tela de seis metros y yo no sabia, a mi
mama le he contado que me esta diciendo, papa te esta pidiendo su chalina,
entonces fui a hacer mandar su chalina, cuando papa a veces viene, todo mi
cuerpo me cura, en mis suefrios viene un sefior vestido de blanco, cuando
digamos yo a veces sufro del corazon, a papa siempre invoco, ;no? entonces
viene, a veces me da algo como jarabe, en mis suefios me da medicamento,
como jarabe, si viene el papa, siempre cuando invoco y me cura. (M. S. B. 54

afnos)

El Sefior de Phuchoorgo también se presenta a sus piadosos que necesitan de
él en problemas judiciales, y se muestra como policia y da mensajes oraculares, que
al interpretarse generalmente son buenos, y se traduce como absolucién de

acusaciones injustas; al respecto se lee el testimonio:

El es guardia, el que te cura, y si tienes algin proceso judicial y estés
preocupado, aparece un guardia llevando papeles y te dice no te preocupes
hijita, no te preocupes ya esta listo, ese dia en la audiencia absolvieron a mi
hijo, mis suefios son fijos, por eso creo en el Serior de Phuchoorqo. (S. Q. T.

64 anos)

Algunos devotos manifiestan que el Sefor de Phuchoorqo revela su presencia

de dos formas, de policia y nifio, cabe sefalar que, para confirmar los enunciados, los

76



devotos recurren a la mediadora y consultan el significado de los suefios, y en ambos

casos se trata de la deidad y por tanto son suefios positivos; la siguiente version dice:

Me suefio con un policia o si no con un nifio a veces, Si te suefias con policia,
por ejemplo, yo le digo mama, jme he sofiado con policia! le digo, ese es el
papa me dice, con nifio también, si tu te suefias con policia, con papa, €so es

bueno, asi me dice. (Z. L. O. 53 afos)

Finalmente, los feligreses indican que el Sefor también asume otras
personalidades como de un nifio, un hombre, un médico o policia, en estos casos, es
la deidad que les orienta en sus labores a través de los suefos; como se describe en

el relato:

Por ejemplo, me lleva o bien un nifio, o bien un caballero, o bien un doctor, o
bien un policia me lleva para arriba conversando, no hagas eso, no vayas a
ese lado, vamos conmigo, asi camina, me dice, para arriba camina, o por aca,
asi camina me dice, entonces camino o bien viene a mi detras o bien va
adelante, entonces tengo que seguirlo, sigueme me dice, entonces le sigo, y
a mi también me revela en mis suefios para hacer bien las cosas. (E. V. M.

37 afios)

41.3.2 Revelaciones de las velas
En el entorno del Sefor de Phuchoorqo se reconoce que revela su poder

milagroso mediante el comportamiento de las velas que los fieles encienden en el
recinto para saber los resultados de su destino, esto se da cuando estas se consumen

totalmente y cuya cera deja figuras que son interpretadas por la intercesora del Sefior.

La siguiente tabla indica que el numero de velas son nueve de diferente color,
con distinto significado y proposito. La vela blanca se enciende en honor al Sefior de
Phuchoorqo y es asociado con la proteccion y paz espiritual; la vela amarilla para
pedir bienestar en la salud fisica y emocional, simboliza vitalidad y energia; la vela
azul para conseguir trabajo, representa estabilidad laboral, la vela verde se asocia a
la prosperidad econdmica y abundancia, expresa bienestar material; la vela roja para
fortalecer las relaciones sentimentales, simboliza el amor y pasién en la pareja; la vela
celeste asociada a los estudios, personifica los conocimientos para estudiantes y
personas en formacion académica; la vela rosada para fortalecer la unién familiar,

representa la armonia y bienestar en la familia; la vela morada para solicitar ayuda en

7l



tiempos de crisis econdmica, simboliza éxitos en los negocios; la vela anaranjada para
solucionar conflictos, significa justicia. La interpretacion de las formaciones en las
velas evidencia una comunicacién mistica con lo sagrado.

Tabla 9

Creencia en la revelacion del Sefior de Phuchoorqo mediante velas

COLOR DE LA SIGNIFICADOY USO

VELA

Blanco Encendida en honor al Sefior de Phuchoorqo, representa fe y
devocion. También se asocia con la proteccion y paz
espiritual.

Amarillo Se utiliza para pedir por salud y bienestar fisico y emocional
de los devotos y sus familias. Simboliza vitalidad y energia.

Azul Representa la estabilidad laboral. Es encendida por aquellos

que buscan empleo, estabilidad en sus negocios o mejoras
en su desempefio laboral.

Verde Se asocia con la prosperidad econdémica y la abundancia. Los
fieles la encienden con esperanza de atraer éxito financiero y
estabilidad material.

Rojo Simboliza el amor y pasion en la pareja. Se usa para
fortalecer relaciones, atraer afecto y mantener armonia en la
vida sentimental.

Celeste Es utilizada por estudiantes o personas en formacion
académica para solicitar claridad mental, concentracion y
éxito en los estudios.

Rosado Representa el bienestar y armonia en el nucleo familiar. Se
enciende con el proposito de fortalecer la unién entre los
miembros de la familia.

Morado Se relaciona con el éxito en los negocios, la obtencion y
proteccion de bienes materiales. También es encendida para
pedir ayuda en tiempo de crisis econdmica.

Anaranjado Se usa para la resolucién de conflictos y la busqueda de
justicia. Es simbolo de equilibrio y toma de decisiones
acertadas en momentos dificiles.

Nota. El cuadro expone nueve colores de velas con significado diferente.

Los devotos conocen los significados de las velas para cada intencidén y
significado. Y saben que el encender con fe y oracién sus pedidos seran atendidos.

Al respecto se describe el testimonio:

La vela blanca es para el Sefor, la vela amarilla para la salud, la vela azul
para el trabajo, la vela roja es amor, la vela verde dinero, la vela celeste
estudio, la vela rosada es familia, la vela morada triunfo. Si sale, por ejemplo,

elefantes o salen flores, tréboles, salen palomas con su piquito, salen

78



completitos, si sale zapatito es suerte, la persona va a ir por buen camino, va
a ser una vida prospera, si sale pato es entre mal y bien, como si se tambalea,

es inestable, si salen elefantes, es una suerte tremenda. (E. C. 41 afos)

Figura 7

Encendido de velas de pedido en el recinto del Sefior de Phuchoorqo

Nota. Las imagenes muestran el encendido de velas de colores.

El encendido de velas se efectua de la siguiente manera: el devoto adquiere
las velas en el sitio de culto, cuando es por primera vez, la intercesora frota con las
velas al feligrés rezando por cada peticion y luego le entrega las velas; en la capilla
hay una mesa para poner las velas encendidas y el devoto debe cuidar de ellas hasta
el final de la formacion de las ceras, después son llevadas a la mesa de la sefora
Placida para su interpretacion, sean formas de animal, plantas u objetos, en la cera
también se descifra las manchas que forman numeros; cada formacion tiene
significado y solo la intercesora puede descifrar. La siguiente tabla muestra las

significaciones que los feligreses comparten.

79



Tabla 10

Significado de las figuras que forman las ceras.

Formaciones de animales Significado

Paloma Es el Senor en forma de Espiritu Santo.

Cordero Nosotros somos el Cordero del Sefor.

Pato El que se tambalea, es quien esta mal ya
sea de salud o en la peticion que se
realice

Gallo Dios le estd acompafando y le ira bien.

Elefante Prosperidad.

Culebra Envidia de otras personas que quieren
hacerle dafio.

Gato Persona que hace maldad a sus
semejantes

Sapo Le hicieron algo dafiino a la persona que|
encendio la vela.

Mono Buen augurio en su futuro.

Conejo Esta bien de salud o en la peticidon que

realizo la pide.

Formaciones de plantas Significado

Treébol Le falta creer en el Sefior.

Cactus Mal de salud o en la peticién la pide.
Flor de 6 pétalos Cree en Dios.

Formacién de objetos Significado

Zapato Es buen augurio.

Nota. El cuadro muestra los significados de las figuras formadas en las ceras de velas,
clasificadas en animales, plantas y objetos, algunas tienen connotaciones positivas
de fe y proteccion, otras indican problemas.

Los significados de las velas sirven como intercesion ante situaciones de
injusticia, la vela anaranjada representa la justicia y es utilizada por quienes buscan

juicio favorable, la practica de escribir nombres y encender la vela invertida es una

80



creencia en la influencia espiritual sobre decisiones humanas. Ademas, se percibe

una critica hacia la corrupcién, confiando en la intervencién divina para rectificarla.

Hay velas de problemas, que es la vela anaranjada, es de justicia, hay
personas que vienen con problemas de juicios y a veces estan por calumnia
y estan que les ganan en el juicio, dicen, por favor, papa, hazme justicia, me
estan calumniando, me quieren ganar, me quieren hacer esto. Entonces, en
la vela empieza a formar. Hay mucha gente que escriben sus nombres en la
vela anaranjada, por ejemplo, el caso puede ser del fiscal, que a veces, por
la corrupcion, pues esta yendo por el lado equivocado, entonces, le dice,
papa, entre en su corazon, que me haga justicia, y prende invertida la vela y

les hace justicia. (E. C. 41 afos)

El testimonio de la intercesora la sefiora Placida Puma, refleja experiencia de
revelacion a traves de suefios y mensajes divinos, recibié conocimientos sobre el uso,
significado e interpretacion de las velas. Su aprendizaje fue progresivo, destacando
la facultad de interpretar revelaciones. En el derretido de la cera indica que por medio
del Senor se inscribe numeros que indican la cantidad necesaria para completar la
formacion. Esta practica se realiza los dias martes y viernes, hasta las cinco de la
tarde, momento en el cual, segun la informante, el Sefior de Phuchoorqo deja su

presencia en la capilla.

El Serfior me revelb, me ensefio, después de dos afios me dijo “vende tus
velitas” tal color es esto, los significados, me ensenoé el Serior y después
poco a poco he entendido, no ha sido facil entender las revelaciones, era
dificil, las formaciones de las velas poco a poco he entendido, por qué pone
el numero 1, 2, 3, 4, entonces pensé 4 veces vienes, tres veces vienes, pero
no era asi, era tres velas o cuatro velas juntas para que la formacion sea
completa, se puede ver las velas hasta las 5 de la tarde todos los martes y
viernes, porque después de esa hora u otros dias no responde el papa, en
mis suefios me dijo que los martes y viernes estaria en la casa atendiendo

a sus hijos. (P. P. Q. 68 afios, intercesora)

La ceromancia es una forma de interpretacién basada en las figuras que forma
la cera derretida, ciertos simbolos como palomas, flores o elefantes representan

bendiciones y proteccion, mientras que culebras o lagartos indican maldad o brujeria.

81



El pato refleja inseguridad y la espina sugiere envidia o dafio espiritual, la intercesora

interpreta el significado de los signos.

Si, en la cerita siempre mira mama Placida, ahi te dice como es todo. A mi,
por ejemplo, yo tengo hartas palomitas en la casa, eso significa que el Serior
esta contigo, si te sale zapatito, elefante, florcitas, todas son cosas buenas,
positivas. Es malo cuando es lagarto, ese es maldad y brujeria. El patito, es
cuando estas dudando, el patito nada en el lago inseguro, eso significa que
estas mal, culebra también es maldad. Por ejemplo, te botan espina, eso
también es malo, brujeria o maldad te estan haciendo, envidia, asi te dice el
Serior, la mama Placida solo ve los animalitos y que te puede decir el papa.
(Z. L. 53 anos)

El Sefior de Phuchoorqgo es visto como fuente de revelacion, mientras la sefiora
Placida es intérprete de los signos en la cera, en esta articulacion las personas buscan
respuestas sobre su salud, bienestar de sus seres queridos o situaciones dificiles. La
lectura de la cera transmite mensajes sobre el futuro, también da tranquilidad y guia
espiritual. En el siguiente testimonio menciona que "el Sefior ha ido a ver" refuerza la

creencia con presencia protectora y ayuda en momentos de incertidumbre.

Ahi te revela, el papa te revela lo que tienes que hacer y la mama te dice,
porque te entrega la vela y le pides a él para que te diga, o sea, pedirle a él
lo que uno quiere, si estas mal, para que te sane, o tu familia, tus hijos,
entonces en el nombre de ellos prendes y te va leyendo y te va diciendo si
Se va a mejorar, si se va a sanar, si le falta dos o tres, asi, te va diciéndote
hoy dia, a mi hijito le ha parecido este hoy dia, por ejemplo, le he pedido,
porque él esta haciendo tesis alla y me ha dicho que si va a estar bien, y
también le he pedido en la vela mas antes de que me lo vaya a ver, porque
es duro cuando uno esta haciendo tesis bien fuerte y la mama me dijo ya,
él ha ido alla, me dijo, ha ido a visitarlo y va a estar todo bien, me dijo, me
doy cuenta de lo que aparece, pero si, me dijo, el Serfior ha ido ya, un
poquito levantado, estaba creo como capillita, ha ido a verla, me dijo. (F. H.

54 afios)

82



Figura 8

Primeras formaciones de las ceras de velas de pedido.

Nota. La imagen muestra una coleccion de figuras formadas por la cera de
velas, estas representan diversos simbolos como la paloma, angel, corazén,
racimo de uvas, entre otros, con significados espirituales que refleja augurios y
mensajes divinos.

Figura 9

La intercesora en la interpretacion de velas de pedido.

Nota. Las imagenes muestran a la sefora Placida en el momento de
interpretacion de las figuras de cera. En la primera, analiza y toma notas de lo
que observa; en la segunda, una devota sostiene una gran formacion de cera,
indicando que es una revelacion en que el Sefior de Phuchoorqo le pide que
construya una capilla.

83



Los feligreses del Sefior de Phuchoorgo reconocen que los numeros que forman
las ceras, indica la cantidad de velas juntas que debe encenderse en las préximas
sesiones, hasta que revierta una situacion critica; por ejemplo, en casos de procesos
judiciales se prende la vela anaranjada, para eso se unen 3 0 4 velas en unidad segun
las determinaciones de la deidad, durante sucesivos dias de culto hasta que aparezca
la letra P cuyo significado es finalizacién de peligro y que el Sefior ya concreté su
ayuda; asimismo, la vela anaranjada significa justicia y se encienden de manera
invertida para que la otra parte revierta su agresividad. En este sentido, los rituales
que se realizan con velas son para revertir las situaciones criticas de los creyentes a
mas de cumplir un papel oracular.

Yo nada mas anoto el numero que te pide el Sefior para que prendas a la

siguiente, también piden para su plata, para el amor y esta vela, la vela

anaranjada es para la amistad, pero aca esta la amistad, siempre hay gente mala

y perversa, entonces en esta vela lo agachas, no arde como las otras velas, esta

vela se prende diferente, se agacha y esta vela es para que esa gente mala esté

un poco agachadita, para que no esté altanero, no sea tan malo, el Serior entiende
que en esta vela ese hombre se debe tranquilizar, o para que el juicio se resuelva,
hay gente que viene con juicios que duran 20, 15 afios, 10 arios, entonces la
gente viene y prende para que avance el juicio, tres velas el martes, tres el viernes
hasta que el Sefior te ponga en vez de numero te ponga la letra P de peligro, es
decir, que el Serior te ayuda y lo agacho a esa persona con la que estas en juicio,
entonces ahi terminaria la peticion de la vela de justicia, porque ya el Sefior lo

tranza ese juicio. (P. P. Q. 68 anos, intercesora)

4.1.3.3 Cambios en la imagen de la hierofania

Los devotos estiman que la imagen del Sefior de Phuchoorqo cambid, pues en
los inicios de su aparicion mostraba un rostro delgado y alargado, pero en la
actualidad se le ve con mas volumen; asimismo, los fieles indican que en suefios
también aparece con su aspecto inicial; como dice el testimonio:

Era un arbolito de eucalipto bonito, sus hojitas eran finitas, yo también mas

antes me decia, como es que se ha encantado y si ¢sera cierto?, después,

poco a poco, en mi suefio, cuando me ha entrado, al sefiorcito yo siento mucha

fe, porque crecia finito y su carita, su rostro si cambié, mas antes he visto medio

84



larguito su carita, después lo vi un poco agarradito, gordito, primerito cuando

le he conocido, era medio larguito, bien bonito su rostro, en mi suefio mismo

asi me encontré, ahora le veo un poco agarradito, medio gordito ya. (R. M. I.

58 afios)

Los feligreses afirman que en la fiesta de su celebracién y hay concurrencia, el
Sefior tiene aspecto alegre y semblante claro, pero cuando los fieles se retiran la
deidad oscurece; al respecto se lee:

Yo vengo desde 2015 ya son algo de 10 afios, si vi cambios en su catrita,

porque los cambios son cuando en su fiesta, por ejemplo, cuando viene la

gente, esta alegre, pero cuando ya no estan y de repente ya estan yéndose,
oscurece el papa, ya medio moreno se vuelve. (L. H. M. 50 afnos)

Algunos fervorosos dicen que el rostro del Sefor tiene cambios fluctuantes, ya
que antiguamente tenia aspecto de anciano, incluso afirman tener una imagen de la
deidad con rostro longevo, después dicen que tuvo fisonomia de nifio y ahora tiene
rostro longevo; del cual se describe lo siguiente:

Si, si ha cambiado, antes su carita era de abuelito, yo tengo su retrato de

abuelito, de ahi en forma de nifiito también tenia, su carita en forma de nifiito

tenia, ha cambiado bastante y ahora esta en forma de abuelito, otra vez, tenia

sus plantas arboles grandes, estaba lleno de hojas verdecito bonito. (Z. L. O.

53 afios)

La apreciacion de los devotos referente al aspecto fisico del Sefor de
Phuchoorqgo difieren, ya que algunos indican que al inicio se le veia con el rostro algo
inclinado, pero paulatinamente en el paso del tiempo, la divinidad adopté postura de
un anciano.

Ah su rostro cuando recién conoci vi ofra imagen, como que estaba agachadito,

poco a poco ahora veo que es un ancianito. (H. V. P. 53 afos)

La idea de los feligreses respecto al cambio fisico del Sefnor es que antes tenia
un aspecto joven y actualmente tiene barbas, ademas piensan que tiene un ojo con
el que mira, finalmente dicen que se modifica.

Tiene ya sus barbitas, asi esta mirando, o sea, esta diferente, antes era

Jovencito, ahorita su ojo para mi esta bien sélo que esta mirando asi, su barbita

he visto, esta cambiando. (E.V. M. 37 afos)

85



Entre las diversas versiones de los devotos, sobre los cambios de aspecto
fisico del Sefor, algunos dicen que no presenta modificaciones, pero antes tenia
forma de arbol y miraba a sus fieles al mediodia y actualmente no mira.

Me parece que esta igual no ha cambiado, a las 12 del dia en punto antes el

Serior te miraba cuando estaba el arbol todavia, pero ahora a las 12 le miré

solo me hizo dar suefio y no me mird, pero antes a las 12 en punto te mira el

Serior, con este su ojo, ahorita ya paso la hora. (S. Q. T. 64 afos)

Los feligreses refieren que los cambios se dieron durante el tiempo, pero
reconocen su origen de arbol con ramificaciones delicadas y hojas finas, lo que en la
actualidad no los tiene. Sobre el tema se lee:

Yo lo veo asi normal, igual lo veo, no veo cambio nada, o sea, desde que he

venido, yo lo veo igual, mi hermana no mas me cuenta que tenia hojitas en

forma de cruz. (F. H. M. 54 afos)

Figura 10

Cambios en la imagen del Serior de Phuchoorqo

Nota. Las imagenes muestran dos representaciones del Sefor de Phuchoorqo. En
la primera, conserva su origen natural como parte de un arbol, con ramas que
evocan una cruz y elementos decorativos afiadidos. En la segunda, la imagen del
Sefor fue revestida con telares blancos, ya no hay ramas, el entorno mas
ornamentado, resalta los cambios a lo largo del tiempo.

86



4.2PRACTICAS RELIGIOSAS

421 Organizacion

La organizacion del ambito del Senor de Phuchoorqo estda compuesto
jerarquicamente por cuatro niveles, el primer nivel lo ocupa la intercesora que de
forma transversal tiene injerencia en el funcionamiento de todos los aspectos de
atencion y cuidado de la deidad, en el segundo estan las ayudantes que son nueras
de la mediadora, encargadas de atender en los bafos terapéuticos y la asistencia en
las actividades que se realizan en el interior del recinto del Sefior, el tercero, los hijos
de la intermediadora que asumen el cargo por turnos, cada afo en la festividad del 2
de mayo, cabe anotar que el cargo incluye también a la intercesora, y el cuarto nivel
estan los devotos que acuden al Senor a suplicarle apoyo en diferentes aspectos
como salud, trabajo, justicia, entre otros, muchas veces asumen el cargo del dia 3 de

mayo voluntariamente.

Dentro de lo que es la organizacion, esto es una casa hogar, una casa de
familia que esta bajo el mando, se podria decir, de mi sefiora madre la sefiora
Placida Puma Quispe, el cuidado, la ornamentacion, la atencion, el cambio de
sus flores, esta a cargo de mi madre la sefiora Placida Puma Quispe,
conjuntamente que mi cufiada Edith Cahuapaza de Velarde y también esta la
esposa de mi hermano menor Joel Jesus Baca, la sefiora Karina Valencia,
todos lo hijos cumplimos un rol preponderante dentro de lo que es la
celebracion al Sefior de Phuchoorqo, puesto que él esta los 365 dias del afio,
aqui en la casa hay una atencion exclusiva para el publico en general los dias
martes y viernes donde mi sefiora madre, lo que hace es brindar atencion a la
poblacion en general, puesto que ella sirve como instrumento del Sefior en
cuanto se refiere a la atencion, orientacion, muchos devotos vienen aca a la
casa a prender sus velas y enmendar, encomendar al Sefior y pedir perddn por

sus pecados. (F.V. P. 46 afos, hijo mayor de la mediadora)

87



Figura 1

Estructura de organizacion del entorno del Sefior de Phuchoorqo

Nota. La figura expone la estructura jerarquica de la organizacion del entorno del

Sefior de Phuchoorqo.

4.2.2 Difusién

En los testimonios obtenidos se constata que la difusion de la existencia del
Sefior de Phuchoorqo y sus poderes milagrosos son oralmente, entre amistades, en
circunstancias como trabajo, estudio, amistades y vecinos, hay casos en que los hijos
de la intercesora también recomiendan e invitan visitar a la deidad, lo que después se
vuelve frecuente y sostenible.

Los difusores puede ser cualquier persona, por ejemplo, profesores que
recomiendan acudir al recinto del Sefor a quienes estan mal de salud, por lo que
deciden recurrir al recinto. Al respecto se describe.

Antes yo era muy enfermiza, entonces una sefiorita de aqui de Anta vino a mi

pueblo Ayaviri en Limatambo a enseriar en el jardin, ella me avisé que aqui

habia un arbol de eucalipto, ahora ya no es asi, me dijo que viniera aqui, que

curan bien, por eso vine, su nombre de la sefiorita es Veronica y de verdad me

88



curaron, porque siempre me ponia mal, mal, entonces en mis suefios también

sofiaba que el Sefior de Phuchoorqo me curaba, por eso me curé. (S. Q. T. 64

afnos)

Algunos devotos se enteraron del Sefior de Phuchoorqo mediante amistades
que incluso acompafian a los amigos hasta el recinto, el dia de su festividad se realiza
una misa con asidua concurrencia; en esta circunstancia aprenden la historia del
Sefior, también inician las visitas a la deidad, lo que los convierte en devotos.

Me trajo una amiga, yo le dije ;a donde estas yendo? y me dijo hay una fiesta

en lzcuchaca, le dije ya pues a ver, vamos por curiosidad y vi que estaban

haciendo misa creo y entonces vi que habia bastante gente que pedia,
entonces me he enterado de la historia y de ahi he empezado a venir, si casi
con frecuencia. (H. V. P. 53 anos)

Otra manera de difusion de los poderes milagrosos del Sefior de Phuchoorqo
es por los comerciantes que viajan de una region a otra, por ejemplo, de Arequipa a
Puno y Cusco, donde al socializarse refieren a la deidad que esta en el poblado de
Izcuchaca, en Anta, muchas veces al tener referencias de ubicacion de la deidad a la
altura de la comisaria en lzcuchaca, los devotos dificultan en ubicar el recinto.

Yo siempre venia a Cusco a vender mis cositas, vine de Arequipa, yo soy de

Ayaviri, estaba mal, mis pies se me habian hinchado, mis manos, todo estaba

hinchado, entonces me encontré con una sefiora que vende coca en Cusco,

entonces ella me dijo ;qué ha pasado casera? yo le dije, no sé casera, mis
pies se han hinchado, entonces me dijo, corre a Izcuchaca, entonces le dije
ya, mi decision era llegar donde esta el Sefior, entonces me dijo que me baje
en la comisaria, cruce, yo por aca estaba ya, entonces pregunté a una seriora,
que bajaba ;dice que por aca hay un papa que cura? alla en el cerro me dijo,
pero mi decision era llegar, dije yo si o si tengo que llegar, entonces una sefiora
bajo de su taxi, yo estaba aca en la puertita, le saludé, mamita, buenos dias le
dije, buenos dias me dijo ¢;papa que cura? le dije; ahi me dijo y en la puerta
estaba, yo entré al papa, estaba todavia con los arboles, bien bonito era,
diferente era, entonces entré, me arrodillé, yo lloré, le conté papa no sé qué
me ha pasado, asi le conté, ;no? Entonces, la mama Placida sali6, me dijo,
cprimera vez llega? si, le dije primera vez estoy llegando, le dije, entonces me
dijo, a mi no me tienes que decir nada, al papa tenia que contarle todo. (L.H.
M. 50 afios)

89



Los feligreses manifiestan que encontrar el lugar del Sefior de Phuchoorqo no
es facil, pues no hay detalles exactos de su ubicacion, por otra parte, los pobladores
de Anta son reservados en referencia al Senor, por lo que los interesados demoran
en ubicarlo, incluso se habla de anos. La forma de como se enteran de su existencia
es por comentarios de otras personas del lugar.

Me invitaron porque iba a ver misa y yo cuando entré vi la cruz del Papa, yo
me sorprendi, bueno, mas antes habia escuchado a otras personas hablar que
van donde el papa, que es milagroso, pero nadie me avisaba donde era,
solamente sabia que era en Anta, la gente era muy reservada, y cuando llequé
aca, dije ah, ;aqui habia sido? tantos arios buscandolo, y bueno, por fin lo he
encontrado y llegué en un momento de mucho dolor, es como si tendria que
encontrar mi camino, y encontré a papa, desde que encontré a papa, estoy
tranquila, sé que él me cuida. (M.F.A. 49 aios)

Algunos tienen conocimiento de la existencia del Sefior de Phuchoorqgo a través
de su fotografia que reciben como obsequio de otras personas, por lo que buscan el
lugar, por los milagros en muchos casos; lo que se lee a continuacion:

Mi papito estaba mal, grave, entonces una sefiora me ha dado una fotito y
buscaba, buscaba y no lo encontraba, de ahi encontré al Sefior, gracias al
Serior Jesucristo y al Sefior Phuchoorqo, mi papito existié todavia como 16
anos, entonces por eso mismo yo tengo fe al Sefior, porque toda mi familia
cuando esta mal yo lo traigo, con toda fe vengo, el que cree se sana, el que no
le entra lo negativo a la cabeza, es diferente, pero cuando uno cree en el Sefior
te cura, hasta en mi suefio me ha curado, todo me ha curado, todos mis hijos
han salido profesionales, gracias a él estoy sana, ya son 15 afios que lo
conozco. (R. M. I. 58 afos)

Algunos se enteran de la existencia del Sefior de Phuchoorqgo por el hijo mayor
de la intercesora, que trabaja en una academia de preparacion para postular a la
policia, donde es profesor, recomienda a sus alumnos ir donde el Sefior porque es
ayuda espiritual.

Yo cuando todavia permanecia en el colegio me enteré primero por la

academia, su hijo tiene una academia en Cusco, la academia Iskra y venian

asi a captar jovenes al colegio, de las diferentes academias y ahi tuve la
oportunidad de matricularme en la academia del sefior Fitgerald, que es su hijo,

nos decia si ustedes necesitan, no siempre es todo conocimiento, yo puedo

90



saber todo pero en un momento u otro se me puede nublar la mente siempre

es necesario esa ayuda espiritual que nos fortalece nos llena de alegria y

entusiasmo el alma y el corazon y por mas que nosotros estudiemos dia y

noche nos decia tienen que acudir ahi y pues referenciando a él y por mi madre

que también le contaron llegué aca a conocerlo al Serior de Phuchoorqo. (M.

C.M. 21 afios)

La difusion del Sefior de Phuchoorqo lo realizan los hijos de la intercesora, hay
testimonios que indican la recurrencia al recinto por invitacion de la hija de la
mediadora, la sefiora Placida, de manera oral, la visita inicial se hace constante;
como se lee.

Cuando mi mama todavia existia, se habia enterado que habia bajado el Sefior

de Phuchoorqo, aca abajo a Upis, yo escuchaba a mi mama que entraba a

prenderse velita al Sefior, pero yo casi no le tomaba importancia, entonces yo

tenia una amiga, yo trabajo de mantenimiento en el Poder Judicial, mi amiga
también trabajaba alli, también en la fiscalia, entonces esa mi amiga me dice

que su hermana se habia comprometido para el cargo del Sefior, entonces mi

amiga me dice, Zulmita, acomparfiame a mi casita, ahi esta el Sefior, mi mama

me contaba que ahi esta el Sefior, yo le dije a mi amiga ahi no sera, y me dice
si, entonces mi amiga compra una caja de cerveza, le ayudo a sacar, por
entonces, toda esa casita era de adobe nomas todavia de la sefiora y ahi me

entero que mi amiga Hidel era la hija de la mamita Placida. (Z.L. O. 53 afos)

4.2.3 Participacion

Las practicas religiosas donde los devotos intervienen se considera la
participacion en diferentes actividades que se efectua en el entorno del Sefor de
Phuchoorgo, de manera ordinaria los martes y viernes y de forma extraordinaria en

los dias festivos de la deidad que se efectua del 1 a 3 de mayo cada afio.
424 Cargo

En el escenario del Sefior de Phuchoorqo los cargos se asumen en las fechas
festivas del 1 al 3 de mayo, el cargo central es el dia 2 y es realizada por un miembro
de la familia de la intercesora, el cargo del dia 3 lo efectua un devoto, el financiamiento

del cargo se hacen con ingresos propios que cubre gastos en ropa para la deidad,

91



flores y comida, por otro lado, los demas fieles apoyan con diversos presentes u
ofrendas como frutas, flores, panes, tortas, cabe indicar que la mayordomia del dia 2
que es hecho por un miembro de la familia de la mediadora es por turnos, el cargo
del 3 es organizado por devotos voluntarios.
El primer dia aca hacemos su fiesta, vienen a prender velitas, el sequndo dia
se hace misa en aca en la casa, hay comida y a veces cervecita, el tercer dia
la familia y algunos devotos se quedan y con ellos celebramos, el primer dia lo
hace un pariente y luego un voluntario, o sea, el familiar de aca mismo hace el
cargo central, hay dos cargos el 2 de mayo y el 3 de mayo, no me recuerdo
cuanto he gastado porque yo me traje carne de alla, yo traje kankacho de
Ayaviri, si ropa he mandado hacer, hemos hecho con la hija de mama Placida,
pero ellos habian hecho otro su gasto y yo mi gasto, se gasta en la comida, su
ropa, flores, nada mas, las flores también traen los visitantes que vienen, traen

torta, fruta, panes. (L. H. M. 50 afos)

Figura 2

Organizacion de la mayordomia

Nota. La figura presenta la organizacion de la mayordomia en la familia Velarde Puma
para el cargo del dia 2 de mayo de cada afo y se hace por turnos, de manera ciclica.

Segun versiones de los devotos, la realizacion de cargos no demanda mucho

presupuesto, ademas de preparar la comida, invitacion de bebidas, presentacién de

92



ofrendas como flores, frutas, panes y otros incluye la celebracién de una misa que se
efectua en el mismo recinto del Sefior de Phuchoorqo. El financiamiento de los cargos
lo asumen los mayordomos con apoyo de los fieles en insumos, no hay la tradicional
hurk’a.
Aca no es mucho lo que se gasta, no es como en ofros cargos asi, bebida,
chupa, todo, aca no es asi, solamente aca se celebra la misa, la sefiora nos
invita su comidita, las personas que vienen hacen su comida, su chichita, sus
coctelitos todo, le cambian de ropita al papa, sus flores, lindo, veria sus flores,
son hermosas, y traen pues torta, las mas ricas frutas traen, sus chutas, asi
esta lleno pues aca, no existe la hurk’a aca el que desea recibe el cargo para
el siguiente ario, es voluntario, sus hijos hacen el cargo ambos con devotos y
su hijo hacen. (Z. L. O. 53 afio)
El fervor al Sefior de Phuchoorqo es por su poder milagroso que confiere, por
lo que algunos devotos asumen el cargo con la finalidad de algun objetivo, como el
caso de la siguiente version de una informante que se compromete el cargo para que

la deidad le recompense con la construccion de su casa.

Si, de aqui la mamita me ha ayudado, la mamita aqui me ha ayudado a cocinar,
pero como he visto por primera vez, entonces ya sé esas cosas, voy a hacer
otros mas, pero me he prometido desde el principio, ahora ya también estoy
diciendo, papa ayudame, ahorita he pedido, papa ayudame, la casita quiero
hacer, voy a hacer tu cumplearios, ya no es como antes, es diferente, ya como

mis hijos ya ganan su platita, ya me van a apoyar. (R. M. |. 58 anos)

Los tres dias de festividad se sahuma con incienso el recinto del Sefior de
Phuchoorgo antes de las misas a realizarse con bastante concurrencia, durante la
celebracidon no hay excesiva ingesta de bebidas alcohdlicas, por lo que los gastos del

mayordomo son minimos.

Su misa se hace, aca nomas festejamos mayormente, antes salia, pero ahora
ya no, traemos cada uno, los que tenemos fe en el Sefior traemos incienso,
tortas, frutas, todo traemos. (M. S. B. 54 afos)

Aca el Serior de Phuchoorqo no hice, pero si ha hecho una sefiora que ha

recibido por voluntad, ella nomas con su dinero, aca no hay tomada, solo tiene

93



que hacer misa, las frutas, las flores, comidas asi nomas, la gente que esta

visitando ahi tenemos que alcanzar. (E. V. M. 37 afios)

Los obsequios que los feligreses aportan voluntariamente para el cargo, estan
algunos objetos que aparecen en revelaciones de las ceras del encendido de velas,
son figuras diversas, por ejemplo: animales como caballo, cosas como zapatos, entre
otros, en material de ceramica, en forma de juguete.

En los compromisos que he participado, he visto es voluntario lo que traen, el

primer ario he traido chichita, el sequndo ario he traido tortitas, hay un afio que

he traido choclos, todos los feligreses colaboran, antes traiamos lo que en la
vela te aparecia por ejemplo: ya sea un animalito, ya sea un objeto, cualquiera
que aparecia se traia, aqui tenia ahi esta, debe tener guardado, tenia sus
animales y se lo traia, te aparecia un caballito, te aparecia zapatito le traias,

ahora ya no hacen eso, antes si, sus juguetes y adornitos te pedia el papa. (A.

V. H. 50 afos)

El financiamiento de los gastos efectuados en la festividad del Senor de
Phuchoorqgo el 02 y 03 de mayo esta a cargo de mayordomos en su totalidad, no se
hacen hurk’as, el costo aproximado invertido en el cargo es de 1,360 nuevos soles,
pues la misa tiene el costo de 100 soles, el coro se contrata por 200, la comida cuesta
aproximado a 800, bocaditos 150, velas misioneras 70, cohetes 40, como se detalla

en el siguiente cuadro:

Tabla 11

Gastos del cargo en la festividad del Sefior de Phuchoorqo

Insumo Costo S/.
Misa 100

Coro 200
Comida 800
Bocaditos 150
Velas misioneras (2) 70
Cohetes 40

Total 1,360

Nota. El cuadro muestra los elementos de gasto y el
costo aproximado que desembolsa el mayordomo en la
festividad del Sefior de Phuchoorqo el 2 y 3 de mayo.

94



Figura 3

Fotografia de los mayordomos del Sefior de Phuchoorqo, 2011.

Nota. Fotografia de los mayordomos del Sefior de Phuchoorqo
participando en la misa en su honor en el templo de lzcuchaca.
Imagen del album de la familia Velarde Puma.

Figura 4

Fotografia de los mayordomos, 2019.

Nota. Salida en procesién de la imagen del Sefior de Phuchoorqo
acompanado de los mayordomos del dia 2 de mayo, conformado
por la segunda hija de la intercesora y mayordomos del 3 de mayo
integrado por devotos voluntarios.

95



425 Devoto

La procedencia de los devotos del Sefor de Phuchoorgo es de diferentes
lugares del pais, por ejemplo, de la region Arequipa. Los peregrinos de otras regiones
son acogidos en el espacio y se les brinda alojamiento los dias que se quedan en una
vivienda del recinto; el aprecio hacia la deidad lo demuestran con afecto como besos
a la efigie del Sefior; asimismo, estar en el espacio sagrado con la deidad acondiciona

en los fieles tranquilidad y omision de problemas; al respecto el siguiente testimonio:

Yo vengo desde Arequipa, a veces me quedo, tengo mi cuarto aca, me ha dado
mi mama Placida y por eso yo me siento contenta porque llego, me beso bajo,
me beso, ahi estoy con mi papa, tranquila y me olvido de los problemas que
tenia. (L. H. M. 50 afios)

Los procedentes del ambito de la region Cusco, son de la provincia de La
Convencién y del distrito de Santiago, a nivel local algunos provienen de distritos
como Limatambo, Zurite y comunidades cercanas al centro poblado de Izcuchaca
como Inquilpata; como se describe en las versiones:

Yo de Quillabamba, vengo yo también vivo aca, mi hija estudia en la

universidad. (M. S. B. 54 afios)

Vengo del Cusco, vivo por la Margen Derecha, de Santiago (M. F. A. 49 aios)

De Santiago de Cusco, del sector Qorimachaqwaniyoq. (R. M. |. 58 afos)

Yo soy de Inquilpata, yo soy de Anta. (A. V. H. 50 afos)

Soy de Anta. (Z. L. O. 53 afios)

De Ayaviri en Limatambo. (S. Q. T. 64 anos)

Yo vengo del distrito de Zurite, esta a 30 minutos de Izcuchaca, por alla, como

quien se va para Ancahuasi. (M. C. M. 21 afos)

Respecto a la frecuencia de visita al entorno del Senor de Phuchoorqo,
depende del lugar de residencia de los devotos, cuando radican relativamente cerca
al poblado de lzcuchaca como Cusco, la concurrencia es frecuente los martes y
viernes para el culto, pero cuando se mudan por motivos de estudios o trabajo como
Lima, las visitas son en prolongados periodos de tiempo como un ano. Los fieles
consideran que el Sefor es parte importante en sus vidas, porque les ayudd a

concretar sus objetivos de estudio o trabajo; lo que consta en el testimonio:

96



Normalmente antes, si venia los dias martes y viernes que se frecuenta venir

y también como a veces me iba a la academia en Cusco a veces ya no podia

venir y después gracias a él también tuve la oportunidad de poder ingresar a

la Escuela de Oficiales de Lima, estoy volviendo después de un afio y mas

porque en la escuela no te dan el permiso que uno quiere, cuando terminan
tus deberes académicos recién te sueltan por un determinado tiempo, entonces
por eso que ya no venia, antes veniamos a su aniversario, ibamos a su misa.

(M. C. M. 21 anos)

Referido a la antigiedad de los fieles del Sefior de Phuchoorqgo, se remonta a
diferentes afios, hay casos en que los devotos asisten hace mas de 20 afios, casi
desde su aparicién, concurren a los cultos frecuentemente, en algunos casos es
interrumpido por motivos de trabajo y no concurren por algun tiempo, pero acuden
cuando tienen la oportunidad; como se lee:

Yo vengo desde el 2002, hasta el afio pasado yo venia constante hasta el 2023

el 2024 viajé por motivos de trabajo a Apurimac trabajo por alla y recién he

vuelto este enero en vacaciones y de nuevo estoy viniendo, por estas
vacaciones estoy visitando a papa Phuchoorqo. (A. V. H. 50 afios)

Entre los concurrentes al recinto del Sefior de Phuchoorqo también hay
visitantes pertenecientes a la faccion protestante del cristianismo, que, en situacion
de desgracia, como enfermedades recurren a la deidad para pedirle apoyo, pero
mayormente son catdlicos; o que consta en las siguientes versiones:

Vienen también de otras religiones como evangélicos he visto que vienen

hacerse terapias, pero yo tengo mi tio, cree bastante tiene fe en papa, pero es

evangélico, por ejemplo, su yerno casi se murié en pandemia él llorando, dijo,
papa Phuchoorqo, salvamelo, ese mi yerno me ha traido a tu casa y él creia

bastante. (A.V. H.)

Yo soy catolica, hacemos siempre los mismos rezos como el Padre Nuestro,

Credo y asi a veces leo la hojita que esta donde el Serior. (M. S. B. 54 anos)

97



Figura 5

Devotos del Sefior de Phuchoorqo.

Nota. Intercesora presentando a nuevos devotos
ante el Sefior de Phuchoorqo.

4.2.6 Celebracion festiva

La celebracion de la festividad del Sefior de Phuchoorgo se efectua del 1 al 3
de mayo. El primer dia se realiza una velada, el 2 de mayo es el dia central donde se
efectua una misa en el recinto, el 3 el Senor sale en procesién, su recorrido es por las
arterias principales del poblado de lzcuchaca hasta el templo del distrito donde se
realiza una misa, cabe anotar que para realizar la procesion se tiene una imagen de
la deidad, pues fisicamente es un arbol enraizado en la tierra. El horario de las misas
en los dos dias es realizada entre las 12 del mediodia y 2 de la tarde, dependiendo
de la disponibilidad del templo, la liturgia tiene participacion masiva llevando consigo
ofrendas de flores, frutas, panes y tortas que lo ponen delante de la deidad. Después
de la misa, se efectua una confraternizacién donde las ofrendas se comparte entre
los asistentes. Los mayordomos se encargan de financiar las misas, comidas,

bebidas, entre otros, en el desarrollo conmemorativo no se exagera la ingesta de

98



bebidas alcohdlicas, algunos afos los devotos traen grupo de musica, pero no es

propio de las celebraciones, se cree que a la deidad no esta a gusto.
Yo ya asumi el cargo de papa Phuchoorqo, lo primero que se hace es fijar la
hora de la misa para hacer la invitacion a todos los feligreses que vienen,
porque eso es lo mas importante, la misa entonces se queda una hora exacta
para el dia 2 y 3 su misa y la velada es el 1 pero la misa es el 2 y el 3 las dos
misas son aca si el padre accede si, si no la misa del 2 es aca y el dia 3 se
lleva en procesion al templo su cuadro, entonces la misa generalmente siempre
el padre nos dice para las 12 o para las 2, entonces para esas horas se invita
a todos los feligreses que siempre vienen, entonces se alista para invitar a
todos los que vienen y cada persona que viene ellos ya saben, traen como
ofrenda flores, pancito, tortita, frutita y todas las ofrendas se ponen delante del
papa el dia de la misa, después de la misa se hace un compartir con toda la
gente que ha venido, se reparte todas las ofrendas o sea un platano, una
naranja pero se reparte a todos, la torta igual, entonces el que asume ese afio
el cargo como yo he asumido se hace una comida, se hace un caldo, una sopa
de entrada su platito de fondo se les invita si es que se hace una chichita, se
invita la chichita a todos, una gaseosita o sea de repente algunos quieren
brindar, se compra pero mas es una fiesta asi tranquila, no es pagana, a veces
ofrendan un orquestin pero no es tanto como otros cargos, porque el papa no
quiere. (E. O. C. Z. 41 afos)

El dia 3 de mayo se da a conocer al devoto que asumira el cargo el proximo
afno, también se despide a los invitados, los que provienen de lejos se quedan para
hospedarse en el recinto. La celebracion muestra la unidad de los fieles durante las
diferentes actividades.

Tres dias dura, el primer dia es la velada, vienen todos a celebrar en la noche

con su ponche, caldo y cantamos, al dia siguiente es su dia central, celebracion

de misa su compartir, comemos y ese dia se ve quien recibe el cargo, el tercer
dia también la despedida, todos los invitados, los que vienen de lejos se
quedan aqui, entonces ellos también hacen el compartir. (A. V. H. 50 afos)

Respecto a la comida que se prepara en la festividad del Sefor de Phuchoorqo

estan el caldo, seco de cordero, chairo, asado, platos en base a cerdo y bebidas como

99



chicha, vino, champan, no hay presentacion de danzas y musica, aunque hubo en
muy pocas ocasiones.
Se realiza dos dias, el primer dia de celebracion que es el 02 de mayo se hace
un almuerzo, al dia siguiente se hace la procesion y al retornar de la misa se
invita comida a los asistentes, cuando hay voluntad invitan chicha, de comida
solemos preparar chairo, caldo, seco de cordero a veces chancho, esas cosas,
musica, danza no hay esas cosas. (S. Q. T. 64 afios)
Habia comida, la persona que se ha recibido hacia esto, asado después esto,
vinitos encima, champancitos después chichitas, si, hacia chicha blanca,

pancitos nos invitaban. (E. V. M. 37 afios)

Figura 6

Reparto de comida en la festividad del Sefior de Phuchoorqo.

Nota. La imagen muestra una devota sirviendo comida
(chairo) como parte de la celebracion, en que los
feligreses se reunen para compartir alimentos, una
practica tradicional en la festividad.

En algunas ocasiones de la celebracion del Sefior de Phuchoorgo suelen
participar algunas hermandades como los Ch’aifias que cantan y oran conjuntamente
que los devotos, cabe indicar que estas cofradias también participan en otros

entornos religiosos, por ejemplo, en el Senor de los Temblores de Cusco.

100



Las hermandades, a veces vienen hermandades como las que cantan para el
Serior de los Temblores vienen a cantar por su dia al Sefior, creo que se llaman

las Ch’aifias, oramos, cantamos. (M. S. B. 54 afios)

427 Oraciones

Las plegarias que se realizan al Sefor de Phuchoorgo hay algunas
especialmente dedicadas a él, estan impresas en frente de la imagen, los fieles
efectuan este acto antes del encendido de velas, cuando los devotos se aproximan
delante del Sefor y oran leyendo los escritos impresos.

Una oracién especialmente para el Sefior de Phuchoorqo esta ahi en la hojita,

ahi dice amado Sefior Jesus, te adoro con todo mi corazén, ahi en la hojita

tenemos especialmente para el Serior de Phuchoorqo. (L. H. M. 50 anos)

Hay hojitas que estan, eso rezamos a veces no los llevamos las hojitas, hay

oraciones que estan asi anotaditas que son especialmente para el Sefior de

Phuchoorqo. (E. V. M. 37 anos)

Figura 7

Imagen de las oraciones impresas en el recinto del Sefior de Phuchoorqo.

Nota. La imagen muestra dos escritos de oraciones dedicadas al
Sefior de Phuchoorqo, impresos y dispuestos en su recinto,
contienen plegarias e indicaciones para los fieles.

101



Figura 8

Fotografia de los devotos orando al Serior de Phuchoorqo.

Nota. La imagen muestra a un joven ayudando a una devota a orar
ante el Sefior de Phuchoorqo. Debido a que ella no sabe leer, él le
va leyendo y ella va repitiendo.

Las oraciones que pronuncian al Sefior de Phuchoorqo son del catolicismo,
como el Padre nuestro, Credo, Ave maria, Salve, excepcionalmente entre los
visitantes hay simpatizantes del protestantismo.

Solamente conozco las oraciones como el Padre Nuestro, alla en la hojita hay

para orar. (F. H. M. 54 afios)

Oramos el Padre Nuestro, el Ave Maria o Salve. (H. V. P. 53 afos)

El Padre Nuestro, tres Avemarias y un Gloria, con mucha fe. (M. F. A. 49 afios)

Padre nuestro, Credo, todo pues, hay esta impreso las oraciones del Sefior de

Phuchoorqo. (S. Q. T. 64 anos)

Las plegarias al Sefior de Phuchoorgo incluyen canticos del catolicismo,
entonan los que se realizan en los templos durante las misas; por otro lado, en
ocasiones la deidad recibe la visita de integrantes de congregaciones o conventos,
que cantan y oran el Santo Rosario conjuntamente que los fieles.

Los canticos, las oraciones como siempre en la misa, asi igualito nomas

cantamos y oramos el Padre Nuestro, hay hermanitas que vienen y cantan bien

bonito y nos ayudan a orar, hacer el Rosario a veces. (Z. L. O. 53 afos)

102



Figura 19

Fotografia de los feligreses del Sefior de Phuchoorqo orando en el recinto.

Nota. Fotografia de los devotos orando ante la imagen del Sefior de Phuchoorqo
y la Virgen de las Mercedes.

4.2.8 Rituales

En el entorno del Sefior de Phuchoorqo se realizan rituales en fechas ordinarias
donde se efectuan oraciones, brindan ofrendas, curaciones de susto y otras
expresiones de culto en épocas extraordinarias, pero en la festividad del 1 al 3 de

mayo se realizan misas y procesiones.
4.2.9 Misas

El escenario del Senor de Phuchoorqo es parte del catolicismo, los sacerdotes
de la iglesia de Anta celebran misas en el recinto el 2 y 3 de mayo, cabe anotar que
las misas en honor al Sefor no son frecuentes durante el afno, solo en fechas
sefialadas.

El 2 y 3 de mayo, el 2 de mayo es su fiesta de mi papa. Siempre he venido yo

en los anteriores afios. (A. V. H. 50 afos)

Viene el padre ya ahi hace la misa, rezamos, la sefiora arregla bonito el altar,

el padre viene, igualito lo hace como en la iglesia. (M. S. B. 54 afios)

103



Claro que si, aqui se hace la misa el dos de mayo, la fiesta de las cruces es el
tres de mayo, el padre viene hacer la misa, por lo tanto, venimos todos los
devotos, hay almuerzo invitan a los asistentes. (S. Q. T. 64 afos)

El contenido de la misa en el recinto del Sefior de Phuchoorqo por su
aniversario es el mismo del que se realiza en el templo, el sacerdote lee el evangelio
y explica rememorando a Cristo crucificado, la diferencia es en las ofrendas de los
devotos (caldo, ponche, torta y otros) que posteriormente seran compartidas entre los
presentes.

El dia que yo fui la misa era igual que en la iglesia no le veo diferencia, porque
el padre habla del evangelio, tanto en iglesia como aca también nos habla la
palabra de nuestro Serior, lo que es el evangelio también, es lo que he visto
por su dia el 2 de mayo, bueno, lo que he entendido es que la cruz nos hace
recordar a nuestro padre, que esta crucificado, es un solo padre para todos,
después sirven ponche, torta, caldo. (M. F. A. 49 afios)

Es casi igual, pero siempre aca un poquito de diferencia, ;por qué? porque

todos estamos aca, estamos cantando, traemos la torta, traemos las ofrendas

que traen las demas personas, entonces ya hay, en cambio en la iglesia esas
cositas no se llevan. (L. H. M. 50 afios)

La mayoria de feligreses asisten a la misa, encienden su vela blanca
considerada como designada para el Sefor de Phuchoorqo, la mayoria proceden de
lugares fuera del contexto, estos son por ejemplo de Arequipa, Cusco y otros lugares.

Si bonita misa hace, aca mismo viene el padre hacer la misa, oran, todos los

que venimos pues prendemos velita, estamos aca siempre, bien bonito o

celebra el padre, de Anta somos pocos, pero de todo sitio vienen mas que todo,

de lejos de Arequipa de Cusco vienen, de varios sitios, de Anta mas bien somos

pocos que vienen. (Z. L. O. 53 afios)

104



Figura 9

Fotografia de la celebracion de misa por el dia del Sefior de Phuchoorqo, 2008.

Nota. La imagen muestra la celebracion de la misa en honor al Sefior de
Phuchoorqgo realizado en el recinto de culto. Ceremonia central de la festividad.
Imagen del album de la familia.

Figura 21

Fotografia de la celebracion de misa por el dia del Sefior de Phuchoorqo, 2022.

Nota. La imagen expone la celebracion de la misa en honor al Sefior de Phuchoorqo
efectuado en el recinto de culto

105



Figura 22

Bendicion final en la misa en honor al Sefior de Phuchoorqo.

Nota. La imagen muestra el momento cuando el sacerdote imparte la
bendicidn con el agua bendita a los fieles al concluir la misa. Imagen del album
de la familia Velarde Puma.

4210 Procesiones

La procesién del Sefior de Phuchoorqo se desarrolla el dia 3 de mayo, se porta
el retrato de la deidad acompafado de la imagen de la Virgen de las Mercedes, el
recorrido parte del recinto por la via principal del poblado de Izcuchaca con direccion
al templo para la realizacion de la misa. El 3 de mayo es dia en que se celebra a nivel
regional la fiesta de las cruces, y en esta ocasion, muchos fieles con cruces y danzas
también estan en procesidn y se encuentran con el acompafiamiento devocionario del
Sefior de Phuchoorqo.

Si he participado, tengo fotos y harta gente participa y en la procesion también

sacamos a la Virgen de las Mercedes se lleva el retrato que esta en el altar al

templo y se celebra la misa con todos sus devotos, ofras cruces mas se juntan,
se va por toda la calle principal a veces con danzas las otras cruces, pero al
papa a veces el que ofrenda danza puede acompanar. (A. V. H. 50 afios)

Durante la procesion algunas cuadrillas de bailarines se unen y acompafian a

la comitiva del Sefor de Phuchoorqo; antiguamente, cuando la deidad estaba en

106



forma de arbol, los devotos acostumbraban a manera de juego, amarrar en una soga
regalos como jarras, lavadores, ropas, entre otros obsequios.
Mas antes cuando estaba sola venia aca, andabamos, bueno, su cuadro lo que
esta alla, eso adornado sacan, cargan y a la iglesia, voluntariamente
participaban, los que creen venian y hasta los bailarines asi de un momento a
otro aparecen para él, cuando se termina su misa para él, nos salimos en
procesion asi era antes y de ahi al entrar aca hacian asi, jugaditas todas las
frutas le amarraban, jarras, lavadores, ropitas asi amarraba hacian jugar con
los que veniamos hasta aca, los que se quedaban. (E. V. M. 37 afios)
Asimismo, después de la misa, en el retorno, muchas cruces que también estan
en procesion acompafan a la imagen del Sefior de Phuchoorqgo hasta la comisaria de
lzcuchaca, ya que el recinto se ubica a esa altura, es necesario anotar que en el
trayecto no se instalan altares ni descansos para orar.
Si, en procesion salimos con el papa lo sacamos y llevamos a la iglesia, de la
iglesia le volvemos a regresar, asi bailando le hacemos regresar con varias
cruces en su dia del papa, varias cruces vienen y le saludan al Sefior de
Phuchoorqo, asi le saludan, por ejemplo, de cuatro personas que estamos
llevando, asi vamos bailando. (L. H. M. 50 afos)
Si, al dia siguiente, el 3 de mayo llevamos su cuadro a la iglesia, luego de la
misa, al retorno, la procesion de ofras cruces nos acomparia, venimos hasta la
puerta del puesto policial, hacen cebo, (esparcen regalos) no hay descansos

ni altares en el trayecto. (S. Q. T. 64 afos)

107



Figura 23
Procesion del Serfior de Phuchoorqo el 3 de mayo.

Nota. Recorrido del cuadro del Senor de Phuchoorqo por las calles principales
del centro de poblado de Izcuchaca. Imagen del album de la familia Velarde
Puma.

Figura 24

Procesion de la imagen del Serior de Phuchoorqo.

Nota. Las imagenes muestran el inicio de la procesion del Sefor de
Phuchoorqgo el 3 de mayo, después de la misa central. La imagen sagrada
es llevada en anda, acompafiada por cruces de diversas comunidades con
sus mayordomos.

108



Figura 25

Retorno de la imagen después de la procesion

Nota. Retorno de la imagen acompafado de un sacerdote, acdlitos y
feligresia.

4.2.11 Ofrendas

Las ofrendas son parte fundamental de la devocion al Sefior de Phuchoorqo y
se presentan en distintas fechas del afio, durante su festividad y en dias de atencién
a los fieles. Estas manifestaciones de fe reflejan el compromiso de los devotos y la

importancia de la tradicion dentro de la religiosidad popular. (Marzal M. M., 1988)

Durante los tres dias de festividad en honor al Sefior de Phuchoorqo, los
creyentes llevan ofrendas que son colocadas en una mesa dispuesta junto al altar.
Entre los elementos se encuentran panes, frutas, tortas, velas misioneras, comida y
flores. Estos productos representan muestras de gratitud y fe, también simbolizan
abundancia, la peticion de bendiciones y deseos de fortalecer el vinculo espiritual con
la imagen sagrada. La diversidad de ofrendas refleja la importancia del culto y el

esfuerzo de los devotos por entregar lo mejor.

Ademas de la festividad principal, la devocion al Sefor de Phuchoorgo se
mantiene a lo largo del afo. En particular, los dias martes y viernes, cuando se brinda
atencion a los fieles, se continua llevando ofrendas, aunque con algunas variaciones

en los productos. En estas ocasiones predomina alimentos procedentes de sus

109



cosechas, como papa, haba, choclo, entre otros, representando el fruto del trabajo
agricola y la conexion con la tierra. También es habitual la entrega de flores, velas

misioneras, exvotos y otros elementos que refuerzan la devocion.

Figura 26

Ofrendas y exvotos en honor al Sefior de Phuchoorqo.

Nota. La imagen muestra una coleccién de ofrendas y exvotos entregados
por devotos del Sefor de Phuchoorqo. Entre los objetos destacan figuras de
ceramicas con formas de zapato, animales como elefantes, caballos, conejos
y otros simbolos que representan promesas cumplidas y agradecimientos por
los milagros recibidos.

Otro aspecto relevante de las ofrendas es la entrega de dinero, algunos devotos
depositan en una bolsita colocada en la cruz. Este acto simboliza una contribucién
material para el mantenimiento del culto y puede interpretarse como gesto de gratitud

o peticion de favores divinos.

Las ofrendas que los devotos presentan al Sefior de Phuchoorqo como muestra
de devocion son producto de sus cosechas como la papa, otros ofrendan alimentos
adquiridos en el mercado como torta, flores y uvas, algunos el dia de su celebracién
presentan alimentos cocidos como cuy, lechon, rocoto relleno y chicha. Estos dones
donados reflejan el deseo de retribuir al Sefior de Phuchoorqo por los favores

concedidos y con anhelo de algun milagro

110



Yo le he traido su chicha, le he traido su choclo, su torta también voy a
traer en su dia, le traen ofros devotos ese dia cuyes, lechones, sus
rocotos rellenos, mas que todo, tortas, flores, frutas como uvas, las papas
de sus mejores cosechas, yo le traigo porque lo quiero mucho y porque
le agradezco por haberme concedido los milagros que le pedi. (A. V. 50

anos)

Para los feligreses importa presentar ofrendas significativas al Sefor de
Phuchoorqgo, sobre todo en su aniversario, para reforzar su vinculo con lo sagrado,
por eso para presentar algunos dones se consulta con la mediadora y segun ello se
ofrenda vino, incienso y otros; los fieles segun su voluntad presentan frutas y flores lo

que refleja la variedad y flexibilidad de ofrendas.

De toda clase, fruta, puede ser un kilo de platano, un kilo de manzana,
granadilla yo entregué en una canastita un afio, asi traia torta, otro afio
traje flores, entonces la mamita dice ;qué cosa te quieres traer para ese
dia? no sé qué cosa sera mama me puede decir entonces me anota y le
traigo por ejemplo damajuana que es un vino, le traigo, también le he

traido incienso. (E. V. 37 afios)

Los piadosos expresan su profunda devocion a través de la entrega constante
de frutas, panes, flores y comida, sin preocuparse por el destino final de las ofrendas,
esto resalta el valor simbdlico mas que material. También, destaca la tradicidon

comunitaria de encender velas blancas exclusivamente para ofrendar al Senor.

A veces le traia fruta, panes, flores, pero mas eran frutas, todas las veces
que venia, le traia pan le colocaba ahi, lo dejaba bueno, no sé silo comian
o lo invitaban, ya pan, fruta, por ejemplo, uva, flores, las velitas no traemos
de afuera, aca ya hay y compramos, le prendemos las blanquitas para el

Serior por su dia. (H. V. 53 afos)

Yo le presenté las flores, le traje kancachu le aprecio al papa, le llevo las

flores siempre y las frutas también. (L. H. 50 afios)

La variacion de ofrendas es relacion dinamica con lo sagrado, donde cada
elemento tiene significado en la tradicion, desde ropa, fruta, flores, incienso y hasta

productos como papa, oveja y coca, las ofrendas representan un acto de fe y gratitud.

111



La seleccion de estos elementos demuestra la importancia de ofrecer lo mejor, la
participacion de familiares en estas practicas evidencia la transmision generacional

de la devocién al Sefor.

Asi como le ofrezco, su ropita, frutas, otros afios traigo incienso, otros

anos torta, flores, esas cosas. (M. S. 54 afios)
Traje, papa, oveja, como ofrenda (S. Q. 64 afos)

Siempre yo traigo tortita, a veces también mi hijito trae chuta, a veces
también traemos florcitas, si son del valle traen fruta rica, coquita, o sea

que todo lo mejor, lo mejor traen aca, uvas ricas. (Z. L. 53 afios)

Figura 27

Ofrendas para el Serior de Phuchoorqo.

Nota. Las figuras muestran las ofrendas llevadas y colocadas en el altar,
como flores, frutas panes e incluso dinero.

4212 Baios terapéuticos

En el ambito del Sefior de Phuchoorgo la curacion de enfermedades se
efectia mediante banos terapéuticos, y estan compuestos por diversas yerbas que
se clasifican de acuerdo a las enfermedades. En la creencia de los encargados de la
deidad los conocimientos de las propiedades curativas de las yerbas se basan en

revelaciones del Senor a través de suefos de la mediadora.

112



Eso ha sido revelacion del serior, en mi suefio me ordeno ‘tienes que curar a

mis hijos que te visitan con yerbas, por algo he creado toda clase de yerbas y

tienes que utilizar, en maceracion, y para reposar”, todo es por revelacion en

mis suerios, yo antes no conocia, en mis suefios me dicta o me saca de noche

en mis suefos por los cerros, rios, chacras, entonces asi me ha hecho conocer

las yerbas, qué yerbas debo trabajar, hay yerbas malas y hay yerbas buenas,

entonces por revelacion ahora ya conozco, el Sefior esta 21 anos, ahora ya

conozco toda clase de yerbas. (P. P. Q. 65 afos, mediadora del Sefnor de

Phuchoorqo)

Tabla 12

Listado de yerbas

Ortiga
Retama
Chinchircoma
Molle

Cardo mariano
Pitacllanku
Giganton

Zapatito
amarillo

K'era
Chirichiri
Pilli pilli
Cedroncillo
Hinojo
Muthuy

Muna

Llak’'e

Yahuar chunka
Trébol

Malva

Verbena
Eucalipto

San Pedro

Maicha

Hierba de cancer

Sauco
Colay caballo
Nihua
Huamanpinta

Penca de Tuna

Nota. Yerbas que se utilizan en los bafos terapéuticos para el
tratamiento de diversas enfermedades.

113



Figura 28

Seleccion de yerbas para el uso en bafios terapéuticos.

Nota. La imagen muestra a la intercesora seleccionando las yerbas para
bafios terapéuticos.

Figura 29

Preparacion de los barios terapéuticos a base de yerbas.

Nota. Se muestra a la intercesora haciendo reposar las yerbas
para su aplicacion en los bafos terapéuticos.

114



La clasificacion de yerbas a utilizarse en los bafos terapéuticos cura diversas
dolencias como inflamaciones de los nervios 0 musculos, otras yerbas son para curar
bronquitis y asma, se maneja otra clasificacion para casos de post parto, reumatismo,
entre otros. Los tratamientos son de acuerdo con el diagndstico de salud del paciente,
cabe anotar que estos saberes se adoptan con la medicina cientifica, pues la persona
encargada de bafos terapéuticos en el recinto es enfermera. El tratamiento
terapéutico se hace en tres sesiones de bafios con duracion de 15 a 20 minutos el
bafio; primero, el paciente pasa a una camilla por 15 o0 20 minutos donde expulsan
las toxinas a través del sudor; segundo, se aplica masajes y se les provee bebidas
frescas; tercero, el paciente debe asistir en ayunas porque al final del proceso de
curacion se le suministra un purgante para limpiar el sistema digestivo.

Cada tipo de yerbas es para diferentes tipos de dolencias, hay por ejemplo las

yerbas antiinflamatorias que son para desinflamar los nervios, musculos,

inflamaciones, otro tipo de yerbas es para los que tienen bronquitis, asma, todo
eso y ofro también es para personas que son las puérperas postpartos o con
reumatismos son otro tipo de yerbas entonces asi se emplea de acuerdo al tipo
de dolencias o diagnostico de cada paciente se seleccionan las yerbas
entonces como yo tengo conocimiento de lo que es la medicina cientifica,
entonces empezamos a emplear todo eso, los barios se hacen por tres veces,

en cada sesion entran al sauna sudan, botan las toxinas durante 15 a 20

minutos luego se les saca a las camillas otros 15 a 20 minutos para que

terminen de botar las toxinas mediante el sudor luego se les hace un masaje y

se les da unos mates frescos entonces cada sesion es ese procedimiento en

el tercer bario que le va a tocar el paciente viene en ayunas se bafia después

del bafio, del masaje, todo eso sale y se les da su purga, es un purgante. (E.

O. C. Z. 41 anos)

115



Tabla 13

Clasificacion de yerbas

Chinchircoma
Cola de caballo
Pilli pilli

Ccana cana
Giganton
Sabila

Manzanilla

Yerbas antiinflamatorias Yerbas para males | Yerbas para prevenir

respiratorios inflamaciones e
infecciones

Malva Eucalipto Romero

Llantén Capuli Markhu

Yahuarch’onca Markhu Cedroncillo.

Maicha Romero Amato

Yaque Flores de varios tipos

Quera A veces se les incluye

también yerbas del valle.

Nota. El cuadro muestra la clasificacion de yerbas para diversas enfermedades.

Antes de ingresar a las tinajas de agua caliente para el bafio terapéutico, el

paciente debe encender sus velas color amarillo para la salud, mientras se consumen

las ceras, el doliente permanece en la tina donde se bana con agua de yerbas durante

15 0 20 minutos que puede prolongarse conforme la comodidad del paciente.

Te limpia todas las enfermedades, se evidencian en las velas, enfermedades

del estomago, dolor de cabeza, dolor de espalda, orando tienes que prender

tus velas y hacer arder, la seriora te frota con la vela, te limpia ella misma, ahi

adentro como en cajon te bafias con agua de hierbas, la sefiora recolecta

bastante yerbas, de todas las espinas, hace hervir eso echa a una caja ahi se

entra ahi largo rato remojas algo de 3 horas, es agua esta caliente, te cura

todas las enfermedades, todas las yerbas si el Sefior de Phuchoorqo esta

bendiciendo esas yerbas, cuando sales del bafios te hacen masajes, y el ultimo

dia te dan para purgarte. (S. Q. T. 64 afnos)

116




Los banos terapéuticos curan diversas enfermedades como quistes, dolor de
cintura, cabeza, del cuerpo en general, alivia dolores por fracturas, las velas actuan
como medios de revelacion del estado de salud que coincide con la situacion real de
los devotos.

Esto del quiste, cuando tienes dolor de cintura, dolor de cabeza, cuando te esta

doliendo el cuerpo, fracturas, brazos rotos, a mi también me han hecho por el

quiste que tengo y como le digo, no sabia que estaba embarazada pero la
mamita me decia en tu velita sale, cuando me hacia el bano, el bafio me hice

varias veces para que no me duela mi cuerpo, para el cansancio. (E. V. M. 37

anos)

Los feligreses estiman que los bafios terapéuticos curan enfermedades dificiles
como una paciente que padece de quiste en los ovarios y dolor articulares a la vez.
La siguiente version considera que los tratamientos efectuados en el recinto del Sefior
alivian enfermedades que incluso requerian intervencion quirargica como el caso de
extirpacion quistes, en ese sentido los devotos ahorran recursos economicos.

A mi me ha curado yo estaba mal de la matriz, de las rodillas, articulaciones,

yo antes del bafio fui al doctor y me dijeron que tenia quiste en mi ovario, me

dijeron que me iban a operar, me dijeron que tenia que juntar plata, cinco mil

soles para la operacion, entonces, yo le dije que no, pero yo he venido desde

los primeros dias aca hacerme terapia, yo he botado asi, yo me bariaba
continuamente, martes, viernes, ofro martes, otro viernes, asi yo he botado
unos coagulos de sangre, he botado como tres desde esa fecha, cuando yo fui

a la doctora, la doctora me dijo que no tenia nada, estaba limpio. (L. H. M. 50

anos)

Los pacientes que cumplieron con las tres terapias sienten alivio por un tiempo,
luego comienzan a sentir malestares nuevamente y evaluan para retomar las terapias,
por lo que el tratamiento a través de bafos terapéuticos se hace sostenible en el
tiempo y asi fortalece su afiliacion al entorno del Sefior de Phuchoorqo.

Yo, por ejemplo, la terapia que tomé era por dolor del estbmago y por dolor de

las rodillas que dolian las articulaciones, si me calmé bastante porque ya he

cumplido, pues, estaba pensando ahora, como ya paso tiempito, pues, quiero
empezar de nuevo a hacer terapia, si como le conté me hice tres veces el bario

y terminé con la purga. (F. H. M. 54 afios)

117



En el entorno del Sefior, el tratamiento con bafios terapéuticos se efectuan
conforme la condicion de salud del paciente; por ejemplo, para el que padece de
hipertension arterial entibian el agua caliente con agua de flores, de acuerdo a los
conocimientos de la encargada y la comodidad del paciente.

La primera vez, sentia que me asfixiaba, porque yo tengo presion alta, y el
agua era caliente, poco que me asfixiaba, entonces, colocan agua caliente,
primero es agua fria, luego lo entibian con agua de las flores y las yerbas, que
ellos saben y luego, te metes ahi y te echan poco a poco, preguntandote si
quema o como quieres, Si quieres mas caliente o tibio y ahi estas en reposo
por lo menos 15 minutos, luego sales, y te hacen masajes. (H. V. P. 53 anos)

Con respecto a las propiedades curativas de los bafos terapéuticos indican
que curan toda clase de enfermedades como el colesterol elevado, infecciones,
malestares en rifiones, artrosis y otros.

Articulaciones que estan inflamadas, artrosis, te puede curar colesterol, mas
que todo infeccion, sobre todo el que tiene interiormente darado los rifiones,
todas esas cosas cura, yo tenia artrosis, infeccion, todo el cuerpo, después
entré a la terapia 3 veces me hice el bafio y ahora me siento bien, a veces
siento que algo me esta dando, vengo y a veces me bario para que se me vaya
el dolor. (M. S. B. 54 afios)

Entre los males que padecen los devotos incluyen la brujeria que también se
curan mediante bafos terapéuticos, pues contiene espinas en las yerbas para los
tratamientos, por ese motivo se considera que los banos revierten maldades como la
envidia.

Mas que todo, dolor de los huesos, de los nervios, dolor de cabeza, asi, todo

te cura claro, es que tienes que aprender de qué cosa estas sufriendo, qué

malestar te esta molestando, todo eso, de acuerdo a eso, si hay envidia o

maldad también de eso te cura, de brujeria también te cura pues, porque la

mamita ha hervido con espinas, de toda clase de yerba y te bafias con eso, si
calientito, rico te da suefio si estas bastante mal, ahi dentro del agliita a veces
se duermen, hay personas, se duermen ahi, yo por ejemplo sali fresca, libre,
asi, tranquila sali, los barfios en esas fechas cuando me he hecho bafar
estaban entre 20 y 30 soles, ahora esta 40 es que ahora ya pues con gas,

antes con lefia nomas hacia hervir ahora la mama Placida ya esta cansadita y

118



todo, si ya el humo y todo le afecta, con gas cocina en tremendas ollas, asi en

unas ollas grandes hace hervir el agua. (Z. L. O. 53 afos)

Figura 30

Barios terapéuticos como practica de sanacion.

Nota. Las imagenes muestran el proceso en el que un devoto recibe
bafios terapéuticos por parte de la intercesora; en la primera imagen
se observa a un devoto sumergido en la bafiera con el reposado de
yerbas, en la segunda, después del bano el paciente pasa a un lecho
y es cubierto con mantas para favorecer la transpiracién y completar
el tratamiento.

4.2.13 Curaciones del susto

Las curaciones de susto se efectuan al mediodia, hora exacta en el recinto del
Sefior, y encargada es la intercesora, para esto se utiliza un huevo para frotar al
paciente, incienso para sahumear el ambiente y se enciende velas, se sabe que la
curacion de susto es solo en nifos.

Asi con huevito, a las 12 en punto si, a los nifios les frota y le llama la mama

Placida al ladito de papa inciensito tambien prende y les sahumea, entonces,

con inciensito, asi a las 12 en punto llama a los nifios y le prende sus velitas y

ya esta. (Z. L. O. 53 anos)

119



Para la curacion de susto primero se invoca al Senor de Phuchoorqo para
sanar al paciente, después la frotacion con huevo por diversas partes del cuerpo del
nifio o nifa, luego en medio de su cabeza exclama el nombre del paciente. En cuanto
a la hora, la mediadora afirmé que al mediodia la tierra tiene mayor predisposicion de
concurrir al recinto.

A mi no me han hecho, pero si he visto como hace la mamita, tienes que traer

huevito de la gallina, a las 12 en punto cura, le debes decir de donde estas

viniendo, nombre completo, como se llama tu bebé, mas veo que se hace solo

a bebitos y nifios, nunca vi que se hace a mayores. (E.V. M. 37 afos)

La creencia que se tiene en algunos fieles respecto del por qué la mediadora
no cura del susto a personas adultas, es que es mujer y de hacerlo tendria dificultades
para conciliar el suefio, por lo que recomienda que la cura del susto a adultos lo hagan

especialistas varones.

A mi no, a mi hijo le han hecho, pero en si no le han hecho, le iban a hacer
pero como él ya tenia 17 afios, me dijo que mejor que lo haga con los otros
papas, porque aca solo se hacia a los pequerios, a los nifios, como la mamita
que cura es mujer, dice que no le deja dormir de noche, por eso me
recomendaba que yo llegue donde estaban los hermanos que son varones que
a ellos no les hace asustar, mira, cuando son nifios pequerios, le pasan con
huevito, vela y pan, primero con el huevito, luego la sefiora creo que se lo lleva
los huevos, supongo que le dara al perro porque es lo que veo ;no? y el pancito
creo que le pone en la cabecera de los pequerios y la vela lo prende. (H. V. P.
53 afios)
Hay versiones referidas a la curacion de susto que solo se realiza a nifios,
aunque afirman que hubo una persona femenina de 64 anos que sufrié pavor con una
serpiente, después de curar la consecuencia fue que la mediadora quedo afectada,

por lo que no acepta curar a personas adultas.

Te cura, a mi tambien me curd, me hizo asustar una serpiente, desde ahi ya
no tengo miedo, te llama de tu nombre te hace sahumar con incensio te frota
con huevo. (S. Q. T. 64 anos)

Los casos de curacion de susto por intermedio del Seior de Phuchoorgo son

diversos, como se lee en los precedentes y siguientes testimonios, donde se invoca

120



el alma de los pacientes utilizando huevo, incienso y velas, cabe mencionar que en
los insumos no se requiere tierra extraida del lugar donde ocurrio el susto, pese a que
la mediadora afirmo que este procedimiento esta relacionado con la tierra.
Yo no, pero he visto, te llama tu animo aca, te prende la velita, y te sahumea y
con huevo te pasa y ya. (L. H. M. 50 afios)
Si, si veo varias personas que vienen con sus bebés y les curan y ya no vuelve
ya, porque yo creo que si no vuelven es porque estan sanitos. (M. F. A. 49
anos)
A mi no, pero he visto, solo a nifios vi que hace, la curacion dura unos diez
minutos asi, la mamita lo frota con huevo, pide permiso al Sefior y con huevo,

con huevo lo cura. (M. S. B. 54 anos)

Figura 10

Curacién del susto

Nota. Las imagenes muestran a la intercesora realizando la
curacion del susto con la frotacion de huevo e invocando el alma
a dos nifios, al lado del altar del Senor de Phuchoorqo.

121



CAPIiTULO V

DISCUSION DE LA INVESTIGACION

Las creencias y practicas religiosas respecto al poder milagroso del Sefior de
Phuchoorqgo surge por versiones orales de dos miembros de una familia del centro
poblado de lzcuchaca, que experimentaron revelaciones en hechos y suefios. La
leyenda comenzo cuando intentaron talar un arbol para fines de construccion en su
vivienda, lo que no fue posible, porque sufrieron extrafios percances en su intento,
como caidas y golpes; por la noche, antes del dia siguiente para talarlo, sofiaron que
el elemento hierofanico les reclamaba en quechua por las agresiones fisicas sufridas.
Un integrante que es mujer, actual mediadora, sofié que estaba embarazada y dio a
luz a un robusto bebé con el brazo amputado y astillado, el otro integrante que es hijo
mayor de la intercesora, intento talar el arbol, sofid que un hombre mayor le decia del
por qué le hirid, y si continuaba lastimandolo lo dejaria invalido. Ambos sofiantes al
dia siguiente socializaron sus suefos y recordando sus actividades del dia anterior
concluyeron que la Santisima Cruz del cerro Phuchoorqo se encanté en el arbol de
su domicilio, por lo que decidieron no tocar el arbusto y acatar las indicaciones dadas

en revelaciones.

Al respecto, Takahiro Kato (2013) explica con el caso del Sefior de Wimpillay,
cuya aparicion se produjo a partir de la narracion oral de los pobladores de la zona,
que cuentan de una cruz de piedra de color verde que yacia en los alrededores tomo
posesion de un arbol de eucalipto con forma de cruz, donde aparecié impregnada la
imagen de Cristo en dos de sus lados, situacion que consolidd su sacralizacion y
posterior veneracién. En cuanto a los suefios, en este contexto, Kato asegura que es
un mecanismo de comunicacion entre la deidad y la poblacidon devota. Las
manifestaciones de devocion al Sefor de Wimpillay impregnado en un arbol con forma
de cruz, segun el autor, trajo conflictos entre la iglesia y la feligresia, ya que el clero
catdlico, en primer momento prohibié el culto al Sefior de Wimpillay, debido a que el
arbol se encontraba enraizado en la tierra, que era inconcebible venerar a una planta,
pero finalmente a insistencia de los fieles fue aceptado con la condicién de que el
arbol fuese extirpado de raiz. Para el caso del Sefor de Phuchoorqo, no se dispuso
la prohibicion de su culto por parte de la iglesia, ni hubo conflictos entre devotos y la

iglesia, esto demuestra la presencia de sacerdotes que acuden al recinto donde esta

122



la divinidad enraizada en la tierra para celebrar misas, aunque esto no signifique que

haya sido aceptado por la iglesia como deidad oficial perteneciente al catolicismo.

El comportamiento atento y menos restrictivo que muestra la iglesia con el
entorno del Sefor de Phuchoorqo, tal vez se deba en parte, en respuesta a las
observaciones hechas al clero catdlico por su caracter burocratico y escasa presencia
en la sociedad, como dice Marzal (2002) con una deficiente atencion de la institucion
catolica en los pueblos y que esa actitud hace que se desarrolle el catolicismo popular,
en que los creyentes con bajo nivel de formacién clerical despliegan y estructuran una
peculiar religiosidad con el que dan sentido trascendental a su vida. En cuanto a la
cruz, Millones y Tomoeda (2010) afirman, para el caso del Peru tiene su existencia
desde épocas precoloniales donde no la adoraban, pero las cruces eran colocadas
en lugares sagrados denominadas huacas, eso significa que tenia una posicion

importante en el contexto inca.

En cuanto a la aparicién de cruces con contenido hierofanico en tiempos post
coloniales, los autores citados indican el caso de la Cruz de Pafala en Morrope -
Lambayeque era parte de un arbol de algarrobo y al desprenderlo emand sangre,
posteriormente exigid culto a través de hechos y suefos, dicen que enveneno las
aguas de la principal fuente de agua del lugar, por eso establecieron fechas de
celebracion el 10 y 11 de mayo. Millones y Tomoeda aseveran que en zonas rurales
del Peru, los pobladores tras establecer una relacién con las deidades pueden
conversar, pedir ayuda y negociar con ellos, la respuesta de la divinidad se expresa
en milagros, beneficios o también desgracias. Otro caso que exponen los autores, es
la aparicidén de la Cruz de Quinuapata en Ayacucho, la historia indica que un hombre
menesteroso solia sentarse en una roca a la sombra de un arbol de molle, después
de un tiempo el hombre deja de asistir y aparece la imagen de Cristo crucificado en
el arbusto de molle, de un tiempo, fue trasladado a la iglesia de Ayacucho donde
revelé incomodidad, por lo que retornaron a la deidad a su lugar, donde se construyo
un templo en el que actualmente se realizan ostentosas celebraciones. Como se lee
en las investigaciones de antropdlogos, las apariciones de elementos hierofanicos

encarnados en arboles es usual en diferentes ambitos del territorio peruano.

El establecimiento del Sefior de Phuchoorqo en la vivienda de la familia Velarde

Puma mediante revelaciones en hechos y suefios conllevé a sacralizarse el lugar; al

123



respecto Eliade (1973) afirma que un espacio se sacraliza por presencia de un
elemento sagrado al que lo denomina hierofania, que se pone de manifiesto ante el
hombre como algo divino completamente diferente a lo profano, lo cotidiano o comun.
También afirma que la manifestacion de lo sagrado se produce desde formas mas
elementales, por ejemplo, a través de objetos como piedras, arboles y formas de
revelacion mas complejas como la encarnacioén de Dios en el mismo hombre, como

el caso de Jesus de Nazaret, hijo de la Virgen Maria y José en quien Dios se encarno.

Desde las revelaciones iniciales del Sefior de Phuchoorqo a la intercesora y su
hijo, mediante suefios y un arbol de eucalipto, se construy6 el entorno de la deidad
que paulatinamente congrega devotos quienes tienen la creencia que el Sefor de
Phuchoorqgo les concede milagros cuando recurren a él mediante oraciones, suplicas,
rituales a través de los cuales piden ayuda a la deidad en temas de salud, trabajo,
estudio, dinero, amor, entre otras necesidades. Al respecto, Marzal (2005) afirma que
los milagros son eventos que superan las capacidades reales de los devotos, se trata
de intervenciones divinas que trasciende la logica y limitaciones humanas, situacién

que reafirma la fe y devocion del creyente.

Para Durkheim (1982) la creencia es una proposicion que se da por cierta, sea
esta verdadera o falsa en su contenido, el hecho de creer le confiere subjetivamente
el estatus de verdadero. En este contexto, se aprecia en las versiones de informantes
que aseguran fueron beneficiados por la gracia y poder del Sefior de Phuchoorgo. En
diferentes casos, que excede incluso a lo que Marzal afirma, que los fieles recurren
al milagro por las carencias que hay en la sociedad, un bajo sistema sanitario, falta
de ahorros, bajo nivel educativo, entre otros. Se ha encontrado casos en el entorno
del Senor de Phuchoorqgo, en el tema de salud, por ejemplo, en que algunos fieles no
hallaron curarse de sus enfermedades en hospitales ni clinicas a pesar de tener
recursos economicos, los devotos aseguran que el Senor de Phuchoorqgo les curd
males como calculos biliares, mal de susto, infertilidad, malestares en el sistema
nervioso y digestivo, entre otras dolencias; inclusive aseveran que la deidad les libro
de intervenciones quirurgicas. Asimismo, las entrevistas exponen la intervencién de
la deidad en el tema de trabajo, donde los devotos profesores lograron nombrarse,
las personas dedicadas al negocio obtuvieron incremento en sus ganancias, los

jévenes con problemas en el ingreso a la policia consiguieron su objetivo, los

124



pobladores rurales experimentaron mejoria en la produccién agropecuaria, de igual

manera en aspectos de justicia, bienes, amor y otros.

Los fieles consideran que cuentan con el apoyo de la deidad y, en consecuencia,
recurren con frecuencia al entorno del Sefior de Phuchoorgo. De esta manera, la
devocién hacia esta divinidad se mantiene en el tiempo, y muchos se han convertido
en devotos de "Papa Phuchoorqo", como ellos lo llaman, debido al poder milagroso
que se le atribuye. En el marco de su potestad, esta deidad tiene la capacidad de
conceder milagros a sus seguidores, asi como de castigarlos por comportamientos
inapropiados, tanto hacia otras personas como hacia la propia divinidad. En relacién
con el poder, Baulenas (2016) sefala que, en el ambito religioso, se refiere a fuerzas
trascendentes atribuidas a las divinidades, las cuales pueden ser invocadas por los
creyentes. En respuesta a estas invocaciones, dichas fuerzas se manifiestan
mediante intervenciones que resaltan su omnipotencia, asi como su capacidad de
interactuar y modificar la realidad humana segun su voluntad. En el contexto del Sefior
de Phuchoorqo, los feligreses imploran su intervencion para aliviar sus carencias y
dificultades; al obtener lo solicitado, consideran que han sido escuchados por la
deidad. Esta situacion revela que el Sefor de Phuchoorqo cumple una funcion
importante en el poblado de lzcuchaca: atender las necesidades mas apremiantes de
sus devotos. Al respecto, Malinowski (1984) sostiene que los complejos modos de
comportamiento cultural deben abordarse en relacion con los procesos organicos del
cuerpo humano, asi como con ciertos aspectos de la conducta, tales como los deseos,
impulsos, emociones y disturbios fisioldgicos, los cuales deben ser regulados por el
conjunto de elementos culturales. En este sentido, dentro del entorno del Sefor de
Phuchoorqgo y desde la perspectiva de la creencia, los fieles recurren a la deidad
cuando enfrentan dificultades o carencias de diversa indole. Al considerar que sus
problemas se resuelven, creen que el Sefor de Phuchoorqo satisface no solo sus
necesidades espirituales, sino también otras mas urgentes, como la salud y el trabajo.
Por ello, hay asistentes al recinto que son devotos desde hace varios afios, algunos

incluso desde la aparicion del culto, hace ya 20 afos.

La comunicacion e interaccion de feligreses y la divinidad es permanente desde
sus revelaciones iniciales a la intercesora y su hijo, las interacciones se producen
mediante suefos en que el Sefor de Phuchoorqo asume diversas personalidades

como de nifo, anciano y policia a través de los cuales hay una intercomunicacion,

125



donde el protagonismo de la deidad es comunicativo, predictivo e interviniente; hay
casos en que en los suefos la deidad hace curaciones, situacion que posteriormente
en la realidad se concreta. Segun Pritchard (1976), en sus investigaciones entre los
Azande, un pueblo nativo de Africa, los suefios se dividen en dos categorias: los
relacionados con la brujeria y las pesadillas, considerados negativos, y los suefios
agradables, valorados como oraculares. El autor concluye que, en ambos casos, los
suefos son oraculares, es decir, predictivos. En el entorno del Sefor de Phuchoorqo,
los suefios de los fieles también son considerados oraculares, ya que cuando suefan
con la deidad que puede manifestarse como un nifo, un anciano o un policia, el
significado es interpretado por la intercesora y los devotos como un vaticinio positivo,

y se cree que estos suenos se cumplen en la realidad.

En el contexto del culto al Sefior de Phuchoorqgo, los suefos oraculares de los
devotos funcionan como simbolos sagrados en el sentido que propone Geertz (2003),
ya que integran una vision del mundo (cosmologia), una comprension del ser
(ontologia) y una orientacion moral. Estas experiencias oniricas, lejos de ser simples
manifestaciones subjetivas, adquieren un valor normativo cuando son interpretadas
por la intercesora como mensajes divinos. Asi, lo que comienza como un hecho
individual se transforma en una guia colectiva de accion, como en la determinacion
de los dias del culto o el uso ritual de las velas de colores. Esta dinamica evidencia,
como sefala Geertz, la tendencia universal de las culturas a vincular lo moral con lo
metafisico, mostrando que la ética de los devotos se construye a partir de una

ontologia sagrada revelada en los suefos.

Con relacién a los suefos, Takahiro Kato (2013) en su investigacion sobre el
Nifo Compadrito encontré que los devotos a menudo tienen suenos con la deidad,
por cuyo medio, les habla, consuela e indica como resolver sus problemas
personales, por lo que los suefios con la divinidad refuerzan la fe de sus fieles y
legitiman la santidad del Nifio Compadrito. Kato indica que los suefios, en este caso,
actuan como mecanismo cultural que, valida y perpetua la devocién, y tiene un papel
importante en la experiencia religiosa que funciona como una comunicacién divina
que fortalece la relacion entre creyentes y la figura sagrada. En este contexto, esta
comunicacién entre devotos y deidades mediante suefios son eventos que sucede a
menudo en la religiosidad popular, en diversos puntos de la sociedad, en este caso

en el ambito del Sefior de Phuchoorqgo en lzcuchaca - Anta.

126



Las velas constituyen otro medio de comunicacion con la deidad. Cuando los devotos
las encienden en el recinto ritual, estas, al consumirse, dejan formaciones de diversa
indole, las cuales son interpretadas por la intercesora. Conforme a los significados
revelados por el Sefior de Phuchoorqgo, ella ofrece indicaciones especificas que
orientan la toma de decisiones en distintos ambitos de la vida, como la salud, el
trabajo, los estudios, entre otros. Este tipo de practica no se encuentra comunmente
en otros entornos del catolicismo popular. En relacion con ello, Turner (1980) sostiene
que los rituales son conductas vinculadas a la creencia en seres sobrenaturales, en
los cuales el simbolo es la unidad basica que se manifiesta en objetos, actividades,
relaciones, acontecimientos, gestos y unidades espaciales dentro del contexto ritual.
Asi, la relacidn entre el simbolo y el ser humano se expresa en términos de intereses,
propositos, fines y medios, los cuales pueden identificarse a través de la observacion
e inferencia durante el desarrollo de los rituales. Desde esta perspectiva, el ritual de
las velas en el entorno del Sefior de Phuchoorqo se realiza los martes y viernes, dias
en los que los devotos creen establecer contacto con la deidad a través de las velas
de varios colores y la interpretacion de la mediadora. Este acto ritual tiene como
finalidad revertir situaciones criticas relacionadas con la justicia, la salud, el trabajo,
el estudio, el amor, entre otros aspectos de la vida. Por ello, las velas se encienden
reiteradamente durante los dias de culto, segun lo determinado por las formas que
adoptan las ceras, las cuales también indican el numero de velas que debe
encenderse en cada sesion, hasta que la situacion adversa se haya resuelto. En este
contexto, los rituales comprenden tanto actos como objetos como las velas que

desempeiian un rol simbdlico y performativo dentro de la practica religiosa.

Respecto a los cambios que tiene la imagen del Sefior de Phuchoorqo, algunos
piadosos estiman que la deidad tuvo modificaciones en su rostro con el paso del
tiempo, antiguamente tenia el semblante de nifio y en la actualidad dicen que posee
aspecto de anciano con barbas, otros fieles aseguran que el semblante de la deidad
es fluctuante, es decir, inicialmente era de longevo, luego como nifio y hoy en dia
tiene nuevamente aspecto de anciano. Empero, otras versiones aseveran que el
Senor de Phuchoorgo en su festividad, cuando esta acompanado de muchos devotos
presenta una figura mas reluciente, y cuando los fieles van retirandose, la imagen
oscurece con el retrato algo moreno. Asimismo, algunos feligreses expresan que en

afnos pasados el Sefor, exactamente a las 12 del mediodia abria sus ojos y los

127



miraba, y en esta época no mira al mediodia, en este aspecto, también hay quienes

creen que la imagen divina se mantiene igual.

Al respecto, Kato (2013) refiriéndose al Nifio Compadrito, basado en analisis
de relatos acopiados, los suefios de los devotos y los cambios fisicos en la divinidad,
afirma que con el transcurso del tiempo la deidad estd cambiando en su forma
corporal, como también en la creencia y culto de los fieles. En el entorno del Sefior
de Phuchoorqo, el transcurso del tiempo establecid una forma de religiosidad
asociada a la medicina alternativa, cuya practica incluye utilizar instrumentos e
insumos de la medicina cientifica, como el uso de tensidometro para medir la presién
arterial, se prescriben vitaminas y medicamentos; en esta linea con el paso del
tiempo, en el espacio del Sefior de Phuchoorqo las atenciones en salud podrian
acentuarse, por ser un tema critico, la forma de creencia y culto también podrian tener
modificaciones. La presencia de elementos de medicina tradicional y moderna para
el tratamiento de enfermedades en un contexto religioso evidencia un proceso de
hibridacién; al respecto Garcia Canclini (2001) manifiesta que el sincretismo en su
sentido mas amplio adhiere de forma simultanea diversos sistemas de creencias
religiosas y no religiosas, situacién que se observa en la doble o triple pertenencia
religiosa, también se aprecia en muchas personas que recurren a medicinas
indigenas y alopaticas para tratar ciertas enfermedades que se practican mediante
rituales catolicos o pentecostales. El autor afirma que la utilizacién sincrética de los
recursos para la salud suele acompafarse de fusiones musicales y maneras

multiculturales de organizacion social.

En el entorno del Sefor de Phuchoorqo hay referencias que entre los
asistentes se encuentran personas que pertenecen al protestantismo por razones
curativas. La ejecucion de labores de curacion se realiza mediante bafos
terapéuticos, masajes, curacion de susto, entre otros, estan asociados a la medicina
tradicional y al campo religioso. Segun Carmona (2018) la medicina tradicional esta
compuesta de carga ideoldgica y la enfermedad es un castigo resultado de las malas
acciones; por tanto, el tratamiento de las enfermedades es psicoterapéutico, donde a
través de rituales y ofrendas se recurre a la sugestion del paciente; en este contexto,
el autor pone de ejemplo la enfermedad de susto o mancharisqa (asustado) cuyo
restablecimiento es sugestivo porque en un ritual se exclama el nombre de la persona

enferma para que una parte de su alma que esta supuestamente perdido retorne a su

128



cuerpo. En el entorno del Sefor de Phuchoorqo la intercesora realiza la curacion de
susto a nifilos en un ritual con oraciones y elementos como el huevo con el cual frota
el cuerpo del paciente, como tambien exclama su nombre, el procedimiento de

curacion tiene caracter psicolégico porque se piensa que el alma ha sido afectado.

La organizacion en el ambito del Sefior de Phuchoorqo tiene una estructura de
cuatro niveles; el nivel mas alto lo ocupa la mediadora que tiene la funcién de
recepcionar los mensajes divinos, interpretarlos y viabilizar comunicados y acciones
en el devoto. El segundo nivel, lo ocupan las ayudantes de la mediadora, sus nueras,
se dedican a las actividades curativas de los pacientes a través de bafos terapéuticos
y otros, ademas del cuidado del recinto de la divinidad. En el tercer nivel estan los
hijos de la intercesora, quienes asumen por turno el cargo central el 2 de mayo en la
festividad del Sefior de Phuchoorqo que se realiza cada afio del 1 al 3 de mayo, el rol
de turnos también incluye a la intercesora. El cuarto nivel, esta constituido por los
devotos quienes realizan voluntariamente el cargo del 3 de mayo en honor al Sefor
de Phuchoorqo. Este aspecto lo explica Paz Flores (1992) quien realizé la
investigacion denominada “El Sefior de Teteqaqa se da buen trato” donde afirma que
la organizacion de los fieles en referencia a la divinidad es jerarquica, compuesta por
asociaciones que aseguran su continuidad y éxito en las celebraciones, una de ellas
es la asociacion de mayordomos, cuya funcién es supervisar el desarrollo festivo y
también buscar mayordomos cuando no hay voluntarios; otra asociacion es de
cargadores conformado por 14 miembros dirigidos por el parroco de La Recoleta, la
asociacion de Cofrados, compuesta por fieles con obligaciones concretas para la
fiesta del afo, ellos se identifican con detentes, cuyo tamano es proporcional a su
contribuciéon que se gestiona a través de la hurk’a, se dice que este grupo recibe
ordenes del Senor de Teteqaqa a través de suefos en que se presenta adoptando la
forma de mendigo, nifio y persona desconocida. En este contexto, la estructura
organizativa de esta asociacion religiosa se basa en roles definidos y con una fuerte
tradicion comunitaria, situacion fundamental para la preservacién de las festividades
en honor al Sefior de Tetegaga. En este sentido la religiosidad popular en torno a una

deidad se desarrolla en base a una organizacion jerarquica.

La difusién de la presencia del Sefior de Phuchoorqo y de su capacidad milagrosa a

favor de sus devotos se realiza principalmente a través de la comunicacion oral entre

129



personas, en diversas circunstancias y espacios, como negocios, centros educativos
o redes de amistad. No se recurre a medios de informacién ni a propaganda formal
para promover su culto. En relacién con este aspecto, Sebastian (2019), en su
investigacion “Chicho” El nifio milagroso de Ica: un caso de devociéon y santidad
popular, analiza el caso de un nifio de nueve afios que fallecié durante el terremoto
de 2007 y que, por sus presuntas revelaciones milagrosas, fue considerado un santo
popular. La devocion hacia Chicho se expandié considerablemente gracias a diversos
factores, entre ellos el papel activo de su madre en la promocion del culto, la
participacion de los devotos, y el uso de medios de comunicacion y estrategias de
comercializacién impulsadas por personas y empresas del sector turistico, que
contribuyeron a difundir el poder milagroso atribuido a esta figura. Sin embargo, el
caso del Sefior de Phuchoorqo es distinto. Se sostiene que esta deidad no desea que
su culto ni sus cualidades milagrosas sean difundidos a través de los medios masivos

de comunicacion contemporaneos.

Entre los rituales que se realizan en el entorno del Sefior de Phuchoorqo
durante su aniversario, destacan las misas y procesiones llevadas a cabo los dias 2
y 3 de mayo, las cuales son presididas por representantes de la Iglesia catdlica. Sin
embargo, en los dias ordinarios de culto martes y viernes los miembros del clero no
participan. En estas jornadas, los devotos realizan oraciones individuales propias del
catolicismo, como el Padre Nuestro, el Ave Maria, el Credo, asi como plegarias
dirigidas especificamente al Sefior de Phuchoorqo, a través de las cuales invocan su
intervencidon milagrosa. Al respecto, Firth (1951) sostiene que el ritual se caracteriza
por acciones formalizadas, repetitivas y simbdlicas, y que cumple una funcién
cohesionadora al fortalecer los valores y normas compartidas dentro de un grupo
social. La participacion en rituales, sefiala el autor, manifiesta la adhesion de los
creyentes al orden social y contribuye tanto a su mantenimiento como a su adaptacion
constante. El caso del entorno del Senor de Phuchoorgo no es ajeno a esta logica, ya
que los fieles se agrupan y participan activamente en las misas y procesiones dirigidas
por la Iglesia catdlica durante las fechas festivas, tal como sucede en otras
celebraciones patronales, donde los rituales religiosos congregan a numerosos
devotos. No obstante, a diferencia de otras festividades del ambito de la religiosidad
popular que suelen incorporar expresiones socioculturales como danzas, musica,

gastronomia, corridas de toros, presentaciones artisticas y espacios para el comercio,

130



en el caso del Sefior de Phuchoorqo estos elementos tienen un protagonismo
limitado. En su lugar, predomina una religiosidad centrada en la busqueda de

milagros, lo que confiere al culto un caracter mas devocional que festivo.

Segun Milla (1983) la cruz andina o chakana es una forma de expresar la cruz del sur
que se evidencia en la atmdsfera en el mes de mayo, en tiempo de cosechas. En la
época inka era un elemento relacionado a la astronomia, cuyas practicas se
realizaban mediante morteros con los que formaban espejos de agua; su presencia
esta en diversos complejos arqueoldgicos como Chan Chan, el Qorikancha, entre
otros. Sanchez (2016) afirma que en la actualidad en el mundo andino no hay culto
alguno en torno a la cruz cuadrada; sin embargo, en Lima los estudiantes
huancanenos de la region Puno tuvieron la idea de cambiar el nombre de la fiesta del
tres de mayo, con la festividad de la Chakana Cruz, y sobrepusieron la chakana sobre
la cruz cristiana bajo el sustento ideoldgico de reivindicacion de lo andino, cuyo
discurso combina cristianismo popular, indianismo y marxismo. En este sentido, se
aprecia que la cruz como elemento sagrado y cosmolégico se utiliza de diferente
forma en el ambito popular, como simbolo religioso, festivo, curativo y de

reivindicacion.

131



CONCLUSIONES

1. La religiosidad popular en torno al Sefior de Phuchoorgo en el Centro Poblado de
lzcuchaca Anta comprende un conjunto de creencias y practicas religiosas que se
originan a partir de una revelacion hierofanica. Esta manifestacién sagrada se expresa
en la encarnacion de la Santisima Cruz que yace en el cerro Phuchoorgo en un arbol
de eucalipto con forma de cruz, ubicado en la vivienda de una familia local de
lzcuchaca. Este arbusto, convertido en hierofania, manifiesta su poder y existencia
ante los fieles mediante hechos extraordinarios, suefios y sefiales oraculares. Estas
experiencias dan lugar a la conformacion de una comunidad de devotos que expresan
su fe mediante practicas populares orientadas a la obtencién de milagros en diversos

aspectos socioculturales.

El Sefior de Phuchoorqo en el contexto de la religiosidad popular presenta una
postura utilitaria y practica, se caracteriza por ser resolutivo e interventivo ya que la
deidad actua de manera directa en la resolucion de diversos problemas recurrentes
que aquejan a sus fieles, especialmente en el ambito de la salud. Las expresiones

culturales artisticas como las danzas y la musica tienen escasa relevancia.

2. Las creencias populares que sostienen los devotos del Seifor de Phuchoorqo
indican que esta deidad posee la capacidad de otorgar milagros en situaciones de
adversidad de diverso tipo, tales como la salud, el trabajo, la educacion, la justicia, el
amor, entre otros. Los fieles consideran que su poder milagroso permite revertir
condiciones criticas en los aspectos citados. Asimismo, creen que el Sefor de
Phuchoorqo es capaz de emitir revelaciones oraculares a través de distintos medios
y objetos, como los suefos, las velas de diversos colores y mediante la intervencion
de una intercesora. Otra creencia destacada es que la divinidad manifiesta cambios

fisicos visibles en su rostro y en su masa corporal.

3. Las practicas de culto que efectuan los devotos en honor al Sefior de Phuchoorqo
esta conformado por rituales religiosos, ceremonias festivas, curaciones, actividades
oraculares, organizacion comunitaria y difusion de la existencia de la deidad. Estas
acciones reflejan la creencia en el poder milagroso de esta deidad. Los rituales
combinan elementos del catolicismo con practicas propias, como rezos especificos,

ofrendas y encendidos de velas de diversos colores. La festividad principal, del 1 al

132



3 de mayo, incluye misas, procesion y encuentros comunitarios sin expresiones
artisticas destacadas. Las actividades oraculares y curativas tanto fisicas como
psicoldgicas son dirigidas por la intercesora, figura central en la estructura
organizativa del culto. La difusion de la existencia de la deidad y su potestad
milagrosa se realiza exclusivamente de manera interpersonal, respetando la

voluntad atribuida a la deidad de evitar la propagacién masiva.

133



RECOMENDACIONES

Se observa que el entorno del Sefor de Phuchoorqo realiza tratamientos de salud a
partir de practicas de medicina alternativa, complementadas con técnicas de medicina
cientifica tales como medicion de presion arterial y analisis sanguineos con el
propdsito de garantizar la seguridad de los pacientes. Tras relatos consistentes de
resultados positivos entre los devotos, se sugiere que las entidades publicas o
privadas del sector salud apoyen esta iniciativa, proporcionando equipos medicos

necesarios para optimizar su funcionamiento.

134



BIBLIOGRAFIA

Acosta, M. (2018). El pensamiento critico y las creencias religiosas. Sophia, coleccion
de Filosofia de la Educacion. Obtenido de
https://doi.org/10.17163/soph.n24.2018.06

Aragén Gutiérrez, C., & Aragon Gutiérrez, Y. K. (2015). Religiosidad popular en las
festividades en torno al patron San Cristobal - Cusco. Tesis de pre grado.
Universidad Nacional San Antonio Abad del Cusco, Cusco.

Arguedas, J. M. (1943). Arguedas, J. (1943) La fiesta de la cruz Danza de los Sijllas.
N° 2, Vol. 1. Revista del instituto americano del arte Cusco, 1(2).

Arguedas, J. M. (1943). La fiesta de la cruz Danza de los Sijllas. Revista del instituto
americano del arte Cusco, 1(2), 19-20.

Baulenas, A. (2016). La divinidad lllapa poder y religion en el imperio inca. Arequipa,
Peru: El lector.

Bernal, C. A. (2010). Metodologia de la investigacion. Bogota, Colombia: Pearson.

Carmona, A. (2018). Cusco magico. Obtenido de https://cuscomagico.com/wp-
content/uploads/2018/10/enfermedades-medicina-andina.pdf

CENEPRED. (2018). Mapa de peligros y medidas de mitigacion ante desastres de la
ciudad de Anta- Izcuchaca. Obtenido de
file:///F:/EDZ_ANTA_ comp.pdf/http://sigrid.cenepred.gob.pe/sigridv3/bibliotec
al4327 _mapa- de-peligros-y-medidas-de-mitigacion-ante-desastres-de-
laciudad-de-anta-izcuchaca.pdf.

Coluccio, F. (1986). Cultos y canonizaciones populares de Argentina. Buenos Aires:

Editorial Del Sol.

135



Creswell, J. (2007). ndagacion cualitativa y disefio de investigacion: Eleccion entre
cinco enfoques. Thousand Oaks: Sage publications.

Creswell, J. W. (2014). Diserio de investigacion: Enfoques cualitativos, cuantitativos y
mixtos. California, Estados unidos: Sage publications.

Curatola, P. M., & Ziotkowski, M. S. (2008). Adivinacion y oraculos en el mundo andino
antiguo. En M. Rostworowski, Peregrinaiones y procesiones rituales en los
andes (pags. 181 - 204). Lima: Editorial de la Pontificia Universidad Catolica
del Peru.

Durkheim, E. (1982). Las formas elementales de la vida religiosa. Madrid: Akal editor.

Eliade, M. (1973). Lo sagrado y lo profano. Madrid: Guadarrama.

Firth, R. (1951). Elements of Social Organization. California: Watts.

Flores, J., Kuon, E., & Samanez, R. (2009). Cuzco el lenguaje de la fiesta. Lima, Peru:
Banco de crédito.

Garcia, N. (2001). Culturas Hibridas, estrategias para entrar y salir de la modernidad.
Buenos Aires, Argentina: PAIDOS.

Geertz, C. (2003). La interpretacion de las culturas. Barcelona: Editorial Gedisa, S.A.

Hammersley, M., & Atkinson, P. (2007). Ethnography Principles in practice Third
edition. Canada: British Library Cataloguing in Publication Data.

Hocart, A. (1952). "Mito, Ritual y Costumbre"”, Ensayos Heterodoxos. Espafia: Siglo
XXI de Espana editores, S.A. .

Hocart, A. (1952). "Mito, Ritual y Costumbre". Ensayos heterodoxos. Espafa: Siglo
XXI de Espana editores, S.A.

Hocart, A. (1952). "Mito, Ritual y Costumbre". Ensayos heterodoxos. Espafa: Siglo

XXI| de Espafia editores, S.A.

136



Huayhua, R., & Zumina, C. M. (2024). La comparsa Mestiza Qoyacha en la
peregrinacion al Serior de Qoylluriti: Caso comunidades de Araycalla y
Anyarate "Nacion Paruro” afio 2022. Tesis de pre grado, Universidad Nacional
de San Antonio Abad del Cusco, Cusco.

INEIl. (2017). Censos nacionales 2017: Xll de poblacion, VII de vivienda y Il de
comunidades indigenas. Obtenido de
https://cens02017.inei.gob.pe/resultados-definitivos-de-los-censos-
nacionales-2017/

Julia, C. (2010). El milagro en la construccion del culto a Nuestra Sefiora de
Copacabana (virreinato del Peru, 1582-1651). Estudios Atacamerios
Arqueologia y Antropologia Surandina, 35-56.

Kato, T. (2013). Tejido de suerios, imagenes y fiestas en el mundo andino. Lima:
Fondo Editorial del Congreso del Peru.

Malinowski, B. (1984). Una teoria cientifica de la cultura. Madrid: SARPE.

Marzal, M. (2005). Los santos y la trasformacion religiosa del Peru colonial. Lima,
Peru: Pontificia universidad catdlica del Peru.

Marzal, M. M. (1988). La transformacion religiosa peruana. Lima: Pontificia
Universidad Catolica del Peru.

Marzal, M. M. (2002). Tierra encantada. Tratado de antropologia religiosa de América
Latina. Madrid: Editorial Trotta. S.A.

Maxwell, J. A. (2013). Disefio de investigacion cualitativa: un enfoque interactivo.
Thousand Oaks, California: SAGE Publications, Inc.

Milla, C. (1983). Génesis de la cultura andina. Lima, Peru: Colegio de arquitectos del

Peru.

137



Millones, L. (1999). Dioses Familiares: Festivales populares en el Peru
contemporaneo. Lima: Fondo editorial del congreso del Peru.

Millones, L., & Hiroyasu, T. (2010). La cruz del Peru. Lima: Fondo Editorial del
Pedagogico San Marcos.

Mucipalidad Provincial de Anta. (2015). Plan de desarrollo de Anta. Obtenido de
https://es.scribd.com/doc/275799718/Plan-de-desarrollo-de-Anta- al-2015-
FINAL-pdf.

Olivas Weston, M. (1999). Peregrinaciones en el Peru. Lima: Fondo editorial de la
Escuela profesional de Turismo y Hoteleria de la Universidad San Martin de
Porras.

Patton, M. Q. (2002). Métodos de investigacion y evaluacion cualitativos (3.2 ed.).
London: Thousand Oaks, CA: Sage Publications.

Paz Flores, P. (1992). “El sefior de Tetegaga se da buen trato”. En H. Tomoeda, & F.
O. A., El Qosqo. Antropologia de la Ciudad (pags. 229 - 269). Cuzco: Ministerio
de educacion del Japon & Centro de estudios andinos Cusco - CEAC.

Pritchard, E. E. (1976). Brujeria, magia y oraculos entre los Azande. Barcelona:
Editorial Anagrama.

Quispe, E. (2020). Aspectos Socio-culturales del proceso de urbanizaciéon en el
poblado de Izcuchaca. Tesis, Universidad Nacional de San Antonio Abad del
Cusco, Cusco. Obtenido de
https://repositorio.unsaac.edu.pe/handle/20.500.12918/5556

Quispe, L. (2017). “Mejoramiento de la Transitabilidad Vehicular y Peatonal del Jiron.
Arica Tramos 1, 2, 3 y 4, de la Urbanizacién Maria Candelaria del Distrito de

Anta, Provincia de Anta y Departamento del Cusco”. Tesis , Universidad Alas

138



Peruanas, Cusco. Obtenido de
https://repositorio.uap.edu.pe/handle/20.500.12990/3277

Sampieri, H. (2014). Metodologia de la investigacion (6ta edicion). Espana: McGraw-
Hill Interamericana de Espafa S.L.

Sanchez, C. D. (2016). La Chakana y la Cruz cristinana: rituales religién, fiestas,
ideologias y simbologias en los conjuntos de sikuris urbanos. Arqueologia y
sociedad, 1(32), 533-554.

Sebastian, J. (2019). Tesis de post grado. “Chicho” El nifio milagroso de Ica: Un caso
de devocion y santidad popular. Pontificia Universidad Catdlica del Peru, Lima.
Obtenido de /tesis.pucp.edu.pe/repositorio/bitstream/handle/

Seligmann, L. J. (2015). La vida en las calles. Cultura, poder y economia entre las
mujeres de los mercados del Cusco. Lima: IEP Instituto de Estudios Peruanos.

Taylor, S., & Bogdan, R. (1987). Introduccion a los métodos cualitativos de
investigacion, la busqueda de significados. barcelona, Espana: Paidos.

Turner, V. (1980). La selva de los simbolos, aspectos del ritual ndembu. Madrid: Siglo
xxi de espai\a editores, s.a.

Turner, V. W. (1973). Simbolismo y Ritual. Lima: Pontificia Universidad Catdlica del
Peru.

Yin, R. K. (2018). Investigacion y aplicaciones de estudios de caso: Disefio y métodos
(6.2 ed.). California : Thousand Oaks, CA: Sage publications.

Zabaleta, I. (2005). Ficha técnica de sincretismo religioso y los cultos animistas, la

santeria, el vudu. Madrid, Espafia: Edimat.

139



MATRIZ DE CONSISTENCIA

ANEXOS

Problema Objetivos Tematica Metodologia Categorias
Pregunta general Objetivo General Método Creencias
a) Comprender como es la El método que se | religiosas
. religiosidad popular en empleé en la opulares
a) ¢Coémo es la torno al Sefior de Investigacion I?/I'Ip lud
religiosidad popular en | Phuch | cent o de | llagros en saiu
uchoorqo en el centro partio e los : :
~ Milagros en trabajo
torno al Sefor de poblado de Izcuchaca enfoques : PP
L - Milagros en justicia
Phuchoorqo en el Distrito de Anta-Cusco. fenomenoldgicos Milagros en amor
centro poblado de y etnograficos Milagros en bienes
Izcuchaca Distrito de Tecnicas Milagros en estudios
Anta-Cusco, 20237 Son la
’ ' Religiosidad observacion Creencia en castigos
popular participante y la . .
entrevista mediante acc@entes.
Preguntas Objetivos especificos estructurada Otras desgracias
especificas a) ldentificar las creencias Instrumentos Creencia en Suefos
relacionadas al Sefior de Cuestionario de | Creencia de la
a) ¢ En que consisten Phuchoorqo en'el poblado entrevista, g_l’u'a revelacion mediante
las creencias ietlzcgchaca Distrito de gﬁadoebrigrvamodne, velas.
relacionadas al Sefior nta-Lusco campo Creencia en cambios
de Phuchoorqo en el - o ’ en la imagen de la
g b) Describir que practicas grabadora Y| nag
poblado de Izcuchaca g lto efectian | camara hierofania.
Distrito de Anta- © culio etectuan 1os fotografica

Cusco?

devotos en honor al Sefior

de Phuchoorqo en el

Practicas religiosas
populares

140



b) ¢ Qué practicas de
culto efectuan los
devotos en honor al
Senor de Phuchoorqo
en el poblado de
Izcuchaca Distrito de
Anta-Cusco?

poblado de Izcuchaca
Distrito de Anta Cusco.

Organizacion
Difusion
Participacion
Cargo

Devoto
Celebracion festiva
Oraciones

Rituales

Misas

Procesiones
Ofrendas

Banos terapéuticos
Curaciones del susto

141



