
UNIVERSIDAD NACIONAL SAN ANTONIO ABAD DEL CUSCO 

FACULTAD DE CIENCIAS SOCIALES 

ESCUELA PROFESIONAL DE ANTROPOLOGÍA  

 

 

 

 

 

 

 

 

TESIS 

 

 

 
 

 

PRESENTADA POR: 

                                                                Br. YUREMA TREYZI VARGAS VELARDE  

 

PARA OPTAR AL TÍTULO PROFESIONAL 
DE LICENCIADA EN ANTROPOLOGÍA  

 

                                                                ASESOR: 

                                                                Dr. RONNY ANDREE CHACÓN GUEVARA   

 

 

CUSCO- PERÚ 

2025 

RELIGIOSIDAD POPULAR: UN ESTUDIO SOBRE EL SEÑOR DE 
PHUCHOORQO EN EL CENTRO POBLADO DE IZCUCHACA 

DISTRITO DE ANTA- CUSCO, 2023 





Universidad Nacional San Antonio Abad del Cusco

Tesis Religiosidad Popular Yurema (1).pdf

 

Detalles del documento

Identificador de la entrega

trn:oid:::27259:546279270

Fecha de entrega

14 ene 2026, 6:02 p.m. GMT-5

Fecha de descarga

14 ene 2026, 6:11 p.m. GMT-5

Nombre del archivo

Tesis Religiosidad Popular Yurema (1).pdf

Tamaño del archivo

3.6 MB

144 páginas

44.208 palabras

232.176 caracteres

Página 1 de 156 - Portada Identificador de la entrega trn:oid:::27259:546279270

Página 1 de 156 - Portada Identificador de la entrega trn:oid:::27259:546279270



8% Similitud general
El total combinado de todas las coincidencias, incluidas las fuentes superpuestas, para ca…

Filtrado desde el informe

Bibliografía

Texto citado

Texto mencionado

Fuentes principales

7% Fuentes de Internet

2% Publicaciones

4% Trabajos entregados (trabajos del estudiante)

Marcas de integridad
N.º de alertas de integridad para revisión

No se han detectado manipulaciones de texto sospechosas.
Los algoritmos de nuestro sistema analizan un documento en profundidad para 
buscar inconsistencias que permitirían distinguirlo de una entrega normal. Si 
advertimos algo extraño, lo marcamos como una alerta para que pueda revisarlo.

Una marca de alerta no es necesariamente un indicador de problemas. Sin embargo, 
recomendamos que preste atención y la revise.

Página 2 de 156 - Descripción general de integridad Identificador de la entrega trn:oid:::27259:546279270

Página 2 de 156 - Descripción general de integridad Identificador de la entrega trn:oid:::27259:546279270



 

II 

 

 DEDICATORIA 

 

 

A mis queridos padres: Hidelzuith y Albert, por su 

amor incondicional, apoyo constante y por 

enseñarme el verdadero valor del esfuerzo. Sin su 

guía y sacrificios, este logro no habría sido posible. 

A mis hermanas: Tomasa y Ch’aska, por su 

compañía, motivación y por ser siempre una fuente 

de alegría y fortaleza en mi vida. Gracias por creer 

en mí en cada paso del camino.  

A Batygasper, cuya luz y compañía perdurarán 

siempre en mi corazón. Gracias por haber llenado 

mi vida de amor y alegría. 

Yurema Treyzi  

 

 

 

 

 

 

 



 

III 

 

 AGRADECIMIENTOS 

Expreso mi sincero agradecimiento a Dios, por darme fuerza, sabiduría y 

perseverancia para llegar a este momento. Su guía y bendiciones fueron 

fundamentales en cada paso de este proceso. 

A la Universidad Nacional de San Antonio Abad del Cusco, por brindarme la 

oportunidad de formarme en un ambiente académico de calidad, siendo clave en mi 

crecimiento personal y profesional. 

A los docentes de la Escuela Profesional de Antropología, por su dedicación, 

enseñanza y compartir su vasto conocimiento, que fue crucial para mi desarrollo 

intelectual. 

En especial, agradezco profundamente al Dr. Ronny Andree Chacón Guevara, mi 

asesor, por su paciencia, orientación y constante apoyo en el desarrollo de la tesis. 

Su compromiso y experticia fueron esenciales para que este trabajo vea la luz. 

Finalmente, a la familia Velarde Puma, a los devotos del Señor de Phuchoorqo y a 

Franns, gracias por brindarme su apoyo y por ser fuente de energía positiva, fortaleza 

y motivación a lo largo de este proceso. 

 Yurema Treyzi Vargas Velarde



 

1 

 

 

 

INDICE 
DEDICATORIA .......................................................................................................... II 
AGRADECIMIENTOS ............................................................................................... III 
RESUMEN ................................................................................................................. 5 

INTRODUCCIÓN ....................................................................................................... 7 

CAPÍTULO I ............................................................................................................... 9 

1 ASPECTOS METODOLÓGICOS DE LA INVESTIGACIÓN ........................ 9 

1.1 PLANTEAMIENTO DEL PROBLEMA ........................................................... 9 

1.1.1 Pregunta general: ........................................................................................ 10 

1.1.2 Preguntas específicas: ................................................................................ 10 

1.2 JUSTIFICACIÓN ......................................................................................... 11 

1.3 OBJETIVOS ................................................................................................ 12 

1.3.1 Objetivo general .......................................................................................... 12 

1.3.2 Objetivos específicos .................................................................................. 12 

1.4 MARCO TEÓRICO ..................................................................................... 12 

1.4.1 Estado del arte ............................................................................................ 12 

1.4.1.1 Estudios sobre santos canonizados ......................................................... 12 

1.4.1.2 Estudios sobre santos no canonizados .................................................... 14 

1.4.1.3 Hierofanías con imágenes y advocaciones de Cristo .............................. 15 

1.4.2 Bases teóricas ............................................................................................. 23 

1.4.2.1 La religiosidad popular ............................................................................. 23 

1.4.2.2 Simbolismo .............................................................................................. 24 

1.4.2.3 Funcionalismo .......................................................................................... 25 

1.4.2.4 Rituales .................................................................................................... 26 

1.4.2.5 Sueños y oráculos ................................................................................... 27 

1.4.2.6 Hibridación ............................................................................................... 27 

1.4.3 Marco conceptual ........................................................................................ 28 

1.5 METODOLOGÍA ......................................................................................... 33 

1.5.1 Método de investigación ............................................................................. 33 

1.5.2 Enfoque metodológico ................................................................................ 34 

1.5.3 Nivel de investigación ................................................................................. 34 

1.5.4 Tipo de investigación .................................................................................. 35 

1.5.5 Técnicas de investigación ........................................................................... 36 

1.5.6 Instrumentos de investigación ..................................................................... 36 

1.5.7 Unidad de análisis y observación ................................................................ 37 

1.5.8 Población y muestra .................................................................................... 38 

1.5.9 Método de análisis ...................................................................................... 39 

CAPÍTULO II ............................................................................................................ 40 

2 ASPECTOS GENERALES DEL ÁMBITO DE INVESTIGACIÓN ............... 40 

2.1 Ubicación geográfica ................................................................................... 40 

2.2 Vías de acceso ............................................................................................ 41 

2.3 Clima ........................................................................................................... 41 

2.4 Topografía y tipo de suelo ........................................................................... 41 



 

2 

 

2.5 Reseña histórica del poblado de Izcuchaca ................................................ 42 

2.6 Población .................................................................................................... 42 

2.6.1 Población económicamente activa .............................................................. 43 

2.6.2 Actividades económicas .............................................................................. 44 

2.7 Educación ................................................................................................... 45 

2.8 Salud ........................................................................................................... 46 

2.8.1 Afiliación a un tipo de seguro de salud ........................................................ 47 

2.8.2 Enfermedades principales ........................................................................... 48 

2.9 Servicios básicos ........................................................................................ 48 

2.9.1 Agua ............................................................................................................ 48 

2.9.2 Desagüe ...................................................................................................... 48 

2.9.3 Electricidad .................................................................................................. 48 

2.10 Manifestaciones culturales .......................................................................... 48 

2.10.1 Costumbres tradicionales ........................................................................ 49 

2.10.2 Grupos religiosos ..................................................................................... 50 

CAPÍTULO III ........................................................................................................... 51 

EL SEÑOR DE PHUCHOORQO, HISTORIA DE SU APARICIÓN.......................... 51 

CAPÍTULO IV .......................................................................................................... 62 

4 EL SEÑOR DE PHUCHOORQO, CREENCIAS Y PRÁCTICAS 
RELIGIOSAS ........................................................................................................... 62 

4.1 CREENCIAS ............................................................................................... 62 

4.1.1 Milagros ...................................................................................................... 62 

4.1.1.1 Salud ........................................................................................................ 62 

4.1.1.2 Trabajo ..................................................................................................... 64 

4.1.1.3 Justicia ..................................................................................................... 65 

4.1.1.4 Amor ........................................................................................................ 67 

4.1.1.5 Bienes ...................................................................................................... 68 

4.1.1.6 Estudios ................................................................................................... 69 

4.1.2 Castigos ...................................................................................................... 71 

4.1.2.1 Accidentes ............................................................................................... 72 

4.1.2.2 Otras desgracias ...................................................................................... 73 

4.1.3 Sueños y revelaciones ................................................................................ 75 

4.1.3.1 Sueños ..................................................................................................... 75 

4.1.3.2 Revelaciones de las velas ....................................................................... 77 

4.1.3.3 Cambios en la imagen de la hierofanía .................................................... 84 

4.2 PRÁCTICAS RELIGIOSAS ......................................................................... 87 

4.2.1 Organización ............................................................................................... 87 

4.2.2 Difusión ....................................................................................................... 88 

4.2.3 Participación ................................................................................................ 91 

4.2.4 Cargo .......................................................................................................... 91 

4.2.5 Devoto ......................................................................................................... 96 

4.2.6 Celebración festiva ...................................................................................... 98 

4.2.7 Oraciones .................................................................................................. 101 

4.2.8 Rituales ..................................................................................................... 103 

4.2.9 Misas ......................................................................................................... 103 

4.2.10 Procesiones ........................................................................................... 106 



 

3 

 

4.2.11 Ofrendas ................................................................................................ 109 

4.2.12 Baños terapéuticos ................................................................................ 112 

4.2.13 Curaciones del susto ............................................................................. 119 

CAPÍTULO V ......................................................................................................... 122 

DISCUSIÓN DE LA INVESTIGACIÓN .................................................................. 122 

CONCLUSIONES .................................................................................................. 132 

RECOMENDACIONES .......................................................................................... 134 

BIBLIOGRAFÍA ..................................................................................................... 135 

ANEXOS ................................................................................................................ 140 

 

 
Índice de figuras 

 
Figura 1 Mapa del centro poblado de Izcuchaca………….…………………………...44 
Figura 2 Árbol de eucalipto antes de la posesión espiritual del Señor de Phuchoorqo
 ................................................................................................................................. 53 
Figura 3 Árbol de eucalipto que contiene el espíritu del Señor de Phuchoorqo ...... 55 
Figura 4 Imagen del árbol desnudo del Señor de Phuchoorqo ............................... 57 
Figura 5 Cargo de la Santísima Cruz del cerro Phuchoorqo ................................... 59 
Figura 6 Fotografía del Señor de Phuchoorqo ........................................................ 60 
Figura 7 encendido de velas de pedido en el recinto donde yace el Señor de 
Phuchoorqo .............................................................................................................. 79 
Figura 8 Primeras formaciones de las ceras de las velas de pedido ....................... 83 
Figura 9 La intercesora e interpretación de velas de pedido ................................... 83 
Figura 10 Cambios en la imagen del Señor de Phuchoorqo ................................... 86 
Figura 11 Estructura de organización del entorno del Señor de Phuchoorqo ......... 88 
Figura 12 Organización de la mayordomía .............................................................. 92 
Figura 13 Fotografia de los mayordomos del Señor de Phuchoorqo 2011 .............. 95 
Figura 14 Fotografía de los mayordomos 2019 ....................................................... 95 
Figura 15 Devotos del Señor de Phuchoorqo .......................................................... 98 
Figura 16 Reparto de comida en la festividad del Señor de Phuchoorqo .............. 100 
Figura 17 Imagen de las oraciones impresas en el recinto del Señor de Phuchoorqo
 ............................................................................................................................... 101 
Figura 18 Fotografía de los devotos orando al Señor de Phuchoorqo .................. 102 
Figura 19 Fotografía de los feligreses del Señor de Phuchoorqo orando en el recinto
 ............................................................................................................................... 103 
Figura 20 Fotografía de la celebración de misa por el día del Señor de Phuchoorqo 
2008 ....................................................................................................................... 105 
Figura 21 Fotografía de la celebración de misa por el día del Señor de Phuchoorqo 
2022 ....................................................................................................................... 105 
Figura 22 Bendición final en la misa en honor al Señor de Phuchoorqo ............... 106 
Figura 23 Procesión del Señor de Phuchoorqo el 3 de mayo ............................... 108 
Figura 24 Procesión de la imagen del Señor de Phuchoorqo ............................... 108 
Figura 25 Retorno de la imagen después de la procesión .................................... 109 
Figura 26 Ofrendas y exvotos en honor al Señor de Phuchoorqo ......................... 110 
Figura 27 Ofrendas para el Señor de Phuchoorqo ................................................ 112 



 

4 

 

Figura 28 Selección de las hierbas para el uso de los baños terapéuticos ........... 114 
Figura 29 Preparación de los baños terapéuticos a base de hierbas .................... 114 
Figura 30 Baños terapéuticos como práctica de sanación .................................... 119 
Figura 31 Curación del susto ................................................................................. 121 
 

 

Índice de tablas 

 
Tabla 1 Población del distrito de Anta ...................................................................... 43 
Tabla 2 Población económicamente activa .............................................................. 43 
Tabla 3 Actividades económicas ............................................................................. 44 
Tabla 4 Instituciones educativas en el ámbito de Izcuchaca ................................... 45 
Tabla 5 Academias preuniversitarias ....................................................................... 46 
Tabla 6 Ubicación de los servicios de salud ............................................................ 46 
Tabla 7 Afiliación a seguro de salud ........................................................................ 47 
Tabla 8 Grupos religiosos ........................................................................................ 50 
Tabla 9 Creencia en la revelación del Señor de Phuchoorqo mediante velas ......... 78 
Tabla 10 Significado de las figuras que forman las ceras ........................................ 80 
Tabla 11 Gastos del cargo en la festividad del Señor de Phuchoorqo .................... 94 
Tabla 12 Listado de hierbas ................................................................................... 113 
Tabla 13 Clasificación de hierbas .......................................................................... 116 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

5 

 

 RESUMEN 

La presente investigación, aborda las expresiones religiosas populares que rodean a 

esta deidad local. La problemática identificada parte de que, dentro del marco del 

catolicismo, la religiosidad popular suele asociarse a prácticas estereotipadas como 

misas, procesiones, romerías, danzas, música, corridas de toros y entre otros. Sin 

embargo, en el contexto del culto al Señor de Phuchoorqo, durante los días de 

veneración los martes y viernes, se han observado manifestaciones singulares como 

baños terapéuticos para la curación de enfermedades físicas, el tratamiento del 

"susto" mediante el llamado del ánimo, rituales con velas multicolores e 

interpretaciones oraculares a cargo de la intercesora de la deidad. Estas 

manifestaciones culturales motivaron el estudio, cuyo objetivo fue comprender la 

religiosidad popular en torno al Señor de Phuchoorqo en el centro poblado de 

Izcuchaca. La investigación se desarrolló desde un enfoque cualitativo, empleando 

los métodos etnográfico y fenomenológico, y utilizó la observación y la entrevista 

como principales técnicas de recolección de información. Los resultados revelan que 

la religiosidad popular en torno al Señor de Phuchoorqo está constituida por un 

conjunto de creencias y prácticas religiosas originadas en una hierofanía. Según la fe 

de los devotos, esta deidad posee el poder de obrar milagros. La conclusión más 

significativa es que el Señor de Phuchoorqo es concebido como una figura con 

capacidad milagrosa para revertir situaciones críticas en distintos ámbitos de la vida 

de los fieles. Por ello, los devotos le rinden culto mediante prácticas religiosas 

particulares que reflejan sus creencias populares sobre esta divinidad. 

Palabras clave: Religiosidad popular, Creencias religiosas, Prácticas populares, 

Medicina tradicional. 

 

 

 

 

 



 

 

6 

 

ABSTRACT 

This research addresses the popular religious expressions surrounding this local deity. 

The identified problem stems from the fact that, within the framework of Catholicism, 

popular religiosity is often associated with stereotypical practices such as masses, 

processions, pilgrimages, dances, music, bullfights, and others. However, in the 

context of the cult of the Lord of Phuchoorqo, during the days of veneration on 

Tuesdays and Fridays, unique manifestations have been observed, such as 

therapeutic baths for the cure of physical ailments, the treatment of "fright" through 

spiritual invocations, rituals with multicolored candles, and oracular interpretations by 

the deity's intercessor. These cultural manifestations motivated the study, whose 

objective was to understand popular religiosity surrounding the Lord of Phuchoorqo in 

the town of Izcuchaca. The research was conducted using a qualitative approach, 

employing ethnographic and phenomenological methods, and utilizing observation 

and interviews as the primary data collection techniques. The results reveal that 

popular religiosity surrounding the Lord of Phuchoorqo is comprised of a set of beliefs 

and religious practices originating from a hierophany. According to the faith of the 

devotees, this deity possesses the power to perform miracles. The most significant 

conclusion is that the Lord of Phuchoorqo is conceived as a figure with miraculous 

capabilities to reverse critical situations in various aspects of the lives of the faithful. 

Therefore, devotees worship him through specific religious practices that reflect their 

popular beliefs about this divinity. 

Keywords: Popular religiosity, Religious beliefs, Popular practices, Traditional 

medicine. 

 

 

 

 

 



 

 

7 

 

 INTRODUCCIÓN 

La presente investigación tiene por objetivo identificar el culto al Señor de 

Phuchoorqo, considerando su aparición en la construcción de mitos utilizados por los 

devotos. El mito inicial es la revelación en los sueños de la señora Plácida Puma, 

quien es moradora del distrito de Izcuchaca, como también se percibe la impregnación 

del poder de Dios en un árbol de eucalipto con forma de cruz que se encuentra en la 

vivienda de la mencionada devota. En este sentido, el arbusto se convierte en un 

elemento hierofánico al que los fieles rinden culto con el fin de alcanzar su gracia. La 

propagación de mitos respecto a los milagros que confiere la deidad hace que se 

incremente los creyentes, concurriendo a los cultos los martes y viernes de todas las 

semanas del año. Cabe señalar que esta expresión religiosa está asociada al 

catolicismo por tratarse de la figura de Jesucristo, por lo que los representantes de la 

iglesia católica participan en la celebración de misas en su honor. 

Su reciente aparición respecto a otros santos como el Señor de Qoyllurit’i, el 

Señor de Huanca u otras deidades populares, corroboran que el Señor de 

Phuchoorqo aún no es muy conocido a nivel de la región de Cusco; asimismo, no se 

realizaron estudios académicos al respecto. Se constató que el culto a la deidad en 

referencia tiene peculiaridades como la realización de actividades curativas de 

enfermedades por una intercesora, se trata de una persona que captó la revelación 

inicial del Señor de Phuchoorqo mediante un árbol de eucalipto. 

Entre las motivaciones para la presente investigación fue la observación de 

una permanente concurrencia de personas al recinto donde se encuentra la deidad, 

el Señor de Phuchoorqo, que físicamente es una especie de cruz con los brazos 

levantados y extendidos hacia arriba, el material que lo compone es un árbol de 

eucalipto que aún se encuentra enraizado en la tierra, los días de culto se realizan los 

martes y viernes. En el espacio sagrado, se presenció a fieles participando en 

acciones de curación de males físicos y psicológicos, como el tratamiento del susto, 

también la práctica de rituales de oración y pedido con ceras de velas multicolores a 

cargo de la intercesora y de otros feligreses. 

La revisión bibliográfica indica la aparición de santos en diferentes contextos a 

nivel nacional, incluso en el plano internacional como el caso de la Virgen de 

Copacabana en Bolivia; al respecto, Curatola y Ziółkowski (2008) indican es una 

superposición sobre una huaca prehispánica y que existe sincretismo en su 



 

 

8 

 

peregrinación. Las apariciones similares al Señor de Phuchoorqo son la cruz de 

Pañalá en Mórrope Lambayeque y el Señor de Wimpillay en Cusco.  Según la 

mitología afirma que al cortar parte de sus ramas brotó sangre y apareció la imagen 

de Cristo impregnado en el árbol. Es relevante en la presente época investigar cómo 

la creencia religiosa va desarrollándose en la población andina y es parte de la 

identidad cultural de los pobladores peruanos. 

La presente investigación está conformado por cinco capítulos; el primero lo 

conforma los aspectos metodológicos de la investigación; el segundo, expone los 

aspectos generales del contexto de la investigación; el tercero refiere a la historia de 

la aparición del Señor de Phuchoorqo; el cuarto contiene las creencias y prácticas 

que se construye en la actualidad en el entorno del señor; en el quinto se presenta la 

discusión de la investigación; finalmente, se menciona las conclusiones, 

recomendaciones, referencias y anexos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

9 

 

 CAPÍTULO I 

1 ASPECTOS METODOLÓGICOS DE LA INVESTIGACIÓN 

1.1  PLANTEAMIENTO DEL PROBLEMA  

El poblado de Izcuchaca en Anta es ampliamente religioso, y en el marco del 

catolicismo se efectúan diversas celebraciones como la fiesta de la cruz el 3 de mayo, 

la octava del Señor de Qoyllurit’i, la semana santa, la celebración de la Virgen Inma 

culada Concepción el 8 de diciembre; en general, las celebraciones se realizan con 

misas, oraciones, procesiones, presentación de danzas, entre otras actividades; por 

otro lado, la religiosidad en el cristianismo protestante lo componen grupos religiosos 

como el movimiento israelita, los pentecostales, el movimiento evangélico peruano, 

iglesia evangélica e iglesia peruana, que tienen también adeptos con los que realizan 

diversas actividades de culto; en este contexto religioso cristiano, el entorno del Señor 

de Phuchoorqo presenta peculiaridades en su festividad, ya que algunas prácticas 

que se efectúan durante los días de culto no son característicos del clero católico. 

A principios del año 2001 se produjo la aparición del Señor de Phuchoorqo en 

la vivienda de la familia Velarde-Puma, en el distrito de Anta. Esta manifestación fue 

reconocida a partir de una serie de acontecimientos y revelaciones oníricas que la 

familia interpretó como señales de una presencia sagrada vinculada al árbol de 

eucalipto ubicado en su propiedad. A partir de estas experiencias, la familia asumió 

que el Señor de Phuchoorqo se había asentado espiritualmente en aquel lugar, 

iniciándose así su devoción y el reconocimiento de esta hierofanía como portadora de 

un carácter milagroso. Con el tiempo, esta aparición llegó a convocar a un entorno de 

fieles que encontraron en ella una fuente de fe, protección y favores espirituales. La 

devoción se fortaleció hasta consolidar prácticas rituales y celebraciones propias, 

cuya festividad principal se realiza cada 2 y 3 de mayo, en el marco de la tradicional 

Fiesta de las Cruces. 

El Señor de Phuchoorqo recibe la visita de personas del lugar y de feligreses 

de otros lugares del país, los días de culto ordinario se realizan los martes y viernes 

durante el año, como también en las fechas de su celebración para lograr la gracia de 

la deidad, en diferentes temas como salud, justicia, trabajo, amor, entre otros. Parte 

de las actividades en torno al Señor de Phuchoorqo también se efectúan ceremonias 

como misas, procesiones, oraciones, ofrendas; asimismo, se hacen labores de 



 

 

10 

 

curación de enfermedades. Estas labores se realizan mediante una intercesora que 

hace interpretaciones simbólicas, como por ejemplo develar el significado del 

comportamiento de las velas, curaciones de susto, baños de florecimiento, entre otras 

actividades.  

La religiosidad popular se expresa notoriamente en las festividades patronales, 

con manifestaciones artísticas, coreográficas, musicales y gastronómicas asociados 

a santos y vírgenes, cuyas razones de participación son la devoción, la fe, la 

costumbre y la identidad referido al lugar de origen. Para el caso del entorno del Señor 

de Phuchoorqo, su presencia genera diversas actividades que se alejan de la doctrina 

oficial de la iglesia, en ese sentido, fue necesario investigar las creencias que se 

forman en los devotos en referencia a la deidad, con el fin de conocer y explicar las 

directrices que va asumiendo la religiosidad popular en la sociedad con prácticas de 

curación de males y donde la diversión tiene poco espacio. 

Las prácticas religiosas de los sectores marginados desafían la hegemonía 

eclesial y destacan las desigualdades sociales. Además, explora procesos históricos 

de sincretismo entre religiones indígenas y el catolicismo, cruciales para comprender 

la evolución de la fe en contextos coloniales y postcoloniales. Ignorar estas 

manifestaciones es desestimar una parte vital del tejido cultural y social de muchas 

comunidades. 

Conforme a lo expuesto se plantean las siguientes preguntas de investigación: 

1.1.1 Pregunta general: 

¿Cómo es la religiosidad popular en torno al Señor de Phuchoorqo en el centro 

poblado de Izcuchaca, distrito de Anta - Cusco, 2023? 

1.1.2 Preguntas específicas: 

¿En qué consiste las creencias relacionadas al Señor de Phuchoorqo en el poblado 

de Izcuchaca, distrito de Anta - Cusco? 

¿Qué prácticas de culto efectúan los devotos en honor al Señor de Phuchoorqo en el 

poblado de Izcuchaca, distrito de Anta - Cusco? 

 



 

 

11 

 

1.2  JUSTIFICACIÓN  

La presente investigación se justifica por su contribución al entendimiento de la 

religiosidad popular en los andes, específicamente en torno al culto al Señor de 

Phuchoorqo en el centro poblado de Izcuchaca, distrito de Anta, Cusco. Esta 

expresión religiosa local representa no solo una forma particular de espiritualidad, sino 

también una compleja red de significados culturales, simbólicos y sociales que 

articulan la vida cotidiana de los devotos. 

A partir de los aciertos, se demuestra que la religiosidad popular en este contexto se 

fundamenta en una firme creencia en la capacidad milagrosa del Señor de 

Phuchoorqo para intervenir en aspectos vitales como la salud, la economía, la justicia, 

el amor y la educación. Estos milagros se canalizan a través de prácticas rituales 

específicas que incluyen ofrendas, velas de colores con significados simbólicos, 

plegarias, baños terapéuticos y revelaciones oníricas, generando una relación de 

comunicación directa entre la deidad y los fieles, mediada por una intercesora. La 

investigación también revela un interesante proceso de hibridación entre la religión, 

la medicina tradicional y la ciencia moderna, en que la curación espiritual mediante 

rituales sagrados y plantas medicinales convive con elementos de la medicina 

científica. Este fenómeno merece atención académica, pues pone en evidencia que 

en las comunidades locales integran saberes ancestrales y contemporáneos para 

resolver sus necesidades vitales. 

Asimismo, el culto al Señor de Phuchoorqo tiene dimensión personal, comunitaria y 

festiva, como se expresa en la celebración anual del 1 al 3 de mayo, que involucra 

procesiones, misas y entrega de ofrendas. Esta celebración presenta una oportunidad 

de cohesión social en el entorno. 

Desde una perspectiva académica y antropológica, el estudio representa un aporte 

significativo al análisis de las prácticas religiosas no institucionalizadas, aunque 

muchas veces ignoradas por el discurso oficial, son esenciales para entender la 

religiosidad en los pueblos andinos. Además, visibiliza el papel de las mujeres (en 

este caso, la intercesora) como mediadoras espirituales y guardianas del 

conocimiento simbólico religioso. 

Finalmente, en un contexto en que la modernidad tiende a invisibilizar o desacreditar 

formas de espiritualidad alternativas, este trabajo reivindica el valor de la religiosidad 



 

 

12 

 

popular como patrimonio cultural inmaterial, y destaca la importancia de preservar, 

comprender y documentar estas manifestaciones para futuras generaciones.  

 

1.3 OBJETIVOS 

1.3.1  Objetivo general 

Comprender la religiosidad popular en torno al Señor de Phuchoorqo en el 

centro poblado de Izcuchaca, distrito de Anta - Cusco, 2023. 

1.3.2 Objetivos específicos 

Identificar las creencias relacionadas al Señor de Phuchoorqo en el poblado de 

Izcuchaca, distrito de Anta - Cusco. 

Describir las prácticas de culto que efectúan los devotos en honor al Señor de 

Phuchoorqo en el poblado de Izcuchaca, distrito de Anta - Cusco. 

1.4 MARCO TEÓRICO 

1.4.1 Estado del arte  

En cuanto a los estudios relacionados a la presente investigación sobre la 

práctica de la religiosidad popular se produce en varios entornos (Coluccio, 1986), los 

que incluyen los santos no canonizados como el caso del Niño Compadrito, el Niño 

Chicho, Sarita Colonia, entre otros, los constituidos por los santos canonizados como 

San Jerónimo, San Sebastián, advocaciones de la Virgen María, Virgen del Carmen, 

Natividad, Belén y otros, conforman expresiones hierofánicas con las imágenes y 

advocaciones de Cristo, que aparecen grabados en objetos como rocas y árboles, en 

este grupo están los casos de Señor de Huanca, Señor de Qoyllurit’i y Señor de 

Wimpillay. En el estado del arte se propone lo siguiente: 1) Santos canonizados, 2) 

Santos no canonizados, 3) Hierofanías con imágenes y advocaciones de Cristo. 

1.4.1.1  Estudios sobre santos canonizados 
El estudio de Costilla (2010) denominado “El milagro en la construcción del 

culto a Nuestra Señora de Copacabana (virreinato del Perú, 1582-1651)”, expone  la 

construcción del culto en el virreinato peruano, destacando el papel de los milagros y 

los actores involucrados en su creación y difusión, según relatos de Alonso Ramos 

Gavilán y Antonio de la Calancha, el santuario de Nuestra Señora de Copacabana en 



 

 

13 

 

el lago Titicaca es uno de los más antiguos de América. La imagen de la virgen fue 

entronizada en 1583 y su culto persiste, siendo consagrada como Madre y Reina de 

Bolivia en 1925. Por lo que la autora utiliza un método histórico-etnográfico que 

incluye el análisis de fuentes históricas, identificación de actores y sus intereses, 

estudio de milagros, y una contextualización histórica y social, en que se analiza cómo 

los milagros ayudaron a integrar la simbología cristiana con creencias locales, 

favoreciendo el sincretismo y legitimando la sacralidad indígena. Los milagros 

actuaron como herramientas simbólicas para cohesionar la sociedad colonial, 

atrayendo devotos y ofrendas que sustentaban el santuario. Se subraya la 

importancia de comparar este culto con otros para entender la dinámica de los 

milagros en diferentes contextos y su rol en la consolidación de poderes religiosos y 

sociales. Finalmente, se destaca cómo estos elementos reflejan patrones narrativos 

españoles y universales en la construcción de devociones marianas proponiendo 

continuar investigando la evolución histórica de esta devoción en Bolivia. 

En el trabajo de investigación de Aragón & Aragón (2015) titulado “Religiosidad 

Popular en las festividades en torno al Patrón San Cristóbal – Cusco”, los autores 

identifican las características de la religiosidad popular en las celebraciones del 

Patrón San Cristóbal en Cusco. El objetivo principal del estudio es comprender cómo 

se manifiesta la religiosidad popular en estas festividades específicas, examinando 

las prácticas rituales y las creencias asociadas a la devoción a San Cristóbal. El 

estudio se realizó mediante un enfoque etnográfico, utilizando observaciones 

participativas durante las festividades, entrevistas a miembros de la Asociación de 

Devotos del Patrón San Cristóbal, y análisis histórico de documentos y registros de la 

ermita de San Cristóbal. La investigación reveló que las festividades en honor al 

patrón celebradas durante el Corpus Christi y su festividad patronal en agosto están 

profundamente enraizadas en tradiciones culturales que datan de la creación de la 

ermita por el linaje de Paullo Inca. La continuidad cultural se manifiesta en la 

participación de diversos grupos, incluidos miembros de la comunidad local, 

campesinos de la parroquia y familias del barrio. El Taqanakuy, una práctica de 

competencia ritual, y otras manifestaciones tradicionales como la mayordomía y la 

cofradía, siguen siendo elementos centrales de estas festividades. Las festividades 

en honor al Patrón San Cristóbal conserva prácticas religiosas y culturales antiguas, 

que fortalecen la identidad y cohesión comunitaria en Cusco. La investigación 

concluye que estas celebraciones son ejemplo vital de cómo la religiosidad popular 



 

 

14 

 

mantiene y adapta tradiciones culturales a través del tiempo, integrando elementos 

históricos y contemporáneos para crear una rica y significativa práctica comunitaria. 

La continuidad de estas festividades destaca la importancia de San Cristóbal en la 

vida religiosa y social de la región, mostrando su papel en la preservación de la 

identidad cultural local. 

1.4.1.2  Estudios sobre santos no canonizados  
Sebastián (2019) en su tesis de post grado: “Chicho”, El niño milagroso de Ica: 

un caso de devoción y santidad popular", describe y analiza sobre la manifestación 

de devoción hacia José Luis Tipacti Peñavásquez, conocido como "Chicho", quien 

fuera un niño que falleció a los 9 años en el terremoto de 2007 en el sur de Perú, 

posteriormente se convirtió en santo popular. El método utilizado por el investigador 

fue un documental etnográfico donde incluyó la observación participativa y la 

recolección de testimonios de familiares y devotos. Empleando tres marcos teóricos: 

cultura material, memoria y performance. El producto mostró que la devoción por 

Chicho se expandió significativamente más allá de Ica. Esto se debió a varios 

factores, como el papel activo de su madre, Edith Peñavásquez, en promover la 

devoción, la difusión por parte de los devotos y medios de comunicación y la 

comercialización del fervor por empresas y personas del sector turístico. La 

investigación reveló que la devoción por Chicho es un fenómeno creciente y 

multifacético, impulsado por la combinación de memoria, ritualidad y economía. La 

participación activa de la comunidad y los medios permitió que esta devoción se 

extienda y se mantenga viva, mostrando cómo los eventos trágicos pueden dar lugar 

a nuevas formas de religiosidad popular. Sebastián (2019) afirma que el Niño 

Compadrito, Sarita Colonia, Melchorita y la Beatita de Humay son considerados 

santos para sus devotos, pero no para la iglesia católica. El autor menciona que lo 

mismo ocurre con Chicho, pues sus fieles le consideran santo y milagroso. La 

feligresía de Chicho conmemora anualmente su fallecimiento mediante una misa en 

un templo católico, es en esta circunstancia el sacerdote oficiante lo llama por su 

nombre original, José Luis Tipacti Peñavásquez y no como Chicho. 

El antropólogo Takahiro Kato (2013) en su libro “Tejido de sueños, imágenes 

y fiestas en el mundo andino” manifiesta que los sueños son como hilos que, 

entrelazados con las vivencias y creencias de los devotos, forman un tejido complejo 

de fe y devoción. A través de este tejido, la comunidad encuentra sentido y propósito 

en su relación con el "Niño Compadrito". El objetivo principal del libro es entender 



 

 

15 

 

cómo los sueños y las visiones contribuyen a la construcción y mantenimiento de la 

devoción popular hacia el "Niño Compadrito". Kato revela la relación entre las 

experiencias oníricas de los devotos y la forma en que estas experiencias influyen en 

las prácticas religiosas y la creencia en milagros. Empleando una metodología 

etnográfica, realizó su investigación en Cusco, conllevando entrevistas con devotos 

del "Niño Compadrito", observación participante en ceremonias y rituales y análisis 

de relatos de sueños, mencionando que en el transcurso del tiempo el “Niño 

Compadrito” va cambiando en su forma corporal, en la creencia y en el culto de los 

devotos, para esta aseveración el autor se basa en el análisis de los relatos, los 

sueños de los devotos y la modificación de la efigie. La investigación exterioriza que 

los sueños y visiones son fundamentales para la devoción al "Niño Compadrito". Los 

devotos a menudo reportan tener sueños en que el "Niño" les habla ofreciendo 

consuelo o les indica cómo resolver problemas personales. Estos sueños refuerzan 

la fe de los devotos y legitiman la santidad del "Niño Compadrito" dentro de su 

comunidad. Concluye que los sueños no solo reflejan las preocupaciones y 

esperanzas de los devotos, sino que actúan como un mecanismo cultural para validar 

y perpetuar la devoción. Los sueños son parte integral de la experiencia religiosa, 

funcionando como una comunicación divina que fortalece la relación entre los devotos 

y la figura sagrada del "Niño Compadrito". 

1.4.1.3  Hierofanías con imágenes y advocaciones de Cristo 
La investigación de Olivas (1999) titulado: "Peregrinación al Señor de Qoyllurit'i 

en Cusco", busca examinar las circunstancias y prácticas asociadas con la 

veneración, así como comprender la historia y los eventos que rodean su aparición y 

analizar las tradiciones y rituales que caracterizan la festividad en su honor. Utilizó 

una metodología basada en la recopilación y análisis de fuentes históricas y 

etnográficas, así como la observación participativa en la festividad del Señor de 

Qoyllurit'i. En el desarrollo examinó relatos históricos y testimonios para reconstruir 

los eventos relacionados con la aparición del señor; además, realizó entrevistas con 

autoridades locales y peregrinos para comprender las prácticas y creencias actuales 

asociadas con esta devoción.  

La investigación revela que la aparición del Señor de Qoyllurit'i se remonta al 

siglo XVIII, en el contexto del distrito de Ocongate, cerca del centro poblado de 

Mahuayani. La figura del Señor de Qoyllurit'i surge tras una serie de eventos 

misteriosos que involucran a Mariano Mayta, un poblador local, y a la aparición de un 



 

 

16 

 

niño blanco y rubio vestido con túnicas que solo vestían los santos y su hijo Marianito 

un niño pastor, el párroco de Ocongate Pedro de Landa al averiguar la procedencia 

de la túnica, un 12 de junio de 1783 se dispuso a investigar saliendo al campo con 

autoridades y vecinos, y cuando se acercaban a los niños una luz resplandeciente los 

cegó, el sacerdote trató de agarrar al niño pero al tocarle se fija que era un cuerpo 

duro, se trataba de un árbol de tayanka del que colgaba un Cristo sangrante y mirando 

hacia arriba, Marianito impresionado por la persecución a su amigo murió 

instantáneamente y fue enterrado debajo de una roca donde apareció grabado la 

imagen del Señor, desde esa época el lugar se volvió sitio de peregrinación. Tras la 

aparición de la imagen del Señor de Qoyllurit'i, el lugar atrae a miles de devotos cada 

año. La festividad en honor al Señor de Qoyllurit'i dura alrededor de tres semanas, 

incluye una serie de rituales y prácticas religiosas. Durante este periodo, miles de 

peregrinos acuden al lugar, participando en danzas y ceremonias religiosas. Se 

efectúan actividades como la serenata, misas, procesión del Señor de Tayankani y la 

degustación de alimentos tradicionales. La investigación destaca la importancia 

cultural y religiosa del Señor de Qoyllurit'i en la región de Cusco. Las festividades en 

su honor representan una combinación de tradiciones religiosas católicas y prácticas 

autóctonas. Estas celebraciones son eventos religiosos significativos e importantes 

manifestaciones de identidad cultural y la cohesión comunitaria en la región de Cusco. 

Siguiendo con las investigaciones de Kato (2013) en su trabajo sobre el Señor 

de Wimpillay, estudia la veneración en Cusco, Perú, centrándose en la historia y las 

prácticas asociadas con este culto. Examina entender el origen y evolución de la 

devoción al árbol considerado milagroso, así como analizar el conflicto entre la 

feligresía y la iglesia católica en relación con la veneración. Empleando una 

metodología que combinó la investigación documental y el análisis de fuentes 

primarias y secundarias relacionadas con el Señor de Wimpillay. Registró relatos de 

tradición oral, documentos históricos y testimonios de testigos presenciales para 

reconstruir la historia y las prácticas asociadas. La investigación reveló que la 

veneración al Señor de Wimpillay tiene raíces en la tradición oral de la zona, que 

relata la aparición de un árbol considerado milagroso. Según los relatos, el árbol 

adquirió una forma de cruz, atribuida al posicionamiento de una cruz de piedra verde 

que se encontraba en la zona. Además, se dice que la figura de Jesucristo apareció 

en dos lados del arbusto, contribuyendo a su sacralización. Sin embargo, la 

veneración al árbol como objeto de culto católico fue prohibida por la iglesia católica, 



 

 

17 

 

generando conflicto entre la feligresía y las autoridades eclesiásticas. Finalmente, 

después de muchos eventos, los devotos aceptaron cortar el árbol para que fuera 

aceptado como santuario católico titular, permitiendo la construcción de una capilla 

en su honor. Concluye la investigación resaltando la complejidad de las relaciones 

entre la religión popular y la institucionalizada, evidenciada en el conflicto entre la 

veneración al Señor de Wimpillay y la prohibición de la iglesia católica. Este caso 

ilustra cómo las prácticas religiosas locales disputa con las normas y creencias 

establecidas por la autoridad religiosa. Además, muestra cómo la negociación y el 

compromiso conducen a la aceptación e integración de las prácticas religiosas locales 

en el marco católico. 

Millones y Tomoeda (2010) citando a Garcilaso afirman que la cruz tiene su 

existencia en el Perú desde épocas inkas, al respecto sustentan: “Dice que no la 

adoraban, pero que la habían colocado en un lugar sagrado “de los que llaman huaca” 

(Garcilaso, 1985: I, 260). Los autores también indican que uno de los milagros más 

comunes en contextos de ascendencia indígena, en tiempos contemporáneos es la 

aparición de cruces que son detectadas por los fieles en las ramas de los árboles, 

que al ser cortados del tronco principal se convierten en objetos de culto, y no es 

extraño que los devotos consigan la aprobación del clero católico y se incluyan a las 

iglesias cómo el caso de la Cruz de Pañalá en Mórrope - Lambayeque y la Cruz de 

Quinuapata en Huamanga - Ayacucho.  

La Cruz de Pañalá, según Millones y Tomoeda (2010) fue encontrada por 

Encarnación Ynoñán Cajusol, el 26 de mayo de 1961, este elemento cristiano es de 

algarrobo y estaba enredada en las ramas de un arbusto conocido como vichayo, del 

que fue desprendido y cortado por el lado transversal derecho, donde se hallaba otra 

cruz pequeña del que manó sangre. Las versiones respecto a la Cruz de Peñalá no 

concuerda necesariamente a la tradición recogida por los catecismos cristianos. En 

versiones de los moradores de la zona, la cruz no es complaciente ni generosa, exige 

culto, a través de revelaciones en los sueños de los fieles y en las visiones de los 

curanderos. Las divinidades reconocidas en el mundo rural peruano pueden tener 

nombre y ser figuras cristianas (vírgenes, ángeles, cristos y cruces) que al establecer 

una relación es posible conversar, negociar, pedir ayuda, y la respuesta de las 

deidades se manifiesta en milagros, beneficios o desgracias y pérdida de bienes 

materiales. Posteriormente, fue tallado el rostro del señor, desde entonces comenzó 

sus tratos con los devotos, envenenando la principal fuente de agua del lugar, suceso 



 

 

18 

 

que fue atribuido al descuido de los fieles en la difusión de su aparición, en el mal 

comportamiento de don Encarnación quien lo desprendió de los arbustos y habérselo 

llevado a su casa sin reverencia alguna. Como muestra de arrepentimiento, los 

pobladores el 25 de noviembre de 1961, llevaron la cruz a Mórrope para que fuera 

bendecida por el párroco, donde establecieron cuatro días festivos en su honor, los 

días 10 y 11 de mayo y 10 y 11 de noviembre, como consecuencia de ello el agua 

volvió a fluir sana y cristalina como era anteriormente. Actualmente, la festividad en 

honor al señor de la Cruz de Peñalá es muy concurrida de la zona y tiene 

consentimiento de la iglesia. 

Respecto a la aparición del Señor de Quinuapata, Millones y Tomoeda (2010) 

manifiestan que un anciano menesteroso solía sentarse en una roca a la sombra de 

un árbol de molle, donde actualmente hay un templo en su honor; respecto al nombre 

de Quinuapata se debe a la abundancia en la zona. Antes de 1940, el anciano dejó 

de verse y apareció en el árbol de molle la imagen de Cristo crucificado, por lo que 

fue trasladado a la iglesia de Santa Teresa en Ayacucho. Conforme a otros casos 

similares, esta cruz no aceptó esta residencia y regresó a su lugar de origen en 

Quinuapata, situación interpretada por sus fieles que su deseo era que construyan en 

el lugar su templo; actualmente, es el centro de celebraciones ostentosas que 

compiten con la realizada el año anterior en agradecimiento a los milagros en 

beneficio de los devotos y la comunidad. La cruz tuvo un rápido crecimiento de fieles. 

Por su parte Paz Flores (1992) en su investigación titulada "El Señor de 

Teteqaqa se da buen trato", anota sobre la organización de devotos de la imagen. 

Analiza las asociaciones y estructuras que posibilitan el funcionamiento y la 

celebración festiva en honor al señor. Se enfoca en describir de las tres asociaciones 

involucradas y sus roles específicos en la festividad, así como en la influencia de las 

manifestaciones divinas en la organización y participación de los devotos. La 

investigación está basada en una metodología cualitativa que contiene revisiones de 

fuentes documentales, entrevistas con miembros de las asociaciones y observación 

participante en las festividades del Señor de Teteqaqa. La investigación identificó tres 

agrupaciones claves en la organización festiva: 1) Asociación de mayordomos: 

compuesta por parejas de esposos que organizaron la celebración en el pasado. 

Cuenta con una junta directiva renovada cada dos años. Su función es supervisar el 

desarrollo de las celebraciones y buscar mayordomos cuando no hay voluntarios, 

persuadiendo a devotos o miembros existentes. 2) Asociación de cargadores: consta 



 

 

19 

 

de 14 miembros dirigidos por el párroco del templo de La Recoleta; son considerados 

"guardianes del señor" e "hijos pobres y humildes". Sus actividades económicas son 

similares a los cargadores de soga, incluyendo trabajos como porteros, peones y 

barredores de mercado. 3) Cofrados: son devotos con obligaciones específicas para 

la fiesta del año, identificados por el detente que llevan en el pecho, indicando su nivel 

de contribución mediante donaciones o hurk’a. Reciben órdenes divinas a través de 

sueños en que aparecen mendigos, niños o personas desconocidas.  

La investigación concluye que la organización del Señor de Teteqaqa depende 

de una estructura jerárquica de asociaciones que aseguran la continuidad y éxito de 

las celebraciones. Estas asociaciones se encargan de las tareas logísticas y 

ceremoniales, mantienen una conexión espiritual a través de manifestaciones divinas 

que guían sus acciones y decisiones. La presencia de revelaciones en sueños 

subraya la importancia de lo sagrado en la vida cotidiana de los devotos, consolidando 

su compromiso y participación en las festividades. La estructura organizativa, basada 

en roles definidos y una tradición comunitaria, es fundamental para la preservación 

de las festividades en honor al Señor de Teteqaqa. 

Huayhua y Zumina (2024) en su tesis: “La comparsa Mestiza Qoyacha en la 

peregrinación al Señor de Qoyllurit’i: caso comunidades de Araycalla y Anyarate, 

Nación Paruro” describe la participación de devotos en la comparsa Mestiza Qoyacha 

y en este marco referir la organización de los participantes y analizar las motivaciones 

de su fe. El aspecto organizativo de la comparsa está dividido en dos: primero, la 

organización conformada por celadores, kimichu, dos caporales de cuadrilla, pablitos 

y mayordomos encargados de velar por el buen comportamiento de los miembros de 

la comparsa; segundo, la junta directiva encargada de la documentación y la parte 

económica. La motivación de los componentes de la comparsa es la fe en el Señor 

de Qoyllurit’i debido a los milagros concedido, las formas de integración a la comparsa 

son mediante transmisión generacional y por invitación, en el aspecto de la fe los 

fieles afirman haber experimentado revelaciones de la deidad mediante sueños, 

situación que motiva la peregrinación cada año. 

Flores et al. (2009) mencionan, basándose en los aportes históricos de Esquivel 

y Navia, que las celebraciones de las cruces en Cusco se remontan a 1710 cuando 

en el cerro Pijchu la cruz yacía en una capilla y era bajada al templo de Santa Ana. 

Asimismo, la cruz simboliza el sacrificio de Cristo y en su sentido amplio representa 

la religión cristiana.  Elena, emperatriz romana, madre del emperador Constantino, 



 

 

20 

 

tuvo la visión de la cruz con la inscripción “con este signo vencerás”. Originalmente, 

la celebración de la cruz era el 14 de septiembre con la festividad de la Exaltación. 

Llegó al continente americano con Cristóbal Colón en 1492; actualmente, es símbolo 

sagrado que está presente en actos litúrgicos, cultos, atrios de templos, en lo alto de 

los cerros, es objeto de devoción popular. A la cruz de su devoción, los cusqueños lo 

denominan Santísima Cruz. Respecto al Cruz Velakuy, los autores aseveran que su 

celebración transforma los espacios públicos en sagrados, pues los devotos delimitan 

un espacio alrededor de una cruz con altares, floreros, candelabros y asientos, 

encendiendo ciriones y velas al pie de la imagen y acompañan en la noche orando, 

comiendo y bebiendo. Con el tiempo se convirtió en una tradición y los fieles aportan 

mediante hurk’as con indumentaria nueva para la cruz y la decoración del ambiente 

con flores, velas y luces, la conmemoración incluye fuegos artificiales y cohetes. 

Respecto al carácter milagroso de las cruces los autores mencionan que en la 

creencia popular la cruz debe recibir cada año la bendición del sacerdote en la misa, 

acto que hace de la cruz de madero sea objeto de fe, por ello es importante que 

concurra al templo. Por ejemplo, respecto al Señor de Choquekillka de Ollantaytambo, 

la feligresía afirma que la deidad es milagrosa, se revela en sueños y también castiga 

cuando los devotos no cumplen con las promesas, su festividad se realiza con danzas 

como K’achampa, Qoyacha, Auka chileno, Qhapaq Qolla, entre otras. En la colonia la 

iglesia sobrepuso las cruces en lugares sagrados prehispánicos y dispuso denominar 

al lugar como Señor, de ahí proviene que algunas cruces tengan denominaciones 

referidas al lugar.  

 En el sur andino la festividad de la cruz es tradicional, al respecto Arguedas 

(1943) menciona que en valle del Vilcanota en la región Cusco, los pueblos celebran 

ostentosamente el tres de mayo, con fuegos artificiales, danzas, banquetes, banda 

de músicos, corrida de toros. La fiesta se inicia el primero de mayo en el que adornan 

la cruz cubriéndola de flores, iluminan la capilla donde la guardan, velan la cruz, 

cantan, bailan y oran toda la noche y cada cierta hora revientan cohetes y 

camaretazos. En la fiesta del cruz velakuy el arte está presente con bandas de música 

y danzas; en algunos pueblos, las danzas eran como mecanismo de venganza contra 

los españoles, por el sufrimiento causado al pueblo que vivía una suerte de esclavitud 

e injusticia, por esos motivos crearon la danza Siklla que escenifica a los jueces y 

abogados de la colonia. El autor afirma que los indios se vestían con capas verdosas, 



 

 

21 

 

chisteras abollados y huecos, portaban libros antiguos rotos y mugrientos, todos 

llevan máscaras representando las caras españolas inimaginables, rostros que 

provocaban la risa irresistible de espectadores y transeúntes. 

En el valle del Vilcanota todos los pueblos celebran pomposamente el 3 de 

mayo con danzas, fuegos artificiales, bandas de músicos, banquetes, corridas 

de toros. La noche del primero de mayo velan la cruz, iluminan la capilla 

donde la guardan, bailan, cantan y rezan toda la noche; adornan la cruz 

cubriéndola de flores, y de hora en hora revientan camaretazos y cohetes. 

Las bandas de músicas tocan sin descanso, en el Cruz Velakuy. Y la danza 

también se incrementó, en cierto sentido; la multitud de causas por las que el 

pueblo sufría en la esclavitud, su rabia y su desesperación, le inspiraron 

decenas de danzas con las que pudo vengarse y ponerlos ante la mofa de 

todo el mundo. Indios vestidos de capa o levita, con tongo o chistera, y 

armados de luminosos pergaminos o libros antiguos y de sendos fuetes o 

látigos de cuero, y todo viejo y raído. Las capas verdosas, remendadas y 

harapientas; los tongos y chisteras abollados y huecos, los libros rotosos y 

mugrientos todos llevan máscaras que copian todas las caras españolas 

inimaginables, todos rostros que provocan la risa violenta e irresistible de los 

transeúntes y espectadores. (Arguedas, 1943, p.19-20) 

Con respecto a la chacana que es la cruz andina, Milla (1983) asevera que su 

existencia se basa en la Cruz del Sur, su aparición como símbolo ordenador de ideas 

matemáticas y religiosas se remonta a la época del precerámico, aproximadamente 

4 mil años a. C. Su configuración de cruz cuadrada es parte del desarrollo geométrico 

que se logra con las partes proporcionales. Los morteros líticos hallados en Chavín, 

Caral y salinas de Chao posiblemente fueron utilizados como espejos de agua para 

apreciar el cosmos, dentro de ello, la Cruz del Sur y efectuar prácticas astronómicas. 

La sacralización de la Cruz del Sur se aprecia en las figuras elaboradas en diferentes 

complejos arqueológicos como Chan Chan, Qorikancha, entre otros. 

El signo escalonado, otra forma simbólica de expresar la Cruz del Sur es la 

escalera o “Chacana”, como la llama el cronista aymara Pachacuti Salcamayhua 

en su dibujo del altar mayor del Coricancha. Esta Chacana se forma de 3 

escalones, porque tres son las diagonales progresivas para llegar a la Cruz 



 

 

22 

 

Cuadrada. El ancho del paso es el lado del cuadrado unitario y el contrapeso es 

la diagonal de este cuadrado. Como una evidencia de la sacralización de la Cruz 

del Sur, tenemos no solo el hecho de que sea un símbolo central en el altar del 

Coricancha sino que además, aparezca en el único altar que hay en la ciudadela 

sagrada del Chan Chan, en el sitio principal, representada simbólicamente por 

la escalera, o Chacana. (Milla, 1983, p.111) 

Sánchez (2016) en su artículo “La chakana y la cruz cristiana: rituales, religión, 

fiestas, ideologías y simbologías en los conjuntos de sikuris urbanos”, refiere que en 

tiempos actuales no hay evidencia del culto a la chakana o la cruz cuadrada en el 

contexto andino; sin embargo, los jóvenes de Huancané-Puno en la ciudad de Lima 

crearon la fiesta de la Chakana Cruz en reemplazo de la Santísima Cruz, cuya 

celebración es el tres de mayo, para reivindicar lo andino. En este entender, en 1990 

se superpone la chakana cruz sobre la cruz cristiana bajo una línea ideológica que 

incluye cristianismo popular, indianismo y marxismo. 

 

Por otro lado, el ritual de agradecimiento a la Pachamama por las cosechas en 

mayo (momento de la constelación de la Cruz del Sur), existe en los espacios 

rurales, campesinos, en un gran sincretismo con la devoción a la cruz cristiana; 

no existe sin embargo la devoción a la chakana propiamente dicha, esta ha 

quedado como un posible ritual ya fenecido y por tanto un término en desuso 

(más usado por los estudiosos que por la población); en la práctica misma no 

se encuentra la cruz cuadrada en ninguno de los rituales a lo largo del mundo 

andino, no la hemos visto tampoco en Huancané en época de la fiesta de las 

cruces y tampoco como término cotidiano. Sin embargo, en la fiesta de la que 

hablamos, el símbolo de la chakana tallada en un gran y pesado madero ha 

sido superpuesto a la cruz cristiana hacia finales de la década de los 90 en un 

afán de reivindicación de lo “más profundamente andino” y bajo un discurso un 

poco desordenado que combina cristianismo popular e indianismo puro con 

algo de marxismo. (Sánchez, 2016, p.551) 

Sánchez (2016) también menciona que la fiesta de la Chakana Cruz carece de 

devoción y asumió la forma de las fiestas populares marginales donde se producen 

disyuntivas entre grupos por el prestigio, individualismo, exhibicionismo y 

competencia; en ese sentido, la festividad de la chakana fiesta, a menudo termina en 



 

 

23 

 

grescas similares a lo que ocurre en las festividades de barrios marginales, en fiestas 

chicha y polladas.  

Por ello algunas fiestas de la chakana han terminado convertidas en fiestas 

populares marginales, muy cercanas a lo mundano, donde la irreverencia y los 

conflictos intergrupales afloran, donde la pugna por el prestigio, el 

individualismo, la competencia y la exhibición, motivan a sus participantes. Por 

ello algunas de las fiestas en los años 2000 han terminado con grandes 

grescas “matonescas”, muy común en las fiestas de barrios marginales, o las 

conocidas fiestas “chicha” o las “polladas”. (Sánchez, 2016, p.550) 

 

1.4.2 Bases teóricas 

Está basado en cinco enfoques que fueron abordados por teóricos: 1) La 

religiosidad popular (Manuel Marzal), para entender las creencias en torno a la misma 

imagen, las representaciones en velas, los baños terapéuticos que le dan identidad y 

autonomía. 2) El simbolismo (Clifford Geertz), permite entender e interpretar 

elementos concretos en la devoción al Sr. de Phuchoorqo. 3) Funcionalismo 

(Bronisław Malinowski), ayudó a examinar cómo la creencia religiosa en el Sr. de 

Phuchoorqo apoya a las personas a enfrentar la incertidumbre y el estrés emocional 

proporcionando un sentido de significado y propósito en la vida, así como 

mecanismos de afrontar ante situaciones de salud o deseos difíciles, las que serían 

satisfechos. 4) Los rituales (Raymond Firtz), cómo los devotos a través de estos 

reafirman o renuevan sus creencias y fe. 5) Los sueños y oráculos ayudan a entender 

los canales de comunicación con lo sagrado en las tradiciones del Sr. de Phuchoorqo. 

1.4.2.1 La religiosidad popular 
La religiosidad popular se asocia con expresiones festivas y colectivas con 

motivo de celebraciones religiosas como las fiestas patronales, el culto o veneración 

a imágenes; el catolicismo popular es válido para vivir la fe católica, debido al 

reconocimiento de los fieles del dogma de que Jesús es hijo de Dios; esa aceptación 

es demostrada de una forma peculiar que difiere de las prácticas prescritas por el 

clero católico, esta otra manera de expresar la religiosidad constituye la estructura de 

la devoción. En ese sentido, Marzal establece: 

¨Es una verdadera espiritualidad, válida para vivir la fe católica, porque 

acepta el dogma central de que Jesús es el hijo de Dios que salva, desde 



 

 

24 

 

una perspectiva propia y diferente a la de otros católicos. Tal perspectiva es 

la matriz cultural de la devoción a los santos, que es la estructura básica que 

da sentido religioso a la vida¨. (1988, pág. 164) 

El culto al Sr. de Phuchoorqo, se encuadra en este contexto, pues representa 

a Cristo crucificado, el hijo de Dios que vino a salvar al mundo del pecado, y su 

devoción es en la fe que refiere al perdón y ayuda de Dios, motivo por el que se crea 

una relación entre devoto y Cristo crucificado.  

1.4.2.2 Simbolismo 
Según Geertz (2003), los símbolos sagrados integran dimensiones ontológicas y 

cosmológicas con aspectos estéticos y morales, otorgándoles una fuerza particular al 

vincular hechos con valores fundamentales. Esta capacidad de convertir lo 

meramente fáctico en normativo es lo que les da su poder. Aunque teóricamente sería 

posible que una sociedad desarrollara un sistema ético completamente desvinculado 

de creencias metafísicas una ética sin ontología, empíricamente no se ha hallado tal 

caso. En todas las culturas, la tendencia a unir visión del mundo y valores morales, 

aunque no sea una necesidad lógica, sí parece ser una constante práctica y universal. 

Los símbolos sagrados refieren pues una ontología y una cosmología a 

una estética y a una moral: su fuerza peculiar procede de su presunta 

capacidad para identificar hecho con valor en el plano más fundamental, 

su capacidad de dar a lo que de otra manera sería meramente efectivo 

una dimensión normativa general. En toda cultura el número de esos 

símbolos sintetizantes es limitado, y aunque en teoría podríamos pensar 

que un pueblo sería capaz de construir todo un sistema autónomo de 

valores independientemente de toda referencia metafísica, es decir, una 

ética sin ontología, en realidad no hemos encontrado semejante pueblo. 

La tendencia a sintetizar cosmovisión y ethos en algún plano, si no es 

lógicamente necesaria, es por lo menos empíricamente coercitiva; si no 

está filosóficamente justificada, es por lo menos pragmáticamente 

universal. (2003, pág. 119) 

Al Señor de Phuchoorqo, se debe entender partiendo de la premisa que es una 

representación simbólica sagrada. 

Para Turner (1980) el ritual es un tipo de comportamiento establecido y formal, 

que se efectúa en momentos especiales que no son parte de las actividades técnicas 



 

 

25 

 

o cotidianas, y está vinculado a creencias en seres sobrenaturales o fuerzas 

espirituales. En estos rituales, el símbolo representa la unidad pequeña que mantiene 

las características esenciales de este tipo de conducta sagrada; es decir, es el 

elemento básico que conserva su significado dentro del ritual. En su investigación en 

trabajo de campo, Turner identificó símbolos en variedades de formas concretas: 

objetos físicos, acciones, relaciones sociales, eventos, gestos y espacios 

determinados dentro del contexto ritual. Estos símbolos están profundamente 

conectados con aspectos clave de la vida humana, como los intereses, intenciones, 

metas y medios para lograrlas, ya sea que estén expresados o que deban deducirse 

observando cómo actúan las personas en los rituales. 

Entiendo por ritual una conducta formal prescrita en ocasiones no dominadas 

por la rutina tecnológica, y relacionada con la creencia en seres o fuerzas 

místicas. El símbolo es la más pequeña unidad del ritual que todavía conserva 

las propiedades específicas de la conducta ritual; es la unidad última de 

estructura específica en un contexto ritual. Los símbolos que yo observé sobre 

el terreno eran empíricamente objetos, actividades, relaciones, 

acontecimientos, gestos y unidades espaciales en un contexto ritual. El 

símbolo viene a asociarse a los humanos intereses, propósitos, fines, medios, 

tanto si éstos están explícitamente formulados como si han de inferirse a partir 

de la conducta observada. (Turner, 1980, pp.21-22)  

1.4.2.3 Funcionalismo 
Malinowski (1984) plantea que, para comprender adecuadamente la complejidad y 

los problemas inherentes a los comportamientos culturales, es necesario vincularlos 

con los procesos orgánicos del cuerpo humano y con manifestaciones como los 

deseos, impulsos, emociones o alteraciones fisiológicas. Estos aspectos, según el 

autor, requieren ser regulados y armonizados a través de los diversos componentes 

de la cultura.  

Esto nos sugiere una vez más que si queremos encarar los 

inconvenientes y complejidades de los modos de comportamiento 

culturales, debemos relacionarlos con los procesos orgánicos del cuerpo 

humano y con aquellas frases concomitantes de la conducta que 

llamamos deseos o impulso, emoción o disturbio fisiológico, y que, por 



 

 

26 

 

una razón u otra, deben ser regulados y coordinados por el conjunto de 

elementos de la cultura. (1984, pág. 95) 

Para los análisis favorece para entender la afluencia y expectativa de los 

devotos, en este caso, los días martes y viernes, participación en la fiesta patronal el 

02 y 03 de mayo, donde los deseos y emociones conllevan el acercamiento al Señor 

de Phuchoorqo. 

1.4.2.4 Rituales 
Según Turner (1973), los rituales no solo representan la estructura social existente, 

sino que también tienen un papel activo en su transformación. A través de ellos, las 

comunidades articulan y fortalecen sus valores y normas, al mismo tiempo que 

gestionan posibles tensiones o conflictos sociales. En especial, los ritos de paso 

cumplen la función de señalar el cambio de una etapa vital a otra, permitiendo la 

reincorporación del individuo a la sociedad con un estatus renovado. 

"Los rituales no sólo reflejan la estructura social, sino que también la 

moldean. A través de los rituales, las comunidades pueden expresar y 

reforzar sus valores y normas, así como lidiar con tensiones y conflictos 

sociales. En particular, los ritos de paso marcan la transición de una 

etapa de vida a otra y facilitan la reintegración del individuo en la 

sociedad con un nuevo estatus". (1973, pág. 6)  

Los rituales actúan como medio para hacer presente lo divino en el mundo 

cotidiano, a través de ello, lo sagrado se manifiesta de manera tangible y accesible 

para los devotos; además sirven como comunicación entre los devotos con el Señor 

de Phuchoorqo. Los rituales desempeñan un papel crucial en la resolución de 

problemas o crisis personales y/o comunitarias; ofrece un marco para la expresión de 

emociones y la búsqueda de soluciones a sus dificultades de salud, física o 

emocionales. 

Firth (1951) sostiene que los rituales, al estar compuestos por acciones simbólicas, 

repetitivas y formalizadas, cumplen una función central en la preservación de la 

cohesión social. A través de la participación ritual, las personas no solo manifiestan 

su compromiso con el orden social establecido, sino que también colaboran 

activamente en su reproducción y en su ajuste constante a nuevas circunstancias. 

"El proceso ritual, con su énfasis en acciones formalizadas, repetitivas 

y simbólicas, ayuda a sostener la cohesión del grupo social, reforzando 



 

 

27 

 

valores y normas compartidos. Al participar en rituales, los individuos 

no solo expresan su adherencia al orden social, sino que también 

contribuyen a su mantenimiento y adaptación continua." (1951, pág. 

167) 

Se evidencia el fortalecimiento de un grupo social que aumenta cada año, 

respetando las normas y patrones de culto sobre todo en fechas festivas establecidas; 

los devotos voluntariamente asumen responsabilidades (cargo), oportunidad en que 

ofrecen a los devotos participantes un compartir. 

1.4.2.5 Sueños y oráculos 
Pritchard afirma que, entre los Azande (pueblo nativo de África), los sueños se 

distinguen de dos maneras, los de brujería y los de oráculos; para el primer caso, es 

un mal sueño, incluye pesadilla y es considerado sueño de brujería; el segundo, se 

trata de un sueño agradable y es valorado como sueño oracular; es decir, informativo 

y predictivo. Finalmente, el autor asegura que los sueños sean estos malos o buenos 

son oraculares. 

¨Los Azande distinguen entre los sueños de brujería y los sueños de 

oráculos, y he seguido su manera de pensar describiéndolos por 

separado, aun cuando se superponen y un incidente que ocurra en el 

futuro pueda cambiar la interpretación Azande de un sueño, de tal 

forma que un supuesto tipo de sueño puede transformarse en sueño 

de otro tipo. La distinción aproximada es ésta: un mal sueño, es decir, 

una pesadilla, es habitualmente un sueño de brujería y un sueño 

agradable es habitualmente un sueño oracular. Sin embargo, todos en 

cierto sentido son oraculares, porque en el mal sueño el individuo es 

embrujado y es probable que de ahí se siga alguna desgracia¨. (1976, 

pág. 143) 

La revelación del Señor de Phuchoorqo, se manifestó en sueños de algunos 

miembros de la familia, quienes atestiguaron el proceso hierofánico (aparición en un 

árbol). Por ello, se concibe que fue importante el análisis de Pritchard para sustentar 

la base teórica. 

1.4.2.6 Hibridación 
García Canclini (2001) apunta que la intensidad de las migraciones y la difusión 

transcontinental de las creencias y rituales en los últimos tiempos acentuó las 

hibridaciones en lo religioso; asimismo, se incrementó la tolerancia hacia estas 



 

 

28 

 

conjunciones, esto indica que en Brasil, Cuba, Haití y Estados Unidos se volvió común 

ver personas que pertenecen a dos o tres religiones, donde un católico por ejemplo 

participa de un culto afroamericano. En esta perspectiva, se considera el sincretismo 

como la pertenencia a varios sistemas de creencias, no solamente religiosas, se 

observan en fenómenos que se expanden nítidamente y se evidencia en gente que 

recurre para el tratamiento de ciertas enfermedades a medicinas indígenas u 

orientales: para otros males acuden a la medicina alopática o rituales católicos o 

pentecostales. El autor afirma que la utilización sincrética de estos recursos suele 

acompañares de fusiones musicales y de otras formas de organización social, como 

sucede en la santería cubana, el vudú haitiano y el candomblé brasileño. 

La intensificación de las migraciones y la difusión transcontinental de las 

creencias y rituales en el último siglo acentuó estas hibridaciones y aumentó, a 

veces, la tolerancia hacia ellas. Al punto de que en países como Brasil, Cuba, 

Haití y Estados Unidos se volvió frecuente la doble o triple pertenencia religiosa, 

por ejemplo, ser católico y participar en un culto afroamericano o una ceremonia 

new age. Si consideramos el sincretismo en sentido más amplio, como la 

adhesión simultánea a varios sistemas de creencias, no solo religiosas, el 

fenómeno se expande notoriamente, sobre todo en las multitudes que recurren 

para ciertas enfermedades a medicinas indígenas u orientales, para otras a la 

medicina alopática, o a rituales católicos o pentecostales. El uso sincrético de 

estos recursos para la salud suele ir junto con fusiones musicales y de formas 

multiculturales de organización social, como ocurre en la santería cubana, el 

vudú haitiano y el candomblé brasileño. (García, 2001, p.21) 

 

1.4.3 Marco conceptual 

Catolicismo popular 
Para Marzal (2002), la mayoría de los pueblos latinoamericanos identificados 

como católicos expresan su fe a través de una religiosidad particular, marcada por 

una escasa formación clerical, pero les proporciona un sentido trascendente a sus 

vidas. Esta situación es consecuencia de la limitada presencia del clero en muchas 

comunidades, lo que refleja una atención insuficiente por parte de la iglesia. 

Asimismo, los creyentes no suelen buscar una guía religiosa más profunda y se 

conforman con practicar el catolicismo a su manera. Esta realidad también es influida 



 

 

29 

 

por el proceso de secularización de la sociedad, que contribuye al distanciamiento de 

la doctrina religiosa. 

 

Es la expresión religiosa de las grandes mayorías de los pueblos de América 

Latina que se identifican como católicos, su peculiar religiosidad con bajo nivel 

de formación clerical sirve para darle sentido trascendental a su vida. Esta 

realidad se debe a la deficiente atención de la institución católica en muchos 

pueblos, debido a la escasa presencia del clero católico, por otra parte, los 

devotos no se preocupan en tener mayor atención religiosa y se contentan con 

ser católicos a su modo. Coadyuva a esta situación la secularización de la 

sociedad que implica alejamiento de la doctrina. (Marzal M. M., 2002, pág. 373)  

Culto religioso 

Para Zabaleta (2005) es entendida como una expresión de devoción o 

reverencia hacia lo sagrado, abarca una variedad de rituales, actos y celebraciones 

dirigidos a una divinidad, a figuras santificadas u objetos considerados sagrados. 

Estas prácticas incluyen rezos, súplicas y actos de sacrificio como el ayuno. En el 

ámbito individual, el culto ofrece una forma de conexión directa con lo divino, 

permitiendo al creyente manifestar su fe y solicitar bendiciones. En lo social, cumple 

una función integradora al fortalecer el sentido de pertenencia, preservar las 

tradiciones y valores compartidos, y consolidar la identidad colectiva en la comunidad 

religiosa. 

Entendido como una forma de devoción, respeto o veneración hacia lo divino, 

incluye ritos, manifestaciones y celebraciones dedicadas a una divinidad, una 

persona santificada o un objeto sagrado. Estas prácticas pueden involucrar 

oraciones, plegarias y sacrificios como el ayuno. A nivel personal, el culto 

permite a los individuos relacionarse íntimamente con la deidad, expresando 

su fe y buscando bendiciones. Socialmente, el culto religioso fortalece la 

comunidad, creando y manteniendo una identidad colectiva. Además, 

transmite valores y tradiciones, cohesionando a los miembros del grupo y 

promoviendo una estructura social compartida. (Zabaleta, 2005, pág. 32). 

 

 



 

 

30 

 

Milagro  

       Según Marzal (2005), desde una perspectiva popular, el milagro se entiende 

como un acontecimiento que supera las posibilidades reales del creyente, que suele 

enfrentarse a limitaciones como escasa educación, condiciones de vida precarias, 

pobreza persistente y falta de recursos económicos. Ante estas dificultades, el devoto 

acude al santo, quien actúa como mediador del milagro. Para el creyente, lo 

fundamental no es comprender cómo ocurre el milagro, sino confiar en que Dios dotó 

a ciertos seres de poderes especiales y que su voluntad guía de forma misteriosa el 

destino humano. En este sentido, el milagro es una intervención divina que va más 

allá de la razón y las capacidades humanas, fortaleciendo la fe y devoción. 

En sentido popular, se percibe como un evento que excede las capacidades 

reales del devoto, a menudo limitadas por factores como bajo nivel educativo, 

malas condiciones sanitarias, pobreza estructural y falta de ahorros. En tales 

circunstancias, el devoto recurre al santo, quien obra el milagro. Para el devoto, 

la importancia del milagro radica no en comprender su causa, sino en la fe de 

que Dios ha otorgado capacidades especiales a sus creaciones y gobierna 

misteriosamente las acciones humanas. Así, el milagro representa una 

intervención divina que trasciende la lógica y las limitaciones humanas, 

reafirmando la fe y la devoción del creyente. (Marzal M. , 2005, pág. 28) 

 

Poder 

Para Baulenas (2016) en el contexto religioso, el poder se deduce como las 

fuerzas trascendentes asociadas a las divinidades, que son invocadas por los fieles. 

Este poder sagrado se manifiesta mediante intervenciones en el mundo, reflejando la 

acción de lo trascendente en la realidad. En religiones politeístas y panteístas, estas 

manifestaciones suponen la participación directa de una o varias deidades en asuntos 

humanos, influyendo en el destino y las condiciones de vida de las personas. De este 

modo, el poder divino expresa la omnipotencia de las divinidades, y su capacidad 

interviene activamente en la vida humana según su voluntad. 

 

 



 

 

31 

 

Rituales 

Para Turner (1973), es un comportamiento vinculado a la fe en entidades 

divinas, en el cual los rituales incluyen el uso de palabras, gestos, objetos y otros 

elementos con el propósito de influir en las fuerzas sobrenaturales, de acuerdo con 

los fines que persiguen quienes los realizan. 

Es una conducta relacionada con la creencia en seres divinos, los rituales 

comprenden palabras, gestos, objetos y entre otros con cuyos insumos se 

realizan actos de orden religioso con la finalidad de influir en los poderes de las 

deidades sobrenaturales en función de los objetivos de quienes lo celebran. 

(Turner V. W., 1973, pág. 21) 

Hierofanía 

Para Eliade (1973) este término refiere a la manifestación de lo sagrado, lo cual 

permite al ser humano acceder al conocimiento de lo divino al revelarse como una 

realidad completamente distinta de lo profano. Esta manifestación puede ir desde 

expresiones simples, como ciertos elementos de la naturaleza (piedras, árboles), 

hasta formas más complejas, como la encarnación de Dios en Jesucristo en el 

cristianismo. Desde esta perspectiva, la historia de las religiones puede verse como 

una sucesión de hierofanías, donde cada una revela lo sagrado en medio del mundo 

ordinario. Este fenómeno, cargado de misterio, resalta cómo lo divino se hace 

presente en lo cotidiano, generando continuidad en la vivencia religiosa a lo largo del 

tiempo y en distintas culturas. 

Concepto que denota la manifestación de lo sagrado, permite al hombre entrar 

en conocimiento de lo divino al mostrarse como algo completamente distinto 

de lo profano. Este término abarca desde las formas más elementales de 

manifestación, como en objetos naturales (piedras o árboles), hasta las más 

elaboradas, como la encarnación de Dios en Jesucristo en el cristianismo. La 

historia de las religiones se puede entender como una acumulación de 

hierofanías, cada una revelando una realidad sagrada en medio del mundo 

natural y profano. Este acto misterioso de manifestación subraya la presencia 

de lo divino en lo cotidiano, estableciendo una continuidad en la experiencia 

religiosa a través del tiempo y las culturas. (Eliade, 1973, pág. 7) 



 

 

32 

 

Sagrado 

          Para Eliade (1973) lo sagrado hace referencia a todo aquello que se percibe 

como merecedor de veneración y respeto, y se distingue del mundo cotidiano o 

profano. Se manifiesta en elementos como objetos, espacios, personas o momentos 

que poseen un valor religioso particular. En contraste con lo profano, lo sagrado 

representa una expresión de lo absoluto y trascendente. 

Lo sagrado se refiere a aquello que es considerado digno de veneración y 

respeto, separado del ámbito ordinario o profano. Lo sagrado se manifiesta en 

objetos, lugares, personas y tiempos que tienen un significado religioso 

especial, lo sagrado se opone a lo profano y es una manifestación de lo 

absoluto y trascendental. (Eliade, 1973, pág. 31) 

Profano  

Lo profano para Durkheim (1982) se concibe como todo aquello relacionado 

con la vida cotidiana y el mundo secular, carente de un valor o significado religioso 

particular. Representa lo contrario a lo sagrado, abarcando actividades, objetos y 

espacios sin una dimensión espiritual, centrados en lo práctico y terrenal. 

Lo profano se refiere a aquello que pertenece al ámbito cotidiano y mundano, 

que no tiene un significado religioso especial. Lo profano es lo opuesto a lo 

sagrado y abarca las actividades, objetos y espacios que no están imbuidos de 

un carácter sagrado, lo profano como la parte de la vida que se ocupa de lo 

secular y lo práctico. (Durkheim, 1982, pág. 49) 

Creencia 

Para Durkheim (1982) derivada del verbo "creer", refiere aquello que una 

persona acepta como verdadero. Al creer, el individuo otorga subjetivamente un valor 

de verdad a una idea. Estas creencias, que conforman las convicciones personales o 

colectivas sobre la realidad, influyen directamente en las conductas, costumbres y 

normas sociales en una comunidad. 

La creencia proviene del verbo creer, por lo tanto, es aquello que cualquier ser 

humano da por cierto una proposición, sea esta verdadera o falsa en su 

contenido, el hecho de creer atribuye subjetivamente el estatus de verdadero, 



 

 

33 

 

son las ideas y convicciones que los individuos y grupos tienen sobre la 

realidad, las creencias influyen en el comportamiento de las prácticas y las 

normas sociales de una comunidad. (Durkheim, 1982, pág. 57) 

Medicina tradicional 

     Para Carmona (2018), la medicina tradicional es conocida como medicina 

nativa, asevera que esta forma de sanación posee una fuerte carga ideológica, en 

que la enfermedad no se entiende como consecuencia de agentes patógenos, sino 

como castigo divino. La medicina tradicional está ligada a creencias en seres divinos 

que premian o castigan según el comportamiento moral de los creyentes. Así, las 

dolencias se interpretan como resultado de una sanción espiritual, y su tratamiento se 

efectúa mediante rituales que apelan a la sugestión, utilizando ofrendas y prácticas 

simbólicas que generan un efecto psicoterapéutico en el paciente. En este contexto 

se encuentra la curación del “susto”, conocido en zonas quechuas como mancharisqa 

(asustado) o ánimo qarkusqa (pérdida del alma); en el norte del país se le denomina 

“espanto”, asociado al extravío del alma. Su sanación se realiza por medio de rituales 

simbólicos, como el wahapuy (llamar el alma), que consiste en pronunciar el nombre 

del afectado para pedir su regreso: “Vente Juancito, vente” (Hampuy Juancito, 

hampuy). 

 

1.5 METODOLOGÍA 

La revisión bibliográfica constituye la parte inicial de la implementación del 

trabajo de investigación, los aportes teóricos y las investigaciones referentes al culto 

de los santos, los rituales, la aparición de elementos hierofánicos, las cualidades de 

las deidades populares sirvieron de guía en la ejecución de la investigación. 

1.5.1 Método de investigación 

El método combinó enfoques fenomenológicos y etnográficos para 

proporcionar una comprensión rica y detallada de las prácticas devocionales y rituales 

de los devotos del Señor de Phuchoorqo. 

• Fenomenología: Este enfoque busca explorar y describir las experiencias 

subjetivas de los individuos desde su perspectiva. Según Creswell (2007), la 

fenomenología permite comprender el significado de las experiencias vividas 



 

 

34 

 

por los participantes en relación con un fenómeno particular. En este estudio, 

se utilizó para captar las vivencias y percepciones personales de los devotos. 

• Etnografía: Implica la inmersión del investigador en el contexto cultural de los 

participantes para observar y participar en sus actividades cotidianas. 

Hammersley y Atkinson (2007) describen la etnografía como un método que 

permite entender las prácticas y significados culturales desde dentro. En este 

estudio, se empleó para observar y documentar las prácticas religiosas en su 

entorno natural. 

1.5.2 Enfoque metodológico 

La presente investigación se circunscribe en el enfoque cualitativo, según Sampieri 

(2014), este se centra en comprender las experiencias y perspectivas de los 

participantes a profundidad, permitiendo explorar los significados y contextos sociales 

que subyacen a sus acciones y creencias. En el contexto de la investigación sobre el 

Señor de Phuchoorqo en el centro poblado de Izcuchaca, este enfoque permitirá 

documentar y analizar en profundidad las prácticas devocionales, rituales, creencias 

y experiencias de los devotos. A través de entrevistas en profundidad y observación 

participante, se captarán tanto las expresiones verbales como los comportamientos y 

elementos no verbales que son parte del culto. Este enfoque flexible permitió ajustar 

el marco teórico y metodológico en respuesta a los hallazgos, proporcionando una 

comprensión rica y detallada de cómo se manifiesta la religiosidad popular en este 

centro poblado y cómo estas prácticas influyen en la vida diaria y la identidad cultural 

y espiritual de los devotos. 

1.5.3 Nivel de investigación  

Esta tesis sigue el nivel de investigación básica, siguiendo a Sampieri (2014), se 

enfoca en aumentar el conocimiento y comprensión de los principios fundamentales 

de un fenómeno, sin buscar una aplicación inmediata. Este nivel de investigación es 

esencial para establecer una base teórica sólida y comprender los aspectos 

fundamentales de los fenómenos estudiados. En la investigación básica, el objetivo 

es generar nuevo conocimiento y teoría que sirva como base para investigaciones 

futuras más aplicadas. 

La investigación sobre el Señor de Phuchoorqo en el centro poblado de Izcuchaca, 

el nivel básico permitió explorar y documentar las características de la religiosidad 

popular asociada a esta imagen religiosa. Este tratado se centra en comprender las 



 

 

35 

 

prácticas devocionales, rituales, creencias y experiencias de los devotos sin intervenir 

ni alterar el fenómeno estudiado. Hacerlo, busca especificar las propiedades, 

características y perfiles importantes de estas prácticas religiosas, proporcionando 

una imagen clara del culto al Señor de Phuchoorqo. Asimismo, este nivel permite 

establecer una base teórica sólida que contribuya al conocimiento de la religiosidad 

popular en Izcuchaca y sirva de referencia para futuras investigaciones en el campo 

de la antropología y estudios religiosos. 

1.5.4 Tipo de investigación  

Es de tipo descriptivo y se ajusta en documentar las características de un 

fenómeno particular. Según Sampieri (2014), la investigación descriptiva tiene como 

objetivo especificar las propiedades, características y perfiles importantes de 

personas, grupos, comunidades o cualquier otro fenómeno que sea sometido a un 

análisis. Este tipo de investigación se utiliza para proporcionar una imagen clara y 

precisa del objeto de estudio sin intervenir en él. 

En el contexto del estudio, permitió detallar las prácticas y experiencias de los 

devotos del Señor de Phuchoorqo en el poblado de Izcuchaca, provincia de Anta - 

Cusco. Esto incluye documentar las actividades devocionales, rituales, creencias y 

experiencias de los devotos. Se observaron y describieron los hechos religiosos como 

misas, procesiones, bendiciones y rituales de curación. 

La descripción de estas prácticas y experiencias permitieron una comprensión 

de cómo se manifiesta el culto al Señor de Phuchoorqo en esta comunidad. Además, 

se exploran las interacciones y relaciones entre devotos y cómo estas prácticas 

religiosas influyen en su vida diaria y en su identidad cultural y espiritual. 

La investigación descriptiva fue esencial porque proporciona una base sólida 

para entender el contexto y las dinámicas del culto al Señor de Phuchoorqo, sin 

manipular o alterar las prácticas observadas. Este enfoque asegura que la 

información recopilada sea una representación fiel y precisa de las prácticas y 

experiencias de los devotos. 

 

 

 

 



 

 

36 

 

1.5.5 Técnicas de investigación  

Se utilizaron las técnicas de recolección de datos: 

• Observación participante: Como investigador se participó en las actividades 

y rituales de los devotos del Señor de Phuchoorqo, en eventos como misas, 

procesiones, bendiciones y rituales de curación, observando detalladamente 

en su contexto. Esta técnica permitió una visión interna de las prácticas 

religiosas y captar detalles. 

• Entrevistas semiestructuradas: Se entrevistaron a los devotos utilizando una 

guía de preguntas abiertas que exploraron sus experiencias y percepciones 

personales. Estas entrevistas captaron las vivencias subjetivas y los 

significados que los devotos atribuyen a sus prácticas religiosas. Al adoptar un 

enfoque fenomenológico, se buscó entender las experiencias desde la 

perspectiva de los participantes, permitiendo una comprensión profunda de sus 

realidades vividas. 

1.5.6 Instrumentos de investigación  

Para la recolección de datos se utilizaron los siguientes: 

• Cuaderno de campo: Utilizado para anotar observaciones detalladas, 

interacciones y reflexiones durante las actividades religiosas. Instrumento 

crucial para documentar las observaciones y experiencias en el campo de 

manera sistemática. 

• Guía de entrevista: Conjunto de preguntas abiertas diseñadas para explorar 

las experiencias y percepciones de los devotos. Esta guía aseguró que se 

cubran los temas clave en las entrevistas, proporcionando datos sin limitar la 

libertad de los participantes para expresar sus vivencias. 

• Grabadora de audio: Se utilizó para registrar las entrevistas, admitiendo una 

captura precisa de las respuestas de los participantes. La grabadora aseguró 

la revisión y análisis de los datos verbales con precisión y posteriormente en la 

transcripción de los audios. 

• Cámara fotográfica: Se utilizó para capturar imágenes de las actividades 

religiosas, los rituales, objetos sagrados y espacios ceremoniales asociados 

con el culto al Señor de Phuchoorqo. La cámara permitió documentar 

visualmente los aspectos físicos y materiales del culto, los momentos 



 

 

37 

 

significativos durante las prácticas devocionales. Las fotografías sirvieron de 

complemento visual a las observaciones y entrevistas, proporcionando un 

registro visual que puede analizarse en el proceso de investigación. Además, 

las imágenes ayudaron a contextualizar y enriquecer la comprensión de las 

experiencias de los devotos, ofreciendo una perspectiva visual que 

complementa los datos recopilados. 

 

1.5.7 Unidad de análisis y observación 

Unidad de Análisis Unidad de Observación 
 

Prácticas rituales 
Procesos y acciones específicas realizadas durante los rituales 
religiosos, como gestos, cantos, oraciones y ofrendas. 
Significado y simbolismo de cada práctica ritual para los 
practicantes. 
Transmisión y preservación de los rituales de generación en 
generación. 

 
 
Creencias y doctrinas 

Enseñanzas y principios fundamentales transmitidos a través de 
textos sagrados o tradiciones orales. 
Interpretación y aplicación de las creencias en la vida diaria de 
los fieles. 
Evolución histórica de las creencias y doctrinas a lo largo del 
tiempo. 

 
 
Experiencias personales 
de devotos 

Motivaciones individuales para participar en prácticas religiosas. 
Efectos emocionales y psicológicos de las prácticas religiosas en 
los fieles. 
Contribución de estas experiencias a la identidad religiosa de los 
individuos. 
Variedad de experiencias religiosas según la edad, género, 
origen étnico, etc. 

 
 
Significado de los 
símbolos y rituales 

Interpretación y significado de los símbolos y objetos sagrados 
utilizados en las prácticas religiosas. 
Importancia de los rituales en la vida espiritual y comunitaria de 
los fieles. 
Variación de los símbolos y rituales según el contexto temporal. 

 
 
Devotos y participantes 
del culto 

Prácticas individuales de devoción y participación en rituales 
específicos. 
Interpretación personal de las creencias y doctrinas de la religión 
o culto. 
Experiencias personales durante las prácticas religiosas y su 
significado para los devotos. 
Identificación y relación con los símbolos y rituales del culto. 



 

 

38 

 

1.5.8 Población y muestra 

Población: La población del estudio comprende todos los devotos del Señor de 

Phuchoorqo en el poblado de Izcuchaca, provincia de Anta - Cusco. Esta perspectiva 

se fundamenta en los aspectos teóricos y metodológicos. Según Creswell (2014), la 

población es el conjunto de individuos que comparten características comunes y son 

objeto de estudio. En este caso, la población son los devotos del Señor de 

Phuchoorqo en el poblado de Izcuchaca, provincia de Anta - Cusco.  La selección de 

esta población es relevante porque los devotos del Señor de Phuchoorqo constituyen 

un grupo homogéneo con características culturales y religiosas específicas. Este 

aspecto se alinea con Patton (2002), quien sugiere que estudiar una población 

específica puede proporcionar información rica y detallada sobre el fenómeno de 

interés. Yin (2018) subraya la importancia de contextualizar el estudio para 

comprender mejor los comportamientos y actitudes de la población. Al centrarse en 

el poblado de Izcuchaca, se pudo captar las particularidades culturales y religiosas 

del culto al Señor de Phuchoorqo. 

Muestra: Para seleccionarla se realizó un muestreo no probabilístico intencional, 

seleccionando a 15 devotos que cumplan con los criterios de: 

• Participación activa en las actividades religiosas. 

• Disponibilidad y disposición para participar en entrevistas. 

• Diversidad en términos de edad, género y antecedentes socioeconómicos para 

asegurar una representación amplia. 

Este enfoque se fundamenta en las teorías y autores. Este muestreo, conocido 

como muestreo por criterio, es adecuado para estudios cualitativos donde el objetivo 

es obtener una comprensión profunda y detallada de un fenómeno específico. Patton 

(2002) y Maxwell (2013) sostienen que el muestreo intencional es valioso para 

estudios exploratorios y descriptivos donde se busca obtener información rica y 

contextualizada de los participantes más informados y relevantes para el tema de 

estudio. 

 



 

 

39 

 

1.5.9 Método de análisis 

El análisis de los datos recolectados se realizó mediante las siguientes etapas: 

1. Transcripción de entrevistas y observaciones: Convertir las grabaciones de 

audio y las notas de campo en texto para facilitar los análisis. 

2. Codificación: Identificar temas, patrones y categorías relevantes en los datos 

cualitativos. Se utilizaron carpetas para organizar y codificar la información. 

3. Análisis temático (Fenomenología): Examinar las categorías y temas 

emergentes para comprender las experiencias y significados personales de los 

devotos. 

4. Análisis contextual (Etnografía): Integrar las observaciones y documentos 

para entender las prácticas en su contexto cultural. La triangulación de datos 

de diferentes fuentes aseguró la validez y confiabilidad de los hallazgos. 

5. Interpretación: Incluir los resultados del análisis temático y contextual para 

proporcionar una interpretación comprensiva del culto al Señor de Phuchoorqo. 

La revisión bibliográfica constituyó la parte inicial del presente trabajo de 

investigación, los aportes teóricos y las investigaciones referentes al culto a los 

santos, los rituales, la aparición de elementos hierofánicos, las cualidades de las 

deidades populares sirvieron de guía en la ejecución del plan de trabajo. 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

40 

 

 CAPÍTULO II 

2 ASPECTOS GENERALES DEL ÁMBITO DE INVESTIGACIÓN 

2.1 Ubicación geográfica 

Según el Centro Nacional de Estimación, Prevención y Reducción del Riesgo 

de Desastres CENEPRED (2018) el poblado de Izcuchaca se encuentra en el distrito 

y provincia de Anta, a 23 km al noroeste de la ciudad de Cusco, situado entre las 

coordenadas 13°27’ y 13°25’ latitud sur y 72°15’ con 72°26’ longitud oeste; a nivel 

distrital posee una extensión territorial de 202. 58 km2. 

Figura 1 

Mapa del centro poblado de Izcuchaca 

 
Nota. El mapa muestra el centro poblado de Izcuchaca, asentado en la 

capital de la provincia de Anta. Extraído de 

https://www.google.com/maps/place/Anta/data. 

 

Límites del poblado de Izcuchaca: 

• Por el norte: con la Prolongación 19 de noviembre y la Unión. 

• Por el sur: con la Urbanización Santa Rosa. 

• Por el este: con la Urbanización Nueva Anta. 

• Por el oeste: con la Urb. La Victoria y la Urb. Huancoiro. 



 

 

41 

 

Límites del distrito de Anta: 

• Por el norte: con la provincia de Urubamba. 

• Por el sur: con el distrito de Chinchaypuqyo. 

• Por el este: con el distrito de Chinchero.  

• Por el oeste: con los distritos de Ancahuasi y Zurite. 

Límites de la provincia de Anta: 

• Por el norte: con las provincias de La Convención y Urubamba. 

• Por el este: con las provincias de Urubamba y Cusco. 

• Por el sur: con la provincia de Paruro y provincia de Cotabambas, región 

Apurímac. 

• Por el oeste: con la provincia de Abancay, región Apurímac.   

2.2 Vías de acceso  

Según Quispe (2020), el poblado de Izcuchaca se encuentra asentado sobre 

importantes vías asfaltadas como la vía Cusco – Abancay – Lima; otra vía que pasa 

por el contexto es la ruta Cusco – Valle sagrado de los Incas – Pachar – 

Ollantaytambo – La Convención. 

2.3 Clima  

Según Quispe (2017), el clima es variado, durante la noche es frígido y 

parcialmente templado durante el día, los periodos estacionales están marcados, la 

época de lluvias comprende los meses de diciembre a marzo, en los meses de mayo 

a septiembre es frígido y seco con presencia de heladas en el mes de junio, entre los 

meses de octubre a noviembre se experimenta un clima templado. La temperatura 

mínima promedio durante el año oscila entre 8.5 °C y la temperatura máxima anual 

es de 12.5 °C, la precipitación anual es de 88 mm/año. 

2.4 Topografía y tipo de suelo  

El poblado de Izcuchaca según Quispe (2017) se ubica en la parte sur de la 

pampa de Anta, al pie del cerro Puchuorqo. El mayor número de viviendas están 

construidas alrededor de la carretera Cusco – Abancay. 



 

 

42 

 

La topografía presenta laderas que varían entre los 20 % hasta 200 %, para el 

caso de la zona llana la pendiente varía entre 0 % y 15 %. Las pendientes en la parte 

llana son bajas, situación que dificulta la escorrentía del agua de lluvia.  

En cuanto al tipo de suelo, presenta una capa superficial de 0.50 m de 

profundidad, compuesto por lastre, desechos sólidos, desmonte de material de relleno 

con residuos de plástico, el suelo subyacente tiene profundidad de 1.50 m, 

conformado por arena limosa arcillosa con grava. 

2.5 Reseña histórica del poblado de Izcuchaca 

El asentamiento principal del distrito de Anta, según Quispe (2020), 

inicialmente era en la actual urbanización Anta, localizado en el cerro Phucho Orqo, 

cuya terraza alcanza 85 m sobre el piso de valle. En 1925, cuando se implementó la 

carretera Cusco – Abancay y la línea férrea a la provincia de La Convención, los 

pobladores comenzaron a asentarse en el piso de valle, conllevando a la formación 

del poblado de Izcuchaca y su avenida Jaquijahuana, establecido sobre la vía 

principal que conecta dos ejes; por el lado este con dirección a Cusco y por el suroeste 

a la provincia de Abancay en la región Apurímac; de esta forma se generó un 

importante puerto de paso comercial que desplaza al antiguo núcleo de su rol 

administrativo central que paulatinamente llegó a despoblarse. En este contexto, se 

puso el nombre de Izcuchaca a un sector importante del distrito de Anta, para la 

actualidad posee la denominación de centro poblado por reunir las características 

sociales, económicas y culturales. 

Etimológicamente, Izcuchaca proviene de dos palabras quechuas: Izcu que 

significa cal y chaka significa puente, al unir ambos términos resulta “puente de cal”. 

Actualmente, el poblado de Izcuchaca es una zona eminentemente comercial por la 

presencia e interacción de diversos agentes económicos.  

2.6 Población 

La población urbana del distrito de Anta está conformada mayoritariamente por 

pobladores del poblado de Izcuchaca, los datos proporcionados por el INEI (2017) en 

el siguiente cuadro se aproximan a las cantidades oficiales de pobladores del ámbito 

de estudio, donde señala que suma 11,324 habitantes, de los cuales 5, 445 son 



 

 

43 

 

varones, 5,879 son mujeres, pareciera que la población femenina supera ligeramente 

a la masculina. 

Tabla 1  

Población del distrito de Anta 

Población 
censada 

Totales Urbano Rural 

Varones   10,446 5,445 5,001 
Mujeres 11,228 5,879 5,349 
Total  21,674 11,324 10,350 

Nota. El cuadro muestra la población del distrito 
de Anta, donde se encuentra el poblado de 
Izcuchaca, datos extraídos del INEI, Censo 2017. 

2.6.1 Población económicamente activa 

En la población urbana de Anta del cual es parte el poblado de Izcuchaca, 

según el INEI (2017) el número de pobladores en edad de trabajar suma 8,230, 

incluye personas a partir de 14 años, la población económicamente activa es de 4,876 

personas, del cual la mayor parte son de 30 a 44 años, sumando 1,834, del total de 

la PEA 4,593 están ocupadas y 283 está desocupada, la población que no es PEA es 

3,354, en este número están niños menores de 14 años, discapacitados y ancianos. 

Tabla 2  

Población económicamente activa 

Población urbana del distrito de Anta Total 

Grupos de edad 
 
14 a 29 
años 

 
30 a 44 
años 

 
45 a 64 
años 

65 y más 
años 

URBANA  8 230  3 344  2 436  1 822   628 
Varones  3 894  1 608  1 161   852   273 
Mujeres  4 336  1 736  1 275   970   355 

      
PEA  4 876  1 447  1 834  1 378   217 
Varones  2 742   772  1 066   762   142 
Mujeres  2 134   675   768   616   75 

      
Ocupada  4 593  1 314  1 748  1 324   207 
Varones  2 630   718  1 035   739   138 
Mujeres  1 963   596   713   585   69 

      
Desocupada   283   133   86   54   10 
Hombres   112   54   31   23   4 
Mujeres   171   79   55   31   6 

      
NO PEA  3 354  1 897   602   444   411 

      



 

 

44 

 

Varones  1 152   836   95   90   131 
Mujeres  2 202  1 061   507   354   280 

Nota. Datos extraídos del INEI, Censo nacional 2017: XII de población, VII de vivienda 
y III de comunidades indígenas. 

 

2.6.2 Actividades económicas 

En el ámbito urbano del distrito de Anta, donde está inmerso el centro poblado 

de Izcuchaca, según el INEI (2017) destacan los servicios de reparación de vehículos 

motorizados alcanzando a 1,097 personas, continúa a este número el comercio al por 

menor con 914 personas, al tratarse de un ámbito urbano la actividad agrícola está 

representada por 826 personas, al rubro de transporte se dedican 453 y a servicios 

de alojamiento y restaurantes 413, al trabajo de construcción 398, el trabajo de 

enseñanza 333 personas. En las condiciones de trabajo destaca el trabajador 

independiente representado por 2,154 personas, continua el trabajo de empleado con 

1,268, el de obrero con 721, como empleador 274 personas; asimismo, componen las 

categorías de ocupación el trabajo en negocio familiar con 134, y las trabajadoras de 

hogar suman 42, la población desocupada la conforma 283, como señala el siguiente 

cuadro. 

Tabla 3  

Actividades económicas 

Ocupación según rama de 
actividad económica Total  

Categoría de ocupación 

 
Empleador 

 
Trabajador 
independiente 

 
Empleado 

 
Obrero 

Trabajador 
en 
negocio 
de un 
familiar 

 
Trabajadora 
del hogar 

 
Desocupados 

URBANA  4 876   274  2 154  1 268   721   134   42   283 
                  

Agricultura, ganadería, silvicultura 
y pesca   826   34   596   5   179   12 - - 

Explotación de minas y canteras   13   2   2   4   3   2 - - 
Industrias manufactureras   278   33   111   22   93   19 - - 
Suministro de electricidad, gas, 
vapor y aire acondicionado   5   1   1   1   2 - - - 

Suministro de agua; evacua. de 
aguas residuales, gest. de 
desechos y descont. 

  7 -   1   1   5 - - - 

Construcción   398   16   81   26   274   1 - - 
Comerc., reparación de veh. 
autom. y motoc.  1 097   95   730   184   29   59 - - 

Vent., mant. y reparación de veh. 
autom. y motoc.   110   12   59   12   22   5 - - 

Comercio al por mayor   73   5   36   24   2   6 - - 
Comercio al por menor   914   78   635   148   5   48 - - 
Transporte y almacenamiento   453   30   291   48   79   5 - - 



 

 

45 

 

Actividades de alojamiento y de 
servicio de comidas   413   32   189   173   6   13 - - 

Información y comunicaciones   35   3   12   15 -   5 - - 
Actividades financieras y de 
seguros   39   1   2   36 - - - - 

Actividades inmobiliarias   5 -   3   2 - - - - 
Actividades profesionales, 
científicas y técnicas   128   11   33   83 -   1 - - 

Actividades de servicios 
administrativos y de apoyo   106   2   11   77   16 - - - 

                  
Adm. pública y defensa; planes de 
seguridad social de afiliación 
obligatoria 

  201 - -   170   31 - - - 

Enseñanza   333   1   8   322   1   1 - - 
Actividades de atención de la 
salud humana y de asistencia 
social 

  72   2   7   63 - - - - 

Actividades artísticas, de 
entretenimiento y recreativas   43   4   16   14   1   8 - - 

Otras actividades de servicios   99   7   60   22   2   8 - - 
Act. de los hogares como 
empleadores; act. no 
diferenciadas de los hogares 
como productores de bienes y 
servicios para uso propio 

  42 - - - - -   42 - 

                  

Desocupado   283 - - - - - -   283 

Nota. Diversidad de actividades económicas en el ámbito urbano del distrito de Anta. 
Datos extraídos del INEI 2017: XII de población, VII de vivienda y III de comunidades 
indígenas. 

2.7 Educación 

En el centro poblado de Izcuchaca el sistema educativo básico lo conforma 

nueve instituciones educativas de nivel inicial, de las cuales dos son estatales, el nivel 

primario es de ocho instituciones educativas, de estas seis son privadas y en el 

secundario hay ocho colegios, dos son instituciones educativas del Estado. 

Tabla 4  

Instituciones educativas en el ámbito de Izcuchaca 

Inicial Primaria Secundaria 
Divino Niño 
Jesús N° 36 

La Integrada Agustín 
Gamarra 

Divino Jesús 50100 La 
Naval 

50100 La Naval 

I.E.P. Santa 
Rosa 

I.E.P. Santa 
Rosa 

I.E.P. Santa 
Rosa 

I.E.P. Illary 
School 

I.E.P. Illary 
School 

I.E.P. Illary 
School  

I.E.P. AFAC I.E.P. AFAC I.E.P. AFAC 
I.E.P Virgen 
del Carmen 

I.E.P Virgen 
del Carmen 

I.E.P. Virgen 
del Carmen 

I.E.P. Educare I.E.P. Educare I.E.P. Educare 
I.E.P. Maxwell I.E.P. Maxwell I.E.P. Maxwell 



 

 

46 

 

I.E.P. 
Mercedes de 
Jesús 

  

Nota. Elaboración propia. 

 

En el centro poblado de Izcuchaca existen dos academias preuniversitarias: La Carnot 

y Carrión. 

Tabla 5  

Academias preuniversitarias 

01 La Carnot 
02 Carrión 

Nota. Elaboración propia. 

 

2.8 Salud 

Izcuchaca cuenta con un centro de salud Micro Red Anta; hay un centro de 

salud mental comunitario perteneciente a la Red Norte MINSA, también está presente 

un centro de ESSALUD, en el grupo de instituciones de salud está el centro médico 

San Martín que es privado. 

Tabla 6  

Ubicación de los servicios de salud 

Instancia Modelo/Institución Comunidad Pertenece Tipo de 
establecimiento 

RED NORTE 
MINSA 

Micro Red Anta 1.Izcuchaca Anta C.S. 
2.Chacán Anta P.S. 
3.Compone Anta P.S. 
4.Conchacalla Anta P.S. 

Centro de Salud 
Mental 
Comunitario 

1.Izcuchaca Anta C.S 

Seguro Social ESSALUD 1. Izcuchaca Anta C.S 

Privado Centro Médico 
San Martín 

1. Izcuchaca Anta C.M.P. 

Nota. Elaboración propia.  



 

 

47 

 

2.8.1 Afiliación a un tipo de seguro de salud  

Dentro del tipo de seguro en el centro poblado de Izcuchaca según el INEI 

(2017) se aprecia que el SIS (Sistema integral de salud) destaca con 6,412 afiliados, 

seguido de ESSALUD con 1,724 agremiados, el seguro privado se compone de 124 

asegurados, las fuerzas armadas o policiales es conformado por 78 afiliados, 77 

personas están integrados en otros seguros, y 2,943 no están afiliados a ningún tipo 

de seguro de salud. 

Tabla 7  

Afiliación a seguro de salud 

Población urbana Distrito 
de Anta 

Total Afiliación algún tipo de seguro 
Seguro Integral de 
salud SIS 

ESSALUD Seguro de 
fuerzas 
armadas o 
policiales 

Seguro 
privado 
de 
salud 

Otro seguro Ninguno 

URBANA  11 324  6 412  1 724   78   124   77  2 943 

                

Menores de 1 año   197   148   31   2   1 -   15 

De 1 a 14 años  3 136  2 230   431   11   13   11   446 

De 15 a 29 años  3 105  1 689   318   24   39   22  1 021 

De 30 a 44 años  2 436  1 164   480   10   38   20   735 

De 45 a 64 años  1 822   821   369   29   24   18   570 

De 65 y más años   628   360   95   2   9   6   156 

                

Varones  5 445  2 850   849   43   71   45  1 605 

                

Menores de 1 año   102   76   14   2 - -   10 

De 1 a 14 años  1 588  1 135   214   5   6   7   224 

De 15 a 29 años  1 469   710   150   16   19   11   567 

De 30 a 44 años  1 161   444   234   6   26   10   447 

De 45 a 64 años   852   335   182   13   15   13   299 

De 65 y más años   273   150   55   1   5   4   58 

                

Mujeres  5 879  3 562   875   35   53   32  1 338 

                

Menores de 1 año   95   72   17 -   1 -   5 

De 1 a 14 años  1 548  1 095   217   6   7   4   222 

De 15 a 29 años  1 636   979   168   8   20   11   454 

De 30 a 44 años  1 275   720   246   4   12   10   288 

De 45 a 64 años   970   486   187   16   9   5   271 

De 65 y más años   355   210   40   1   4   2   98 

                

Nota: Datos extraídos del INEI 2017: XII de población, VII de vivienda y III de 
comunidades indígenas. 

 

 



 

 

48 

 

2.8.2 Enfermedades principales 

Los casos de atenciones más frecuentes, según Quispe (2017), consta de 

enfermedades diarreicas, infecciones respiratorias, desnutrición y parasitosis que 

tienen mayor incidencia en la población infantil, la población adulta adolece de anemia 

y alcoholismo, cabe anotar que en la época de frío las enfermedades respiratorias 

agudas atacan a la mayoría de la población. 

 

2.9 Servicios básicos 

2.9.1 Agua 

Según Quispe (2020), el abastecimiento de agua en Izcuchaca es insuficiente, 

debido a que las familias no cuentan con el recurso hídrico todos los días de la 

semana, ni las 24 horas del día, por ese motivo los pobladores tienen acondicionado 

en sus viviendas pozos y tanques de agua con el fin de contar con suministro 

permanente. 

2.9.2 Desagüe 

Según el plan de desarrollo de la Municipalidad provincial de Anta (2015) el 80 

% de viviendas cuenta con el sistema de alcantarillado (red pública dentro de la 

vivienda), el 10 % utiliza pozo séptico, pozo ciego o letrina, el 5 % opta por el uso de 

afluentes, ríos, acequias o canales, un 3 % recurre a la red pública fuera de la 

vivienda. 

2.9.3 Electricidad  

Según el plan de desarrollo concertado de Anta (2015), el centro poblado de 

Izcuchaca cuenta con el suministro de energía eléctrica permanentemente las 24 

horas del día, con eventuales cortes, la distribución del servicio está a cargo de Electro 

Sur Este S.A.  

2.10 Manifestaciones culturales 

El centro poblado de Izcuchaca contiene eventos festivos y costumbres que se 

realizan anualmente como carnavales, semana santa, cruz velakuy, la octava el Señor 

de Qoyllurit’i y la festividad de la Virgen Inmaculada Concepción de Anta, a 

continuación, se describe.  



 

 

49 

 

2.10.1  Costumbres tradicionales 

Carnavales: Quispe (2020), afirma que en estos eventos los pobladores de Izcuchaca 

acostumbran realizar la fiesta denominada “yunsada” que se convirtió en una tradición 

que se efectúa en medio de cantos, risas y juegos, en los meses de febrero y marzo, 

asimismo esta expresión cultural mantiene los compromisos para realizar esta 

costumbre. 

Semana Santa: otra costumbre que se practica en Izcuchaca, según Quispe (2020) 

se efectúa una procesión en que los feligreses portan palmas el Domingo de Ramos. 

El Lunes Santo se realiza la procesión de la cruz acompañada de la Virgen María. El 

Jueves Santo se desarrolla la velada al Cristo yacente en el templo de la Santísima 

Trinidad de Izcuchaca. 

Cruz Velakuy o Fiesta de las Cruces: El 03 de mayo, los pobladores celebran la 

fiesta de las cruces, que según Quispe (2020), festejan a las cruces del cerro 

Phuchoorqo o Apu Trujillano y las del puente o Chakataytachas, cuyos devotos son 

comerciantes de ganado vacuno de Izcuchaca, la celebración es acompañada de 

danzas del lugar, los mayordomos se esfuerzan para la preeminencia de sus cargos. 

La festividad lo hacen los pobladores católicos que mandan a celebrar misas con 

danzas y compromisos sociales y religiosos. 

Octava del Señor de Qoyllurit’i: La nación Anta está compuesto por comparsas que 

peregrinan al santuario del Señor de Qoyllurit’i, al retorno de los fieles, se realiza la 

celebración de la octava, que según Quispe (2020), en esa ocasión las comparsas se 

reúnen en la plaza del templo de la Santísima Trinidad, donde se efectúa la misa de 

acción de gracias, luego hay procesión de la réplica de Señor de Qoyllurit’i por la vía 

principal para dirigirse al estadio municipal Alberto Díaz de Izcuchaca donde se 

celebra otra misa y seguidamente se realiza la presentación coreográfica de las 41 

comparsas, ocasión que convoca la presencia multitudinaria de público que abarrota 

el recinto deportivo. 

Virgen Inmaculada Concepción de Anta (8 de diciembre)  

Para cuyo efecto, según Quispe (2020), la población se organiza en mayordomías 

para la festividad y las danzas; en esta ocasión se aprecia danzas altiplánicas, como 

también anteños residentes en diversas partes de Perú que visitan su tierra natal y se 



 

 

50 

 

reencuentran con familiares y amistades. En la festividad hay la procesión central de 

la imagen de la virgen, presentación de las danzas, se aprecia el “gallo t’ipi” o 

arranque de gallos y la corrida de toros, festejos en los cargo wasis y expendio de 

comida tradicional y bebidas. 

2.10.2   Grupos religiosos  

Las iglesias en el centro poblado de Izcuchaca son: Iglesia Católica, Iglesia 

Evangélica, Iglesia Cristiana, Movimiento Israelita, Pentecostal y Evangélica Peruana, 

como muestra el cuadro: 

Tabla 8  

Grupos religiosos 

01 Iglesia Católica 
02 Iglesia Evangélica 
03 Iglesia Cristiana 
04 Movimiento Israelita 
05 Pentecostal 
06 Evangélica Peruana 

Nota.  Elaboración propia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

51 

 

 CAPÍTULO III 

 EL SEÑOR DE PHUCHOORQO, HISTORIA DE SU APARICIÓN 

La historia de la aparición del Señor de Phuchoorqo está presente en los 

relatos de los miembros de una familia del centro poblado de Izcuchaca - Anta, siendo 

los primeros en experimentar las revelaciones de la deidad. Según versiones, la 

divinidad se manifestó en un árbol de eucalipto con forma de cruz ubicado en su 

vivienda. La historia oral se estructura en tres partes: la primera, relata la imposibilidad 

de talar el árbol y las manifestaciones divinas recibidas a través de sueños; la 

segunda, describe la comunicación entre la deidad y el hijo de la intercesora, también 

mediante sueños; y la tercera, refiere a la aparición del rostro en el elemento 

hierofánico. 

Parte I 

Aproximadamente a 25 km de la ciudad de Cusco se ubica la provincia de Anta, 

a 3435 msnm. En la pampa de Anta con su pueblo Izcuchaca y su cerro Phuchoorqo, 

a principios del 2001 se produjo el milagro y encanto del Señor de Phuchoorqo en la 

vivienda de la familia Velarde Puma, cuyos miembros siempre tuvieron amor a las 

plantas, por ese motivo, en el patio principal plantaron dos eucaliptos de los cuales 

uno se marchitó y murió, el otro fue creciendo y en el transcurso de los años iba 

tomando la forma de una cruz y sin tomarle importancia un día decidieron talarlo para 

construir una vivienda, para el efecto, el mayor de los hijos con machete en mano 

trepó al tronco por el lado derecho y empezó a dar con machete y este se rompió, lo 

sorprendente fue cuando el tronco cortado cayó y regresó a la altura donde estaba el 

joven, golpeándole en el muslo de la pierna izquierda y por el dolor optó por 

sostenerse de la parte central del árbol, luego bajando despacio sin comprender el 

significado del golpe. Al día siguiente trajo a un amigo, y éste mostrando empeño y 

ánimo desafiante se subió al árbol, al terminar de talar el tronco central y del lado 

izquierdo éste sintió un malestar inexplicable, por lo que le acudieron brindándole 

mates y pastillas que no lograron su recuperación completa.  

Señor de Phuchoorqo apareció en el año 2000, somos una familia que tuvimos 

un patio, en ese patio había arbustos como queuña, teníamos un eucalipto, así 

como también plantas ornamentales y en el año de 1995 se podría decir, era 

pues un arbusto pequeño, hasta que en el año 2000 ya era un árbol ya frondoso 



 

 

52 

 

y quien puede pensar que iba a estar el Señor de Phuchoorqo, la presencia del 

señor, entonces con decirte para ser sincero, en el arbolito pues como 

cualquier muchacho joven nosotros hasta hemos colgado un columpio para mis 

hermanos menores y ya pues al futuro se tenía previsto hacer una construcción 

y hemos tenido que talar pues el árbol en los brazos y posteriormente pues a 

mérito de eso, yo no voy a decir que fue castigo, porque el señor nunca castiga, 

creo que con esto me dio una prueba, al momento de talar el brazo izquierdo, 

por inercia todo objeto cae de arriba para abajo, pero en este caso, en lugar de 

que caiga al suelo pues el árbol, el brazo se me ha retraído y me dio un golpe 

en el muslo de la pierna derecha y pasado ello verifico la herida, era un golpe 

contuso, se veía un hematoma, un hinchazón, y aparte de eso, he observado 

que la carne estaba como molida, entonces, no le tomé importancia en ese 

momento, entonces, seguía con esto de talar el árbol. Yo postulé a la policía 

nacional del Perú y saliendo en un día de paseo, vine con un compañero que 

era efectivo policial, llamado Julio Fernández y le supliqué para que me 

ayudara a cortar el árbol, y en eso, este compañero mío sufrió un 

desvanecimiento total, pues quedó tendido en el piso para lo cual tuvimos que 

auxiliarlo con plantas como la ruda, le hemos echado alcohol y así y poco a 

poco se recuperó el joven. (F.V.P. 47 años, hijo de la intercesora) 

Posteriormente, vino la revelación a la madre (intercesora), esa misma noche tuvo un 

sueño extraño, según cuenta, que estaba embarazada y por la edad sorprendida se 

preguntaba, cómo reaccionará la gente que la conoce al saber que está embarazada, 

sin que haya un padre. En medio de esa confusión, repentinamente aparece un recién 

nacido de piel blanca y cuerpo fuerte, que cae al suelo, ella lo recoge con una manta 

blanca, al sostenerlo, nota que el brazo derecho del bebé está amputado y astillado. 

Este detalle provoca un impacto que la despierta. Al día siguiente, comparte el sueño 

con su pareja, y queda desconcertado, pero le recomienda tener cuidado durante el 

día, temiendo que el sueño pueda tener un significado premonitorio. 

¿Cómo es posible, que van a decir las personas que me conocen, pero quién 

me embarazó? y de un momento a otro cayó al piso un recién nacido de tez 

blanca y cuerpo robusto, donde tomando una manta de color blanco recogí al 

recién nacido, en ese momento del sueño me doy cuenta que su brazo derecho 

estaba amputado y astillado, de repente esto hace que despierte del profundo 



 

 

53 

 

sueño y esa mañana al levantarme de la cama le conté a mi pareja sobre mi 

sueño quien tampoco comprendió el significado, mi pareja me aconsejó que 

me cuidara ese día por temor a que me sucediera algo referente al sueño. 

(P.P.Q. 64 años, intercesora) 

 

            Figura 2 

           Árbol de eucalipto antes de la posesión espiritual del Señor de Phuchoorqo. 

            

 

 

 

 

 

Nota. Fotografía del árbol de eucalipto en la vivienda de la familia 
Velarde Puma en el que se encantó el Señor de Phuchoorqo. Imagen 
del álbum fotográfico familiar. 

 

Parte II 

La segunda revelación se presentó en el sueño del hijo mayor, quien intentó 

talar el árbol, soñó que una persona desconocida empezó a reclamarle en palabras 

quechuas, manifestando el daño que hizo al cortar el árbol: 

Imapaqmi chaynata ruwawawaranki 

(¿Para qué me has hecho esto?) 

Ña tayta yayanchisma willarqamuniña ruwawasqaykita 

(Ya le conté al Señor del daño que me has hecho)  

Sisimatawampas ruwawanki chayqa chakiykitan kipurusayki 

(Si en caso me tocas una vez más te voy a dejar inútil de la pierna)  

Entonces el hijo pregunta en castellano: 



 

 

54 

 

Hijo: - ¿Papá, estás en la casa? – y le responde en quechua: 

Señor: - ¡Ari wasipi qashiani! (si estoy en la casa) 

Hijo: - ¿Papá te voy a poner ropa? – y le responde: 

Señor: - Manan imatapas munanichu, ashwan agua benditallata, hich’awanqui, 

sapallaymi p’achakusaq. (No quiero nada, más bien rocíame con agua bendita, solo 

me voy a vestir). 

Esa mañana al despertarse el hijo, lo primero que hizo fue acercarse hasta donde 

estaba la cruz y poniéndose de rodillas clamó la oración del Padre Nuestro; después, 

el hijo entró al cuarto de la madre y empezaron a conversar e intercambiar sueños, 

llegando a la conclusión que el Señor Phuchoorqo se había encantado en el árbol de 

eucalipto, no contaron a nadie del suceso, por evitar burlas y mofas, manteniéndose 

en silencio la familia. 

Para cumplir la petición que hizo el señor que derramase agua bendita, el hijo 

fue al santuario del Señor de Huanca para traerle al agua y le derramó tres veces al 

día, y lo asombroso fue que el árbol empezó a ramificarse con hojas muy finas, casi 

transparentes, también se apreció la forma de poncho que tomó con el cuál cubrió lo 

que es los brazos del señor. La parte de la cabeza también se ramificó como una 

cabellera.  La ramificación adoptó la forma otras cruces pequeñas y configuró en sus 

hojas una diversidad de k’intus, las hojas pegadas de dos, tres y cuatro. 

Pasaron los días y llegó el primero de mayo del 2001, en vísperas de celebrar 

a las cruces, siendo un símbolo católico, viendo la devoción en los ojos de la gente, 

esa noche la familia decidió salir, poniendo los seguros en el inmueble; sin embargo, 

inexplicablemente un grupo de personas y devotos de la cruz ingresaron al interior 

del patio principal donde se hallaba la cruz y la vistieron por primera vez con una 

túnica de seda blanca, representando la pureza del señor. Al retornar la familia tuvo 

la sorpresa de que el señor estaba vestido y a sus pies había dos cirios ardiendo y 

cumpliéndose así, la revelación que le hizo el señor al mayor de los hijos, de que él 

se vestiría solo sin la intervención de nadie. 

 

 

 

 

 

 



 

 

55 

 

 

Figura 3  

Árbol de eucalipto que contiene el espíritu del Señor de Phuchoorqo 

 

 

 

 

 

 

Nota. Árbol que contiene el espíritu del Señor de Phuchoorqo y es 
vestido con túnica blanca por primera vez por los devotos. Imagen 
tomada del álbum fotográfico de la familia Velarde Puma. 
 

El señor empezó a manifestarse haciendo formaciones extrañas en los chorros 

de cera de las velas, la primera formación fue un ángel con el rostro al cielo y la 

segunda de un corderito posando sobre una roca, entonces la madre tuvo 

revelaciones y descifró el significado de dichas formaciones; pocos días después 

comenzó la concurrencia masiva de personas que llegaban de diferentes lugares de 

Cusco y del país. Pues el señor se manifestaba y mostraba ser médico utilizando 

como instrumento de sanación a la madre con ayuda de sus hijos, que acudían a su 

llamado. Los sueños de la madre eran constantes con el señor, quien le decía en 

palabras quechuas: 

 Chayraqmi, kunanqa hutumraq huchuyraq wawaykuna haykumushanku, pero 

onqoqlla haykumushanku, pero llapantan qhaliachishani. 

(Recién de hoy en adelante mis hijos grandes y pequeños están entrando, pero todos 

están entrando enfermos, pero a todos estoy sanando). 



 

 

56 

 

 

Parte III 

En un principio no se divisaba en la cruz ninguna imagen del rostro del Señor, 

hasta que el hijo visitó a la Virgen del Carmen de Paucartambo, en su recorrido 

encontró un tiesto del rostro de Cristo y decidió comprarlo con el propósito de 

colocarlo en la cruz, pero al retornar a la vivienda, la madre le refuta y reclama 

diciendo: ¿Para qué vamos a poner el rostro de Jesucristo, si el Señor tiene su propio 

rostro en el árbol?, entonces el hijo vio la cruz detenidamente y logró divisar el rostro 

del Señor Phuchoorqo. 

Llegué a Izcuchaca de Paucartambo después de un largo viaje me encuentro 

con mi señora madre pues en el patio y le digo mamá he traído, mira pues este 

rostro de Jesucristo para colgar en el arbolito de eucalipto donde está la cruz y 

mi mamá me dijo, pues qué te pasa, el Señor tiene rostro y en un momento yo 

dije no ya mi mamá está volviéndose loca está hablando incoherencias como 

que el Señor va a tener rostro y en eso yo le refute y le dije o sea con tanto 

sacrificio traigo la imagen desde tan lejos y para que tú me desprecies y me 

digas que el Señor tiene su rostro y un poco molesto me retiré a mi dormitorio, 

salí pues de mi cuarto mirando que no esté mi mamá presente en el patio, me 

acerqué donde estaba la cruz del señor y resulta que con mucha extrañeza y 

con mucha alegría para mí, el señor me miró y ahí pues con lágrimas en los 

ojos tuve que pedir disculpas y efectivamente se veía la silueta de Jesucristo 

en la parte donde debería estar el rostro del Señor desde que poco a poco iba 

reafirmándose la fe y la confianza en el Señor y es así que se ha visto cambios 

al Señor, si uno lo descubre tiene cortes en el cuerpo con decirle que tiene 

hasta su trasero, o sea la figura de un humano, la simetría, el grosor y en el 

tamaño que tiene, tiene la forma de Jesucristo en la cruz. (F.V.P. 47 años) 

 

 

 

 

 



 

 

57 

 

 

Figura 4  

Imagen del árbol desnudo del Señor de Phuchoorqo 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

                      

                       

Nota. Fotografía del Señor de Phuchoorqo desnudo en el 
que se logra divisar el rostro de Jesucristo con una corona 
puesta en la cabeza. Fotografía del álbum de la familia 
Velarde Puma. 

 

El espíritu del Señor se encontraba originariamente encarnado en la Santísima 

Cruz flanqueado por otras dos cruces en el cerro Phuchoorqo, tradicionalmente se le 

hacía celebraciones con ofrendas, incluyendo danzas, música, comida, bebida, 

procesiones, cambio de vestimenta, y estaba adscrito a un sistema de mayordomía y 

cargos. Empero, con el transcurrir del tiempo aparecieron sextas religiosas que 

atentaron contra las cruces movibles del morro Phuchoorqo, quemando su ropa, 

derribando y arrojando las cruces, por ese motivo el espíritu del Señor decidió bajar y 

posesionarse en un árbol de eucalipto en forma de cruz, hallándose en la vivienda de 

la familia Velarde Puma, y cuando deciden talar el árbol para fines de construcción, 

la deidad se manifiesta por medio de hechos y sobre todo en sueños se comunica en 

el idioma quechua con la propietaria del predio, instruyéndola cómo atender a sus 



 

 

58 

 

fieles, cómo preparar los baños terapéuticos; esto se lee en el siguiente testimonio de 

la madre intercesora. 

Yo he hecho la mayordomía de la cruz del cerro de Phuchoorqo, después que 

me he casado, me casé acá en la pampa sin tener casa, nada pues, en el año 

83, entonces el pueblo me obligaba que haga su cargo del señor, como eres 

casada tienes que hacer el cargo del 84. La fiesta de la Cruz era grande, toda 

clase de danzas, cualquier danza preparaba y participaba. Siempre nos 

acompañaban los mayordomos pasados, entonces sacábamos en procesión 

al Señor. Y yo hice mandar hacer una ropa para la Cruz, con diseño de un 

corazón y cuando le vestí el diseño le daba en el hombro de la Cruz, así le he 

obsequiado esta ropa. Pero cuando se ha encantado el Señor de Phuchoorqo 

acá, me hace pedir esa ropa, y yo lo pedí del templo, el Señor me dice que lo 

reciba y que lo ponga y el diseño del corazón justo le dio en su pecho. La cruz 

del que hice cargo está en el cerro Phuchoorqo, esa cruz es movible, es hecha 

por humanos, lo traen acá, lo ponen y lo bajan. Actualmente se sigue haciendo 

su fiesta de las cruces el tres de mayo, pero ya no es pomposo como antes, 

porque antes era grande la fiesta, bajaban distintas cruces de las comunidades. 

Nosotros en el cargo hemos hecho con bandas que estaban 3 días, teníamos 

que llevarlo al mismo sitio en el cerro, se llevaba merienda, sus cuarenta cuyes, 

su tostado, una carga de papa de huatia y el público que escucha todo, suben 

y comen, yo como jovencita todavía he hecho, con dos hijos ya tenía cuando 

he hecho el cargo. Entonces jamás he pensado que el Señor iba a encantarse 

acá. Después de un tiempo las sextas han quemado su ropa, lo han empujado 

y tirado las cruces que estaban en el cerro, como es en el cerrito, la gente hace 

lo que les da la gana. Entonces el Señor Phuchoorqo elige bajar ya que 

quemaban y no respetaban donde se encontraba la cruz. Su espíritu del señor 

estaba ahí. Entonces, tanto que le han molestado, se viene acá. Y la gente que 

dice, ¿por qué va a irse a donde la señora? Tenemos que hacer la fiesta más 

pomposa para que retorne. ¿Creen que el Señor es algo, como algo humano 

que te puedes jalar? No es así, entonces acá yo tampoco voy a plantar un 

eucalipto pensando que el Señor va a estar a mi lado, en la vida. En el cerro 

hay tres cruces, Santísima Cruz de Phuchoorqo es la que está en el medio. 

Entonces, el medio que siempre nosotros venerábamos con pomposidad, él se 

viene el espíritu y se encanta acá, en el eucalipto que se plantó se impregna y 



 

 

59 

 

encanta, el mismo se pone su rostro con cuerpo completo con los relieves de 

un humano, en mis sueños se me presenta el Señor y me revela, me habla en 

puro quechua, me dice ¨hija estoy acá¨, ¨atiende a mis hijos¨ y en mis sueños 

me enseña cómo debo atenderles, cómo debo hacer los baños, todo me 

enseña el Papá. (P. P. Q. 64 años, intercesora)  

 
Figura 5 
Cargo de la Santísima Cruz del cerro Phuchoorqo. 

Nota. La actual intercesora del Señor de Phuchoorqo, siendo mayordoma de la 
Santísima Cruz en 1984. Fotografía del álbum de la familia Velarde Puma. 
                      

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

60 

 

Figura 6  
Fotografía del Señor de Phuchoorqo 

 
Nota. Imagen del Señor de Phuchoorqo vestido con la túnica roja que la señora 
Placida mandó confeccionar a un inicio para la Santísima Cruz, donde la imagen del 
corazón no coincide en el pecho de la Cruz, que posteriormente en el árbol del Señor 
de Phuchoorqo si coincide.  

 

Transcurrido el tiempo que deviene del 2001 cuando apareció, hubo diversos 

cambios en la imagen y estructura del Señor de Phuchoorqo; inicialmente era parte 

de un árbol de eucalipto con hojas muy finas que paulatinamente iba perdiendo y el 

tronco pasó por un proceso de adelgazamiento y secado, situación que hizo pensar 

que la deidad ya no estaba en el lugar. En la actualidad, el Señor de Phuchoorqo tiene 

figura de cruz, está desprovisto de hojas y ramas, tomando una forma robusta; los 

devotos consideran que su rostro también ha sufrido modificaciones ya que al 

principio era como de un niño y ahora es de un hombre maduro, utiliza prendas de 

vestir y al cambiarlo se observa como una persona tiene axilas, pliegues y nalgas. 

El Señor la primera vez que yo vine, era un árbol vivo que tenía sus hojitas 

verdes, el papá vivo tenía sus hojitas muy finas, nunca había visto así, claro es 

un árbol de eucalipto que no es igual a los otros árboles que las hojas son 

diferentes pero de él eran así como si tuvieran venitas y eran finitas y en forma 

de crucecitas, entonces poco a poco estaba más flaco, pero ahora está 



 

 

61 

 

robusto, entonces las veces que hemos tenido que cambiarle su ropa hemos 

visto que él tiene como una persona, sus axilas, sus pliegues, hasta tiene 

nalguitas, es una persona, es algo increíble y en los cambios físicos de su 

carita, antes se veía como un niñito, ahora es más maduro su carita, siempre 

se revela, bueno ahora ya no tiene sus hojitas, porque ha entrado en una etapa 

de transformación, pero se le ha hecho su tratamiento para que no se deteriore, 

pero el Señor mediante sueños a la mamá le reveló que él sigue allí, cuando 

se puso a llorar porque las hojitas empezaron a secarse, pensó que se había 

ido y le dijo no, ¡por qué lloras, yo sigo allí!, van a venir más de mis hijos, tú 

atiende nomás, van a venir de todo sitio, eso nos dijo, y verdad pues, vienen 

cada vez más. (Edith Olivia Cahuapaza Zamata, 41 años)  

En los inicios de su aparición el Señor de Phuchoorqo estaba desprovisto de 

infraestructura en sus contornos, para la actualidad se encuentra en una vivienda con 

una especie de altar con espacios acondicionados para el encendido de velas, para 

las ofrendas y descanso de los fieles que vienen de diversos lugares, la deidad se 

halla bajo techo. 

Era un árbol hermoso, ahora lo habían cortado, pero ahí está Papá siempre, 

antes acá, esto no había, ya tampoco había esas cositas, así nomás ponían 

bien bonito ahora ha cambiado, ya tiene techo, antes no tenía, como era árbol 

grande, así nomás era, todo tiene, la cantidad de devotos ha aumentado. (M. 

S. B. 54 años) 

Es importante el incremento paulatino de fieles al Señor de Phuchoorqo y esto 

se refleja en la cantidad que todos los martes y viernes son días en que se realiza el 

culto, los demás días de la semana el recinto de la deidad está abierto y los fieles 

ingresan y hacen sus oraciones y pedidos, pero no se realizan curaciones y otras 

prácticas como la interpretación de las ceras que son características de la cofradía.  

Claro, en esos años todavía no había mucha mejora en la infraestructura de 

acá, se veía un poco de yerbas por los costados, no se reconocía en gran 

magnitud a la imagen, todavía tenía unos rasgos de tallitos que estaban 

creciendo por sus costados y de ahí al pasar el tiempo también se va reflejando 

mejor, lo que es el rostro y en sí se ve mucho mejor al papito, se le puede 

apreciar de mejor manera. Pues, cada año se aprecia más gente, más que 

todo los días viernes o martes. que son días fuertes. (M. C. M. 21 años)  



 

 

62 

 

 CAPÍTULO IV 

4 EL SEÑOR DE PHUCHOORQO, CREENCIAS Y PRÁCTICAS 

RELIGIOSAS 

4.1 CREENCIAS  

Los devotos creen que el Señor de Phuchoorqo concede milagros en diversos 

aspectos que le solicitan mediante cultos, ofrendas y velas de pedido que son de 

colores para cada pedido, de color azul para trabajo, celeste para estudio, anaranjado 

para justicia, rojo para el amor, entre otros. Cuando se concretan los pedidos los fieles 

consideran como prodigios de la divinidad, situación que acentúa la devoción. 

4.1.1 Milagros 

Los devotos del Señor de Phuchoorqo consideran que la divinidad concede 

milagros en diversos aspectos que adolecen como salud, cuando están enfermos o 

algún familiar sufre de algo, o están en problema con la justicia, de trabajo, amor o 

estudios. También, en asuntos socioculturales y económicos que son parte de la vida 

de los individuos, recurren a la deidad para implorar su milagro, esto conlleva a que 

la devoción sea duradera. 

4.1.1.1 Salud 
Por esta situación los devotos asisten al Señor de Phuchoorqo, implorando 

milagros para restablecerse, hay referencias que piden cura para dolores 

abdominales, problemas nerviosos o de susto y casos de infertilidad, en medio de los 

rezos quieren soluciones, también solicitan terapias de curación, entre otros. 

Los milagros en salud que los devotos atribuyen como obra del Señor de 

Phuchoorqo se presentan en diferentes condiciones y circunstancias, cuando la 

medicina científica no logra curar algunas enfermedades como el susto y otros males, 

pero en el contorno de la deidad se cura con procedimientos e insumos tradicionales, 

como baños terapéuticos utilizando el agua de yerbas, por los resultados los 

miembros de una familia recurren a esta alternativa, como se lee en el siguiente 

testimonio: 

Sí, por ejemplo, a mi hijita le ha curado, la llevé primero a la posta, no podían 

curarle, llevé a la clínica, a otra clínica, no sanaba; entonces acá la mamita me 

dijo tiene susto, entonces la ha llamado y todo eso, entonces sí, se ha sanado, 



 

 

63 

 

a mi hijito también igualito, estaba mal, lo tenía en terapia, estábamos yendo a 

una clínica, pero no sanaba, pero venimos acá, tres veces venimos y así ha 

sanado mi hijito, a mí también me dolía el estómago, entonces hice terapia y 

le pedí al papá Phuchoorqo que me cure, estoy bien hasta ahorita, o sea, ya 

no he vuelto a ir al hospital. (F. H. M. 54 años)   

Los milagros atribuidos al Señor de Phuchoorqo en el tema de salud también 

son en enfermedades algo desconocidas, como tembladeras, y estas logran revertirse 

por gracia de la deidad, la recurrencia a los cultos y curaciones al señor hace que 

sean sanados, sobre este aspecto se anota el siguiente testimonio: 

He visto el cambio, sobre todo de mi hijo y cuando tenía dificultades, cuando 

estaba en el extranjero yo venía acá, porque mi hijo cuando se fue a Australia 

no conocía a su padre desde que nació, lo dejó a los meses o al año que nació, 

entonces como no lo conocía ¿cómo lo habrá convencido para viajar allá? él 

fue allá y estaba un poco mal, deprimido y casi ha muerto, tuve que comprar 

un pasaje y hacerle regresar, entonces cada vez que mi hijo me decía que 

temblaba, que no podía caminar, yo oraba bastante, ha resistido hasta su 

retorno, ahora estudia y va terminar la universidad. (H. V. P. 53 años) 

En las diversas enfermedades que se cura en el escenario del Señor de 

Phuchoorqo hay la creencia entre los devotos, que se logra eliminar los cálculos, el 

síntoma es el dolor abdominal, en esas condiciones los pacientes son tratados con 

baños terapéuticos, previamente pasan por un procedimiento religioso y un 

diagnóstico que indica el tratamiento que incluye una purga del sistema digestivo, así 

menciona la versión: 

Curó a varias personas de mi pueblo a mi hermano que tiene 50 años ahora 

está bien, mi hermano estaba mal del estómago, se quejaba, tenía molestias, 

seguramente tenía cálculo o que cosa tendría, con los baños se curó, yo me 

compadecí y le dije que viniera donde el Señor, dónde me dijo, ve a Izcuchaca 

le dije, a su esposa también le curó, ahora están bien, cálculos, que tendría, 

los baños diluyen los cálculos, luego te purgan. (S. Q. T. 64 años) 

Entre los milagros de salud concedidos por el Señor de Phuchoorqo están de 

aquellos devotos o familiares que son salvados de operaciones quirúrgicas prescritas 

por la medicina científica, muchos acuden angustiados a pedir ayuda, pedido que es 



 

 

64 

 

atendido por la intercesora y su ayudante, de acuerdo a las condiciones del o la 

paciente, pero antes de las prescripciones del tratamiento primero se realiza lo 

religioso, encendiendo la vela de salud por el cual el Señor revela la situación y su 

voluntad para sus fieles que padecen enfermedades, en esas circunstancias se 

generan milagros, como narra una paciente: 

Una de mis hijas estaba mal, yo estaba en Cusco y la habían llevado al hospital 

para que la operen, entonces vine acá y le dije, mamá Plácida van a operar a 

mi hija, yo no tengo ni plata, nada, ¿con qué voy hacerla operar? le dije, y me 

dijo, prende la velita, he prendido, y me dijo, ya, ¿en qué hospital está? en la 

Pampilla, ¿en qué número de sala es la operación? todo hemos puesto, le 

llamé a mi hijo, me mandó, lo hemos puesto y mi hija estaba desecha, dice de 

un momento a otro ha sentido como si fuera algo que le ha pasado como 

corriendo por todo su cuerpo, se le pasó el dolor y ya no la han operado, 

entonces, a mamá Plácida en su velita me dijo, ya ha ido el papá, me dijo, no 

lo van a operar, ya ido el papá, ya llegó. (L. H. M. 50 años)  

Otro de los problemas en salud que resuelve milagrosamente el Señor de 

Phuchoorqo, es la fertilidad en las mujeres, cuando tienen dificultades en el 

embarazo, debido a la edad o presencia de enfermedades como miomas, entonces 

las personas afectadas recurren al Señor a pedir mejoría y logran su anhelo de tener 

hijos, sobre este punto se describe dos experiencias: 

Yo tengo treinta y siete años, entonces me decían a mí, ya tienes treinta y siete 

años ya no vas tener bebé me decían, entonces, siempre me suplicaba al 

papito Phuchoorqo, entonces, de un momento a otro aparecí embarazada, esto 

salía en la velita, salía bebé, entonces, no creo, no creo, decía, después me 

enteré cuando tenía tres meses de embarazo, como tenía treinta y siete años, 

yo pensaba que me había secado, ya no menstruaba, no me venía ya, en velita 

me salió bebé. (E. V. M. 37 años) 

No podía sanarme, tenía miomas y sufría bastante, me sangraba, lloraba 

bastante, pedí un hijo y tuve mi hijo, pero claro, con sacrificio. (A. V. H. 50 años) 

4.1.1.2 Trabajo 
Los fieles del Señor de Phuchoorqo, también interviene en milagros para 

trabajo, sean comunes o profesionales, en momentos difíciles de economía recurren 



 

 

65 

 

al Señor para suplicar su conmiseración y ayuda que posteriormente, dicen, se 

concreta. 

La intervención del Señor es cuando los devotos están sin trabajo, por tanto, 

en crisis económica, entonces acuden y seguidamente por su milagro obtienen 

demandas laborales, como se lee en esta versión:   

Trabajo le he pedido para mi esposo, o sea, que le mande un trabajito, porque 

necesitábamos con urgencia, entonces sí, también le mandó un trabajito.  (F. 

H. M. 54 años)  

Las solicitudes de milagros para un trabajo al Señor no siempre las hacen las 

mismas personas, sino piden también para sus familiares y consideran que 

paulatinamente les concede prodigios, también piensan que apoya en las actividades 

comerciales, como el incremento de clientes, sobre este punto se lee: 

Bueno, cualquiera cosa, yo lo que me pido si me da, pero no será pronto, poco 

a poco me da, por ejemplo, para mi pareja pido trabajo para que me lo de, 

porque trabaja por su cuenta, después mi esposo tuvo su trabajo también, por 

ejemplo, yo vendo desayuno de quinua, y para eso pido para que tenga clientes 

y me da el papito. (E. V. M. 37 años) 

Con respecto a milagros de trabajo para profesionales, los creyentes estiman 

que logran mejor posición en el trabajo, por ejemplo, en caso de nombramientos 

acuden al Señor y piden su favor. Las manifestaciones de apoyo se aprecian en el 

proceder de las velas prendidas, donde la cera plasma figuras como una flor, conejo 

o zapato que tienen significado positivo, como se narra en el testimonio: 

Para que tenga trabajo siempre me salía un conejo, una flor si lograba, la flor 

significa que vas a florecer, que vas a tener trabajo, también el conejito, suerte 

un zapatito que te salga es suerte, como le digo, cualquier cosa que pido, me 

sale un zapatito logro, en la velita de estudio di un examen para mi 

nombramiento, soy profesora y pues lo logré, cómo le digo, varios profesores 

han venido, gracias a papá se han nombrado. (A. V. H. 50 años) 

 

4.1.1.3 Justicia  
Para la justicia, los devotos afirman que el Señor de Phuchoorqo les favorece 

en los procesos judiciales, acusaciones con calumnias, están en situaciones difíciles 



 

 

66 

 

en instancias legales o a punto de ingresar a la cárcel, los fieles acuden e imploran 

su ayuda, en pocos días son documentados desmintiendo falsas acusaciones, los 

imputados salen absueltos, hay oportunidades donde no siempre concede prodigios 

a la persona afectada, sino también apoya de manera indirecta, cuando una tercera 

persona solicita ayuda, de este caso se constata en siguiente versión:  

También otro milagro, habido una calumnia contra mi hermano, por una 

injusticia, pero gracias a Dios ha salido a la luz, a mi cuñado y a mi hermano 

se lo iban a llevar a la cárcel, por un supuesto intento de asesinato que un 

señor estaba en el hospital que le habían cortado la yugular, entonces mi 

mamá llorando pedía y bueno, cuando se estaba yéndose de aquí, del papá, 

le habían contado a su mamá de mi cuñado que ese hombre está lavando la 

ropa y que ahoritita vayan con la policía, porque ese hombre no está en el 

hospital, mentían, decían que le habían llevado a un hospital particular así, 

pero de verdad estaba en su casa, lavando ropa, estaba mintiendo. (A. V. H. 
50 años)  

Para lograr prodigios del Señor de Phuchoorqo, los recurrentes prenden sus 

velas, para justicia la anaranjada, a través de la figura que se forma al final, cuando 

las velas se consumen, se sabe lo que sucederá en los pedidos, en el tema legal o 

procesos judiciales, los devotos expresan que la deidad ayuda cuando acuden con fe 

por su salvación. 

Cuando mis hijos entraron en procesos judiciales, cuando me prendí velas, les 

ayudó, es milagroso, no podemos hablar mal. (S. Q. T. 64 años) 

Cuando un familiar de los devotos, como sus hijos, están envueltos en vicios 

como el alcoholismo y malas amistades, suplican ante el Señor para que su pariente 

deje la bebida y se aparte de amigos malos, entonces estos deseos se realizan, y 

estiman que son milagros de la divinidad, tal como se lee en esta versión: 

Y aparte de eso, estaba mi hijito tomando mucho, también yo le pedí al papá, 

le dije, papá, por favor, mira papá lo que está haciendo tu hijo, mira lo que 

toma, sepárale de esos amigos malos, mira lo que hace y también mi hijo solito 

se ha alejado. (L. H. M. 50 años) 



 

 

67 

 

4.1.1.4 Amor 
Los milagros del Señor de Phuchoorqo con respecto al amor también se 

manifiestan en los devotos, sobre todo en parejas establecidas con crisis debido a la 

infidelidad, condiciones de trabajo y disputas personales, muchos adultos y jóvenes 

acuden por su ayuda. 

Cuando los devotos están inmersos en actitudes de infidelidad, recurren al 

Señor para pedirle que su situación conyugal se restituya, pues la preocupación es la 

separación y la responsabilidad de asistencia de sus hijos. El procedimiento para 

recibir el milagro es el encendido de velas de pedido, para este caso es de color rojo, 

con oraciones cargados de fe consiguen la recomposición de la familia, a 

continuación, el testimonio.   

Mi esposo como viajaba mucho por su trabajo se había conocido con una mujer 

y cuando regresaba a mi casa le notaba distinto, se separaba mucho de mí, y 

me di cuenta que me estaba engañando, y luego mi esposo me dice que quería 

irse con esa mujer y yo decía qué voy hacer, cómo voy a educar a mis hijos 

sola, qué va a pasar con mis hijos que recién están estudiando, así decía, 

lloraba mucho, entonces vine, le conté a mamá Plácida y a mi amiga Hidel y 

me dijo cuéntale todo a Papá Phuchoorqo y me prendí velita roja, y le pedía 

mucho para que regresara mi esposo y así cada vez venía a rezar al papito y 

me seguía prendiendo velitas, hasta que me hizo el milagro y mi esposo 

recapacitó y volvió conmigo y ahora estamos juntos con mis hijos. (Z. L. O. 53 
años)  

Entre los milagros solicitados también hay pedidos paradójicos, pues algunas 

devotas no desean que algunos objetivos de sus cónyuges se concreten, por ejemplo, 

las súplicas de una devota al Señor para que su esposo no ingrese a la Escuela de 

Oficiales de la Policía Nacional, expresando que los efectivos tienen la fama de 

infieles, basado en malas experiencias que vio en su entorno familiar; por los ruegos 

el postulante no ingresa a la institución, a pesar de ser bien preparado, situación que 

le atribuye como prodigio concedido por la divinidad; al respecto se lee el testimonio: 

Él ya tenía 24 años, con 11 meses y tantos, y era su última opción de ingresar 

a la policía, entonces él postuló, pasaba todos los exámenes, y yo siempre 

decía, si él ingresa, me voy a separar de él, porque no tenían buena reputación, 

yo tenía primas, amigas, que nunca les ha ido bien con los policías, mal, 

entonces, la vez que yo vine, prendí mi velita, y le dije, papá, si es para mí, que 



 

 

68 

 

no ingrese, y si no es para mí, ya, pues, que ingrese, y me voy a retirar, o sea, 

voy a borrarlo de mi vida y yo con mi hijo me voy a quedar, ese era mi 

pensamiento, es lo único que le pedí, y a los 3, 4 días, era el último examen de 

entrevista personal, como él había dado todos los exámenes, estaba, pues, 20, 

todo estaba ok, ese era su último examen, para que ya esté adentro, cuando 

fue a su entrevista, dice, le preguntaban, y su mente estaba en blanco, él 

estudiaba, yo lo veía que estudiaba, dice no se acordaba, hablaba otros 

nombres, nada, segunda oportunidad, otro, y dice él, pues, qué pasa, mi 

cabeza, dice, su cabeza se levanta, en la tercera ya, baja, así, cuando dicen 

baja, es porque no pudo, y se vino en la tarde, pues, llorando, pero yo estaba 

feliz por dentro, era para mí, entonces, eso es lo que yo le dije, o sea, yo le 

pedí al papá Phuchoorqo. (E. O. C. Z. 41 años) 

En casos del amor, las velas tienen un rol profético en la vida de los fieles, por 

ejemplo, en separaciones temporales de parejas y cómo debe afrontar la pareja, su 

posible recomposición se avizora por el comportamiento de la vela de color rojo, la 

intercesora se encarga de realizar el desciframiento de la formación de la cera que 

transmite la voluntad de la deidad, como narra en el testimonio: 

Habido un tiempo donde me separé con mi pareja, y en las velas me dijo, dale 

tiempo, va a volver, se van a solucionar y sí, ciertamente, pues pasó un tiempo, 

se solucionó y bueno, mira, sigo con mi esposa y bueno, tengo dos hijas y un 

tiempo de esa parte estoy tranquilo, mis hijas están sanas a Dios gracias, 

nunca se han enfermado, una tiene seis años y mi otra hija tres años y nunca 

se han enfermado a Dios gracias. (M. F. C. E. 32 años) 

4.1.1.5 Bienes 
En lo referente a casos de bienes como casas, terrenos y carros, manifiestan 

que el Señor les confiere milagros o mejora la producción de sus actividades 

económicas como chacras, reproducción de animales, indican que la gracia divina les 

predice mediante revelaciones en la cera de las velas interpretada por la intercesora. 

Entonces, los feligreses estiman que el Señor de Phuchoorqo concede 

milagros en aspectos materiales como casas y trabajo, que lo consiguen después de 

acudir a la deidad; en ese sentido, creen que sus anhelos se cumplen por obra divina, 

lo que se aprecia en la versión: 



 

 

69 

 

El papá lo que me ha hecho milagros, es que me ha dado mi casita, siempre 

he pedido trabajo, estar con mi hijo hasta que terminé su colegio y lo logré. 

(A. V. H. 50 años)  

También, los pobladores rurales creen que el Señor les concede milagros en 

la producción agrícola y ganadera, en caso de enfermedad de sus animales llevan 

velas con las que frotan al ganado y después la encienden ante la deidad y 

coincidentemente sanan sus ganados, por lo que agradecen por conceder ese 

prodigio. 

Te ayuda también si se enferman tus animales, en la producción de las chacras 

te ayuda, llevo velas y froto a mis vacas y lo prendo y sanan, hace poco parió 

mi vaca y traje calastro para la señora. (S. Q. T. 64 años)  

Las manifestaciones milagrosas del Señor de Phuchoorqo también se reflejan 

en revelaciones de las velas que se encienden en el recinto, es cuando sale la figura 

de un elefante en la cera de las velas, esto significa milagro en lo económico, 

simboliza la obtención de algún bien de valor; en la versión siguiente se trata de un 

carro volvo. 

Mayormente sana los males que tienen las personas, una vez la mamita me 

dijo que a un señor en su velita le salió elefante y que días después el señor 

obtuvo su volvo. (M. S. B. 54 años) 

4.1.1.6 Estudios 
Para los estudios, los piadosos estiman que el Señor de Phuchoorqo apoya en 

revelaciones a través de las ceras, sobre todo a los postulantes a la policía les indica 

cómo afrontar dificultades, en caso de otras profesiones, le atribuyen el milagro de 

sus logros.  

También, el Señor tiene injerencia en sus devotos cuando los estudiantes 

postulan a los centros de educación superior, entonces los aspirantes deben acatar 

las revelaciones del divino, en muchos casos manifiesta que intentaran en otros 

lugares, por lo que muchos optan por esa medida y coincidentemente concretan su 

aspiración, estos hechos se asignan a sus poderes milagrosos.  

Mi sobrino es policía, él no ha logrado aquí, el papá Fitzgerald le ha llevado a 

la academia, tiene una academia, mi sobrino no ha logrado, pero llorando vino 



 

 

70 

 

aquí al papá Phuchoorqo y mamá Plácida le dijo en su vela ¨no vas a lograr 

aquí hijo, papá te destina a otro lugar¨ mirando en su vela, entonces mi sobrino 

se ha ido a Iquitos y allí ahora es policía, a mucha gente le ha hecho milagros, 

ha habido nombramientos de profesores que se pedían también. (A. V. H. 50 

años)  

Por la dificultades de los aspirantes acuden ante el Señor de Phuchoorqo para 

consultar su situación y en la cera celeste que es de estudio, les expresa que no 

lograrán en Cusco, en este caso, en la formación de la cera sale la figura de un conejo, 

que en la  simbología del entorno del Señor es positivo y de buena suerte, por lo que 

muchos postulantes ingresan en otros lugares como Lima, entonces los creyentes 

están convencidos que su logro es obra del milagroso Señor, como se lee en lo 

siguiente:  

Sí, sí, me concedió muchos milagros ¿no? se podría decir, porque yo cuando 

estaba en la etapa de preparación quería postular acá en Cusco en la escuela 

técnica y no era para mí, siempre me ponían trabas, por más que daba todo 

mi esfuerzo, siempre me ponían trabas y cuando venía acá también en las 

velitas y así siempre decía que no era para mí, siempre me aparecía cosas 

negativas y de un momento a otro dije, ¿por qué no? si no voy acá, ¿por qué 

no me voy a otro lugar? si lo estoy intentando dos veces acá ¿por qué no lo 

podré lograr en otro lugar? y después que salí de acá prendí igual, una velita y 

me apareció la figura de un conejito que refleja la buena suerte reflejándome 

en mí, diciendo que me va a ir bien y que sí lo voy a lograr y definitivamente, 

postulé allá siempre encomendándome a él en cada prueba, son muchas 

pruebas, exámenes médicos, exámenes psicológicos, exámenes físicos, 

exámenes de conocimiento, entrevista, exámenes de sangre, muchas cosas 

pueden pasar, incluso podemos decir estamos bien, gracias a él salió todo 

bien, todo positivo y logré la meta deseada, yo postulé y ahora me encuentro 

en la Escuela de Oficiales de la Policía Nacional del Perú en Puente Piedra en 

Lima. (M. C. M. 21 años) 

Los devotos indican que recurren al Señor de Phuchoorqo para cada acción 

que efectuarán y pedirle ayuda, estiman que gracias a su don milagroso logran sus 

propósitos en ser profesionales, el bienestar de su familia y otros aspectos; sobre el 

caso se lee:   



 

 

71 

 

En cada acción que yo realizo, cada acto que puedo realizar, siempre trato de 

pedirle Dios mío, ayúdame, protege, cuídame y guíame, o cuida a mis hijas, en 

el estudio igualito me ayudó, cuando le conocí al Señor, estaba estudiando 

turismo y de ahí, terminando estudié Derecho y también con la ayuda y siempre 

con la guía del Señor, actualmente tengo dos carreras, todo gracias al Señor 

de Phuchoorqo. (M. F. C. E. 32 años) 

En general, los devotos indican que, dentro de muchos milagros en diversos 

aspectos como salud, bienes, que concede el Señor de Phuchoorqo está lo referido 

a los estudios, donde afirman que sus hijos lograron salir profesionales, gracias al 

poder milagroso del Señor de Phuchoorqo que les concede milagros cuando recurren 

a él, como se constata en el siguiente testimonio: 

Entonces, poco todavía estaba conociendo al Papa, me vengo y me hice bañar 

tres veces y me ha hecho botar todo mi mal y ahora ya me siento bien, ya no 

regresé al doctor, también a mis hijos me los ha sacado profesionales, también 

hice mi casita. (R. M. I. 58 años de edad) 

4.1.2 Castigos 

Respecto a los castigos del Señor de Phuchoorqo, algunos devotos dicen que 

castiga y se manifiestan en accidentes o desgracias, como agresiones físicas; por 

otro lado, otros consideran que el Señor no castiga, piensan que si uno sufre un 

infortunio es por hechos fortuitos que ocurren en la vida. 

Mira, sabes que había una persona que siempre me decía que si no cumples 

algunas cosas él te va a castigar, pero no lo he tomado así, yo pienso que una 

persona es como que uno mismo comete el error, entonces, te pasa lo que te 

pasa, pero ahora que él te castigue, no creo en eso. (H. V. P. 53 años)  

Parte de los creyentes creen en la capacidad milagrosa del Señor de Phuchoorqo 

consideran que apoya a las personas que vienen al recinto para pedir su gracia, 

aseguran haber observado que el Señor brinda su bendición; lo que se lee en esta 

versión: 

Lo que he escuchado es que papá te ayuda, pídele al papá y te va a ayudar, 

eso sí, todos, en todas las personas que vienen acá, pídele al papá, que papá 

te va a ayudar, y sí, sí, sí he visto, todas las personas que han pedido, sí les 

ha ayudado. (M. F. A. 49 años)  



 

 

72 

 

En el grupo de feligreses que estiman que el Señor no castiga, está la idea que 

nunca castiga, que los malos sucesos son consecuencias de malas acciones en que 

incurren y concluyen que no sanciona, porque los fieles son sus hijos; como narra 

esta versión: 

No, el señor nunca te castiga, si nos pasa algo es porque nosotros, el destino 

lo hacemos nosotros no el Señor, claro el Señor nunca nos va a castigar porque 

somos sus hijos. (M. S. B. 54 años) 

4.1.2.1 Accidentes 
Entre los castigos que confiere el Señor según afirmaciones de los feligreses 

están los accidentes de tránsito, caídas, entre otros, debido a malos comportamientos 

de algunos feligreses con otros fieles, hablar mal, dudar o burlarse de la deidad, 

incumplir las promesas. Por eso hay creyentes que dicen hay castigo para los que 

obran mal con el prójimo y se manifiesta en aparentes accidentes de tránsito, estos 

son atribuidos como castigo, al respecto el testimonio de una devota. 

Hay una señora que a veces venía a vender collares y tejidos, por ejemplo, a 

ella le castiga porque me cobraba diciendo que me debes, me debes, la señora 

en la puerta me esperaba, señora me debes, me debes, yo le decía, señora no 

te debo, te debía, pero te he pagado, entonces, un  día mi pareja vino a 

recogerme, dentro de mí nomás decía, esa señora por qué de la nada me cobra 

¿yo qué le hice? ¿por qué no se anota? cuando me estaba cobrando, yo le dije 

a la señora que le había pagado y no me creía, le estoy pagando, mi nombre 

completo había anotado y ¿cuánto cuesta? ¿de qué fecha? así igual entonces 

si te debo estará anotado, yo vengo en dos carros todavía señora, y ahora 

estoy mal y me estás haciendo esto, yo te he pagado en dos partes, entonces 

la señora me dice que no, y quería quitarme mi bolsita, yo decía y miraba al 

cielo diciendo solo sabrá el Señor, voy a entregar al señor, entonces en una 

volcadura con su esposo se accidentó la señora, desde ahí ahora no viene, 

Papá sabe y conoce también a esa señora, le ha castigado fuerte. (E.V. M. 37 

años) 

También caen en castigo los devotos por su mal comportamiento con la deidad, 

burlándose y mostrando mala voluntad e incomodidad en el recinto. Se vio un caso 

de castigo en tres personas que se comportaron mal en la festividad y 

coincidentemente estos faltosos sufrieron daños físicos en la quema de fuegos 



 

 

73 

 

artificiales, circunstancia que los piadosos asignan como castigo del Señor de 

Phuchoorqo; sobre este caso se describe dos versiones:  

Yo cuando hice cargo llevé a mi hijita, entró a la casa y ha rezado todo, pero 

estaba diciendo ¨ay, yo no conozco a nadie por qué mi mamá me trae a esto¨ 

y mi yerno también dice casi lo mismo, se habrá rezado, y mi cuñado dice que 

al entrar, se ha rezado, pero dijo ¨ah de palo nomás había sido¨, entonces el 

papá a los tres les ha reventado el día de su fiesta, había castillo, entonces el 

papá les ha dado cuera a los tres, entonces a ellos le hemos dicho esto, por 

eso, entonces mi hija estaba con sangre, pero su pantalón no estaba ni roto, 

nada, solamente estaba con sangre, entonces la mamá agarró una crema, 

tiene papá acá, no más le metió, y con eso no le salió nada, las cremas que 

tiene también sana. (L. H. M. 50 años)  

Ella estaba contándome de que creo que su hijita había venido y le ha dicho 

que no, entonces, a la hora de reventar los cohetes y le había reventado, le 

había caído todito a los pies, algo así me contó. (F. H. M. 54 años)  

Se sabe entre los devotos que si alguien se compromete a realizar el cargo en 

su honor y no lo hace, o se expresan mal del entorno de la imagen, entonces les 

sucede algo como sanción por parte del Señor de Phuchoorqo; la siguiente versión al 

respecto. 

Claro que sí, a los que se comprometen con hacer el cargo y no cumplen, como 

antes era zanja, ahora ya no es así, dando la vuelta por acá se cayó el papá 

de una chica, después, una señora estaba saliendo hablando mal se cayó ahí 

en la pampa, no tienes que dudar, ni hablar mal, tienes que entrar firme. (S. Q. 

T. 64 años de edad) 

4.1.2.2 Otras desgracias 
Dentro de otras desgracias, el Señor de Phuchoorqo, sanciona severamente 

por comportamientos inadecuados de algunos visitantes que vienen como 

acompañantes, en este caso el castigo es que no permiten su ingreso por mostrar 

gestos irónicos con la deidad, a este correctivo la intercesora dice que le ha cerrado 

la puerta.  

Que me haya castigado no, pero podría decir que una prueba, me ha cerrado 

la puerta, no podía venir porque traje a mi nueva pareja y mamá me dijo, 

cuidado este hombre pareciera que ha venido a burlarse, y le dije no creo 



 

 

74 

 

mamá, y de ahí no he podido venir más de un año, me ha cerrado la puerta y 

me dijo la mamá, te ha cerrado la puerta, ya no podía venir, yo pasaba por 

aquí, yo venía con esa intención pero nunca podía llegar aquí, siempre algo 

ocurría y ya no entraba porque algo se me presentaba, todo porque mi expareja 

no creía en el Señor y solo venía a burlarse. (A. V. H. 50 años) 

Algunos hechos aislados como atentados físicos sufridos por personas de mal 

vivir a familiares de devotos, también a los que desobedecieron algunas disposiciones 

con el Señor como llevar flores y velas, están en falta y caen en penalidades, pero 

tras la recuperación estos se convencen del poder del Señor de Phuchoorqo; como 

se lee en la siguiente: 

Otro castigo a mi hijo, le traje, y mi hijo se prendió la velita y la mamá le dice: 

el papá te está pidiendo flores, y yo le dije, Jaimecito, anda llévale florcitas al 

papá te está pidiendo flores en tu velita y no me hace caso, todo terco y 

malcriado me responde, le digo anda ve y no quería mi hijo, no me obedeció, 

después le pasa una desgracia a mi hijo, le han acuchillado por atajar a otro 

amigo,  ni siquiera estaba borracho. Ese día mi hijo me dice, mamá tengo 

hambre y yo le digo anda ve y cómprate pollito y ese día sus amigos le llaman 

y sale bien cambiadito pasa unas horitas y le acuchillan a mi hijo, yo lloraba 

mucho, llorando le pedía al papá para que le cure y después le ha curado, 

ahora mi hijo me dice el papá me ha salvado, ahora mi hijo quiere ser policía. 

(R. M. I. 58 años) 

El castigo se pone de manifiesto por parte del Señor, cuando sus devotos 

incurren en infidelidad y generalmente varones, entonces las agraviadas acuden por 

su aflicción y encienden la vela anaranjada de la justicia, y es cuando la cera forma la 

figura de un lagarto que en interpretación de la intercesora significa una desgracia, 

que después extrañamente se concreta, los infractores sufren agresiones físicas y 

resultan gravemente heridos. Sobre este caso se lee. 

Sí, castiga, a mi esposo le ha castigado. Porque yo estuve prendiendo vela, y 

entonces, era velitas de justicia, como tanto que me he prendido al Señor así, 

lo botó en esa velita de justicia un lagarto feo, y entonces, la mamá me dice, 

ay, mira, feo le salió en la velita, yo también me asusté, le dije, ¿y por qué? y 

me dice qué le puede pasar algo a tu esposo, y me dice ya no hay que prender 

vela de justicia y verdad, a mi esposo le asaltaron, le habían golpeado, su 

familia de esa señora, de lo que se ha comprometido, pero no sé, la verdad, no 



 

 

75 

 

sé quién le ha pegado a mi esposo, de noche le habían asaltado, le habían 

golpeado con palo en la cabeza, todo esto le han reventado a mi esposo, le 

había llamado a esa su comprometida ¿no? había llamado, ven así, entonces 

allá habían corrido, y al ver que su familia estaba corriendo, ellos también, y 

los demás que le han asaltado se habían ido, por eso digo, sí castiga el papá. 

(Z. L. O. 53 años) 

4.1.3 Sueños y revelaciones 

La comunicación del Señor de Phuchoorqo a sus devotos es por sueños y 

revelaciones y para entender los mensajes divinos se requiere de la interpretación de 

una intercesora. La deidad en sueños de los fieles se presenta en diversas formas, 

como niño, anciano, policía, entre otras. 

4.1.3.1 Sueños 
 

Los fervorosos afirman que el Señor se manifiesta mediante sueños, asume la 

personalidad de un niño que frota el abdomen de los devotos que padecen de cálculos 

en la vesícula; estos mensajes son interpretados como la intervención de la deidad, 

que cura enfermedades, situación que en la realidad posteriormente se concreta; 

incluso hay casos de personas con operación programada que ya no se realizan, pues 

se curan con remedios naturales; como se lee en la siguiente versión: 

He tenido sueños con un niño, cuando me iban a intervenir de cálculo biliar esa 

noche me soñé con un niño que me agarraba, me frotaba por donde me iban 

a operar el cálculo y como estaba programado mi operación, vine acá a la casa 

y me encontré con un hermanito y me dijo no te hagas operar hermanita, y de 

ahí una señora se me acercó, no vayas me dijo, anda ve ponte barro, este 

ch’aqo toma así, de ahí se presentó una emergencia, la doctora que me iba 

operar dijo que se ha reprogramado para la tarde y así ya no quise hacer 

operar, y me regresé a mi casa, y ya no me operaron, y esa señora me había 

dicho que vaya a una farmacia y que me haga poner Bicimeral con Indovil, 

después he tomado un ch’aqo y me sané. (A.V. H. 50 años) 

En sueños el Señor de Phuchoorqo también asume la personalidad de un 

adulto con bigotes y vestido de blanco, que orienta la vida de los devotos y también 

da indicaciones de la posibilidad de ayudar a otras personas con necesidades. 



 

 

76 

 

En mis sueños se me aparece el papá, así, un caballerito viene con sus 

bigotitos y  vestido de blanco, siempre me jala, para arriba me dijo, yo quiero 

bajar le dije, no, no vas a bajar hija, por ahí, por acá vamos a ir, el camino es 

por acá, hacia arriba, siempre, hacia arriba siempre me lleva, y en mis sueños 

siempre me dice que tú sí puedes ayudar a las demás personas que necesiten 

tu ayuda. (L.H. M. 50 años) 

Para algunos feligreses la personalidad que asume el Señor también es de un 

anciano con bigotes y vestido de blanco, mediante su revelación solicita alguna cosa 

como una tela, que en la interpretación de la intercesora es una chalina, y la que soñó 

proporcionará esa prenda. También, hay la creencia que cuando están mal de salud 

e invocan al Señor y se presenta en sueños dándoles medicamentos para curarse. 

Era un señor viejito, ya viejito, con bigotes sí, con bigotes era y me dijo, señora 

ven un rato quiero que me des una tela de seis metros y yo no sabía, a mi 

mamá le he contado que me está diciendo, papá te está pidiendo su chalina, 

entonces fui a hacer mandar su chalina, cuando papá a veces viene, todo mi 

cuerpo me cura, en mis sueños viene un señor vestido de blanco, cuando 

digamos yo a veces sufro del corazón, a papá siempre invoco, ¿no? entonces 

viene, a veces me da algo como jarabe, en mis sueños me da medicamento, 

como jarabe, sí viene el papá, siempre cuando invoco y me cura. (M. S. B. 54 

años) 

El Señor de Phuchoorqo también se presenta a sus piadosos que necesitan de 

él en problemas judiciales, y se muestra como policía y da mensajes oraculares, que 

al interpretarse generalmente son buenos, y se traduce como absolución de 

acusaciones injustas; al respecto se lee el testimonio: 

Él es guardia, el que te cura, y si tienes algún proceso judicial y estás 

preocupado, aparece un guardia llevando papeles y te dice no te preocupes 

hijita, no te preocupes ya está listo, ese día en la audiencia absolvieron a mi 

hijo, mis sueños son fijos, por eso creo en el Señor de Phuchoorqo. (S. Q. T. 

64 años)  

Algunos devotos manifiestan que el Señor de Phuchoorqo revela su presencia 

de dos formas, de policía y niño, cabe señalar que, para confirmar los enunciados, los 



 

 

77 

 

devotos recurren a la mediadora y consultan el significado de los sueños, y en ambos 

casos se trata de la deidad y por tanto son sueños positivos; la siguiente versión dice: 

Me sueño con un policía o si no con un niño a veces, si te sueñas con policía, 

por ejemplo, yo le digo mamá, ¡me he soñado con policía! le digo, ese es el 

papá me dice, con niño también, si tú te sueñas con policía, con papá, eso es 

bueno, así me dice. (Z. L. O. 53 años)  

Finalmente, los feligreses indican que el Señor también asume otras 

personalidades como de un niño, un hombre, un médico o policía, en estos casos, es 

la deidad que les orienta en sus labores a través de los sueños; como se describe en 

el relato: 

Por ejemplo, me lleva o bien un niño, o bien un caballero, o bien un doctor, o 

bien un policía me lleva para arriba conversando, no hagas eso, no vayas a 

ese lado, vamos conmigo, así camina, me dice, para arriba camina, o por acá, 

así camina me dice, entonces camino o bien viene a mí detrás o bien va 

adelante, entonces tengo que seguirlo, sígueme me dice, entonces le sigo, y 

a mí también me revela en mis sueños para hacer bien las cosas. (E. V. M. 

37 años) 

4.1.3.2 Revelaciones de las velas   
En el entorno del Señor de Phuchoorqo se reconoce que revela su poder 

milagroso mediante el comportamiento de las velas que los fieles encienden en el 

recinto para saber los resultados de su destino, esto se da cuando estas se consumen 

totalmente y cuya cera deja figuras que son interpretadas por la intercesora del Señor. 

La siguiente tabla indica que el número de velas son nueve de diferente color, 

con distinto significado y propósito. La vela blanca se enciende en honor al Señor de 

Phuchoorqo y es asociado con la protección y paz espiritual; la vela amarilla para 

pedir bienestar en la salud física y emocional, simboliza vitalidad y energía; la vela 

azul para conseguir trabajo, representa estabilidad laboral, la vela verde se asocia a 

la prosperidad económica y abundancia, expresa bienestar material; la vela roja para 

fortalecer las relaciones sentimentales, simboliza el amor y pasión en la pareja; la vela 

celeste asociada a los estudios, personifica los conocimientos para estudiantes y 

personas en formación académica; la vela rosada para fortalecer la unión familiar, 

representa la armonía y bienestar en la familia; la vela morada para solicitar ayuda en 



 

 

78 

 

tiempos de crisis económica, simboliza éxitos en los negocios; la vela anaranjada para 

solucionar conflictos, significa justicia. La interpretación de las formaciones en las 

velas evidencia una comunicación mística con lo sagrado. 

Tabla 9  

Creencia en la revelación del Señor de Phuchoorqo mediante velas 

COLOR DE LA 
VELA 

SIGNIFICADO Y USO 

Blanco Encendida en honor al Señor de Phuchoorqo, representa fe y 
devoción. También se asocia con la protección y paz 
espiritual. 

Amarillo Se utiliza para pedir por salud y bienestar físico y emocional 
de los devotos y sus familias. Simboliza vitalidad y energía. 

Azul Representa la estabilidad laboral. Es encendida por aquellos 
que buscan empleo, estabilidad en sus negocios o mejoras 
en su desempeño laboral. 

Verde Se asocia con la prosperidad económica y la abundancia. Los 
fieles la encienden con esperanza de atraer éxito financiero y 
estabilidad material. 

Rojo Simboliza el amor y pasión en la pareja. Se usa para 
fortalecer relaciones, atraer afecto y mantener armonía en la 
vida sentimental. 

Celeste Es utilizada por estudiantes o personas en formación 
académica para solicitar claridad mental, concentración y 
éxito en los estudios. 

Rosado Representa el bienestar y armonía en el núcleo familiar. Se 
enciende con el propósito de fortalecer la unión entre los 
miembros de la familia. 

Morado Se relaciona con el éxito en los negocios, la obtención y 
protección de bienes materiales. También es encendida para 
pedir ayuda en tiempo de crisis económica. 

Anaranjado Se usa para la resolución de conflictos y la búsqueda de 
justicia. Es símbolo de equilibrio y toma de decisiones 
acertadas en momentos difíciles.  

Nota. El cuadro expone nueve colores de velas con significado diferente. 

Los devotos conocen los significados de las velas para cada intención y 

significado. Y saben que el encender con fe y oración sus pedidos serán atendidos. 

Al respecto se describe el testimonio:  

La vela blanca es para el Señor, la vela amarilla para la salud, la vela azul 

para el trabajo, la vela roja es amor, la vela verde dinero, la vela celeste 

estudio, la vela rosada es familia, la vela morada triunfo. Sí sale, por ejemplo, 

elefantes o salen flores, tréboles, salen palomas con su piquito, salen 



 

 

79 

 

completitos, si sale zapatito es suerte, la persona va a ir por buen camino, va 

a ser una vida próspera, sí sale pato es entre mal y bien, como si se tambalea, 

es inestable, si salen elefantes, es una suerte tremenda. (E. C. 41 años) 

Figura 7 

 Encendido de velas de pedido en el recinto del Señor de Phuchoorqo 

 

 

Nota. Las imágenes muestran el encendido de velas de colores.  

 

El encendido de velas se efectúa de la siguiente manera: el devoto adquiere 

las velas en el sitio de culto, cuando es por primera vez, la intercesora frota con las 

velas al feligrés rezando por cada petición y luego le entrega las velas; en la capilla 

hay una mesa para poner las velas encendidas y el devoto debe cuidar de ellas hasta 

el final de la formación de las ceras, después son llevadas a la mesa de la señora 

Plácida para su interpretación, sean formas de  animal, plantas u objetos, en la cera 

también se descifra las manchas que forman números; cada formación tiene 

significado y solo la intercesora puede descifrar. La siguiente tabla muestra las 

significaciones que los feligreses comparten.   

 

 

 

 



 

 

80 

 

Tabla 10  

Significado de las figuras que forman las ceras. 

Formaciones de animales Significado 

Paloma Es el Señor en forma de Espíritu Santo. 

Cordero Nosotros somos el Cordero del Señor. 

Pato El que se tambalea, es quien está mal ya 
sea de salud o en la petición que se 
realice 

Gallo Dios le está acompañando y le ira bien. 

Elefante Prosperidad. 

Culebra Envidia de otras personas que quieren 
hacerle daño. 

Gato Persona que hace maldad a sus 
semejantes 

Sapo Le hicieron algo dañino a la persona que 
encendió la vela. 

Mono Buen augurio en su futuro. 

Conejo Está bien de salud o en la petición que 
realizó la pide. 

 

Formación de objetos  Significado 

Zapato Es buen augurio. 

Nota. El cuadro muestra los significados de las figuras formadas en las ceras de velas, 
clasificadas en animales, plantas y objetos, algunas tienen connotaciones positivas 
de fe y protección, otras indican problemas.  

Los significados de las velas sirven como intercesión ante situaciones de 

injusticia, la vela anaranjada representa la justicia y es utilizada por quienes buscan 

juicio favorable, la práctica de escribir nombres y encender la vela invertida es una 

Formaciones de plantas Significado 

Trébol Le falta creer en el Señor. 

Cactus Mal de salud o en la petición la pide. 

Flor de 6 pétalos Cree en Dios. 



 

 

81 

 

creencia en la influencia espiritual sobre decisiones humanas. Además, se percibe 

una crítica hacia la corrupción, confiando en la intervención divina para rectificarla. 

Hay velas de problemas, que es la vela anaranjada, es de justicia, hay 

personas que vienen con problemas de juicios y a veces están por calumnia 

y están que les ganan en el juicio, dicen, por favor, papá, hazme justicia, me 

están calumniando, me quieren ganar, me quieren hacer esto. Entonces, en 

la vela empieza a formar. Hay mucha gente que escriben sus nombres en la 

vela anaranjada, por ejemplo, el caso puede ser del fiscal, que a veces, por 

la corrupción, pues está yendo por el lado equivocado, entonces, le dice, 

papá, entre en su corazón, que me haga justicia, y prende invertida la vela y 

les hace justicia. (E. C. 41 años) 

El testimonio de la intercesora la señora Plácida Puma, refleja experiencia de 

revelación a través de sueños y mensajes divinos, recibió conocimientos sobre el uso, 

significado e interpretación de las velas. Su aprendizaje fue progresivo, destacando 

la facultad de interpretar revelaciones. En el derretido de la cera indica que por medio 

del Señor se inscribe números que indican la cantidad necesaria para completar la 

formación. Esta práctica se realiza los días martes y viernes, hasta las cinco de la 

tarde, momento en el cual, según la informante, el Señor de Phuchoorqo deja su 

presencia en la capilla. 

El Señor me reveló, me enseño, después de dos años me dijo “vende tus 

velitas” tal color es esto, los significados, me enseñó el Señor y después 

poco a poco he entendido, no ha sido fácil entender las revelaciones, era 

difícil, las formaciones de las velas poco a poco he entendido, por qué pone 

el número 1, 2, 3, 4, entonces pensé 4 veces vienes, tres veces vienes, pero 

no era así, era tres velas o cuatro velas juntas para que la formación sea 

completa, se puede ver las velas hasta las 5 de la tarde todos los martes y 

viernes, porque después de esa hora u otros días no responde el papá, en 

mis sueños me dijo que los martes y viernes estaría en la casa atendiendo 

a sus hijos. (P. P. Q. 68 años, intercesora) 

La ceromancia es una forma de interpretación basada en las figuras que forma 

la cera derretida, ciertos símbolos como palomas, flores o elefantes representan 

bendiciones y protección, mientras que culebras o lagartos indican maldad o brujería. 



 

 

82 

 

El pato refleja inseguridad y la espina sugiere envidia o daño espiritual, la intercesora 

interpreta el significado de los signos.  

Sí, en la cerita siempre mira mamá Plácida, ahí te dice cómo es todo. A mí, 

por ejemplo, yo tengo hartas palomitas en la casa, eso significa que el Señor 

está contigo, si te sale zapatito, elefante, florcitas, todas son cosas buenas, 

positivas. Es malo cuando es lagarto, ese es maldad y brujería. El patito, es 

cuando estás dudando, el patito nada en el lago inseguro, eso significa que 

estás mal, culebra también es maldad. Por ejemplo, te botan espina, eso 

también es malo, brujería o maldad te están haciendo, envidia, así te dice el 

Señor, la mamá Plácida solo ve los animalitos y que te puede decir el papá. 

(Z. L. 53 años) 

El Señor de Phuchoorqo es visto como fuente de revelación, mientras la señora 

Plácida es intérprete de los signos en la cera, en esta articulación las personas buscan 

respuestas sobre su salud, bienestar de sus seres queridos o situaciones difíciles. La 

lectura de la cera transmite mensajes sobre el futuro, también da tranquilidad y guía 

espiritual. En el siguiente testimonio menciona que "el Señor ha ido a ver" refuerza la 

creencia con presencia protectora y ayuda en momentos de incertidumbre.  

Ahí te revela, el papá te revela lo que tienes que hacer y la mamá te dice, 

porque te entrega la vela y le pides a él para que te diga, o sea, pedirle a él 

lo que uno quiere, si estás mal, para que te sane, o tu familia, tus hijos, 

entonces en el nombre de ellos prendes y te va leyendo y te va diciendo si 

se va a mejorar, si se va a sanar, si le falta dos o tres, así, te va diciéndote 

hoy día, a mi hijito le ha parecido este hoy día, por ejemplo, le he pedido, 

porque él está haciendo tesis allá y me ha dicho que sí va a estar bien, y 

también le he pedido en la vela más antes de que me lo vaya a ver, porque 

es duro cuando uno está haciendo tesis bien fuerte y la mamá me dijo ya, 

él ha ido allá, me dijo, ha ido a visitarlo y va a estar todo bien, me dijo, me 

doy cuenta de lo que aparece, pero sí, me dijo, el Señor ha ido ya, un 

poquito levantado, estaba creo como capillita, ha ido a verla, me dijo. (F. H. 

54 años) 

 

 



 

 

83 

 

Figura 8 

 Primeras formaciones de las ceras de velas de pedido. 

Nota. La imagen muestra una colección de figuras formadas por la cera de 
velas, estas representan diversos símbolos como la paloma, ángel, corazón, 
racimo de uvas, entre otros, con significados espirituales que refleja augurios y 
mensajes divinos. 

 Figura 9  

La intercesora en la interpretación de velas de pedido.            

Nota. Las imágenes muestran a la señora Placida en el momento de 
interpretación de las figuras de cera. En la primera, analiza y toma notas de lo 
que observa; en la segunda, una devota sostiene una gran formación de cera, 
indicando que es una revelación en que el Señor de Phuchoorqo le pide que 
construya una capilla. 



 

 

84 

 

Los feligreses del Señor de Phuchoorqo reconocen que los números que forman 

las ceras, indica la cantidad de velas juntas que debe encenderse en las próximas 

sesiones, hasta que revierta una situación crítica; por ejemplo, en casos de procesos 

judiciales se prende la vela anaranjada, para eso se unen 3 o 4 velas en unidad según 

las determinaciones de la deidad, durante sucesivos días de culto hasta que aparezca 

la letra P cuyo significado es finalización de peligro y que el Señor ya concretó su 

ayuda; asimismo, la vela anaranjada significa justicia y se encienden de manera 

invertida para que la otra parte revierta su agresividad. En este sentido, los rituales 

que se realizan con velas son para revertir las situaciones críticas de los creyentes a 

más de cumplir un papel oracular. 

Yo nada más anoto el número que te pide el Señor para que prendas a la 

siguiente, también piden para su plata, para el amor y esta vela, la vela 

anaranjada es para la amistad, pero acá esta la amistad, siempre hay gente mala 

y perversa, entonces en esta vela lo agachas, no arde como las otras velas, esta 

vela se prende diferente, se agacha y esta vela es para que esa gente mala esté 

un poco agachadita, para que no esté altanero, no sea tan malo, el Señor entiende 

que en esta vela ese hombre se debe tranquilizar, o para que el juicio se resuelva, 

hay gente que viene con juicios que duran 20, 15 años, 10 años, entonces la 

gente viene y prende para que avance el juicio, tres velas el martes, tres el viernes 

hasta que el Señor te ponga en vez de número te ponga la letra P de peligro, es 

decir,  que el Señor te ayuda y lo agachó a esa persona con la que estas en juicio, 

entonces ahí terminaría la petición de la vela de justicia, porque ya el Señor lo 

tranza ese juicio. (P. P. Q. 68 años, intercesora) 

 

4.1.3.3 Cambios en la imagen de la hierofanía  
 

Los devotos estiman que la imagen del Señor de Phuchoorqo cambió, pues en 

los inicios de su aparición mostraba un rostro delgado y alargado, pero en la 

actualidad se le ve con más volumen; asimismo, los fieles indican que en sueños 

también aparece con su aspecto inicial; como dice el testimonio: 

Era un arbolito de eucalipto bonito, sus hojitas eran finitas, yo también más 

antes me decía, cómo es que se ha encantado y si ¿será cierto?, después, 

poco a poco, en mi sueño, cuando me ha entrado, al señorcito yo siento mucha 

fe, porque crecía finito y su carita, su rostro sí cambió, más antes he visto medio 



 

 

85 

 

larguito su carita, después lo vi un poco agarradito, gordito, primerito cuando 

le he conocido, era medio larguito, bien bonito su rostro, en mi sueño mismo 

así me encontré, ahora le veo un poco agarradito, medio gordito ya. (R. M. I. 
58 años)   

Los feligreses afirman que en la fiesta de su celebración y hay concurrencia, el 

Señor tiene aspecto alegre y semblante claro, pero cuando los fieles se retiran la 

deidad oscurece; al respecto se lee: 

Yo vengo desde 2015 ya son algo de 10 años, si vi cambios en su carita, 

porque los cambios son cuando en su fiesta, por ejemplo, cuando viene la 

gente, está alegre, pero cuando ya no están y de repente ya están yéndose, 

oscurece el papá, ya medio moreno se vuelve. (L. H. M. 50 años) 

Algunos fervorosos dicen que el rostro del Señor tiene cambios fluctuantes, ya 

que antiguamente tenía aspecto de anciano, incluso afirman tener una imagen de la 

deidad con rostro longevo, después dicen que tuvo fisonomía de niño y ahora tiene 

rostro longevo; del cual se describe lo siguiente: 

Sí, sí ha cambiado, antes su carita era de abuelito, yo tengo su retrato de 

abuelito, de ahí en forma de niñito también tenía, su carita en forma de niñito 

tenía, ha cambiado bastante y ahora está en forma de abuelito, otra vez, tenía 

sus plantas arboles grandes, estaba lleno de hojas verdecito bonito. (Z. L. O. 
53 años)  

La apreciación de los devotos referente al aspecto físico del Señor de 

Phuchoorqo difieren, ya que algunos indican que al inicio se le veía con el rostro algo 

inclinado, pero paulatinamente en el paso del tiempo, la divinidad adoptó postura de 

un anciano. 

Ah su rostro cuando recién conocí vi otra imagen, como que estaba agachadito, 

poco a poco ahora veo que es un ancianito. (H. V. P. 53 años)  

La idea de los feligreses respecto al cambio físico del Señor es que antes tenía 

un aspecto joven y actualmente tiene barbas, además piensan que tiene un ojo con 

el que mira, finalmente dicen que se modifica. 

Tiene ya sus barbitas, así está mirando, o sea, está diferente, antes era 

jovencito, ahorita su ojo para mí está bien sólo que está mirando así, su barbita 

he visto, está cambiando. (E.V. M. 37 años)  



 

 

86 

 

Entre las diversas versiones de los devotos, sobre los cambios de aspecto 

físico del Señor, algunos dicen que no presenta modificaciones, pero antes tenía 

forma de árbol y miraba a sus fieles al mediodía y actualmente no mira.  

Me parece que está igual no ha cambiado, a las 12 del día en punto antes el 

Señor te miraba cuando estaba el árbol todavía, pero ahora a las 12 le miré 

solo me hizo dar sueño y no me miró, pero antes a las 12 en punto te mira el 

Señor, con este su ojo, ahorita ya paso la hora. (S. Q. T. 64 años)  

Los feligreses refieren que los cambios se dieron durante el tiempo, pero 

reconocen su origen de árbol con ramificaciones delicadas y hojas finas, lo que en la 

actualidad no los tiene. Sobre el tema se lee: 

Yo lo veo así normal, igual lo veo, no veo cambio nada, o sea, desde que he 

venido, yo lo veo igual, mi hermana no más me cuenta que tenía hojitas en 

forma de cruz. (F. H. M. 54 años) 

Figura 10 

 Cambios en la imagen del Señor de Phuchoorqo 

  

Nota. Las imágenes muestran dos representaciones del Señor de Phuchoorqo. En 
la primera, conserva su origen natural como parte de un árbol, con ramas que 
evocan una cruz y elementos decorativos añadidos. En la segunda, la imagen del 
Señor fue revestida con telares blancos, ya no hay ramas, el entorno más 
ornamentado, resalta los cambios a lo largo del tiempo.  
 



 

 

87 

 

4.2 PRÁCTICAS RELIGIOSAS 

4.2.1 Organización 

La organización del ámbito del Señor de Phuchoorqo está compuesto 

jerárquicamente por cuatro niveles, el primer nivel lo ocupa la intercesora que de 

forma transversal tiene injerencia en el funcionamiento de todos los aspectos de 

atención y cuidado de la deidad, en el segundo están las ayudantes que son nueras 

de la mediadora, encargadas de atender en los baños terapéuticos y la asistencia en 

las actividades que se realizan en el interior del recinto del Señor, el tercero, los hijos 

de la intermediadora que asumen el cargo por turnos, cada año en la festividad del 2 

de mayo, cabe anotar que el cargo incluye también a la intercesora, y el cuarto nivel 

están los devotos que acuden al Señor a suplicarle apoyo en diferentes aspectos 

como salud, trabajo, justicia, entre otros, muchas veces asumen el cargo del día 3 de 

mayo voluntariamente. 

Dentro de lo que es la organización, esto es una casa hogar, una casa de 

familia que está bajo el mando, se podría decir, de mi señora madre la señora 

Plácida Puma Quispe, el cuidado, la ornamentación, la atención, el cambio de 

sus flores, está a cargo de mi madre la señora Plácida Puma Quispe, 

conjuntamente que mi cuñada Edith Cahuapaza de Velarde y también está la 

esposa de mi hermano menor Joel Jesús Baca, la señora Karina Valencia, 

todos lo hijos cumplimos un rol preponderante dentro de lo que es la 

celebración al Señor de Phuchoorqo, puesto que él está los 365 días del año, 

aquí en la casa hay una atención exclusiva para el público en general los días 

martes y viernes donde mi señora madre, lo que hace es brindar atención a la 

población en general, puesto que ella sirve como instrumento del Señor en 

cuanto se refiere a la atención, orientación, muchos devotos vienen acá a la 

casa a prender sus velas y enmendar, encomendar al Señor y pedir perdón por 

sus pecados. (F.V. P. 46 años, hijo mayor de la mediadora)  

 

 

 

 



 

 

88 

 

Figura 1 

 Estructura de organización del entorno del Señor de Phuchoorqo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota. La figura expone la estructura jerárquica de la organización del entorno del 

Señor de Phuchoorqo. 

4.2.2 Difusión 

En los testimonios obtenidos se constata que la difusión de la existencia del 

Señor de Phuchoorqo y sus poderes milagrosos son oralmente, entre amistades, en 

circunstancias como trabajo, estudio, amistades y vecinos, hay casos en que los hijos 

de la intercesora también recomiendan e invitan visitar a la deidad, lo que después se 

vuelve frecuente y sostenible. 

Los difusores puede ser cualquier persona, por ejemplo, profesores que 

recomiendan acudir al recinto del Señor a quienes están mal de salud, por lo que 

deciden recurrir al recinto. Al respecto se describe. 

Antes yo era muy enfermiza, entonces una señorita de aquí de Anta vino a mi 

pueblo Ayaviri en Limatambo a enseñar en el jardín, ella me avisó que aquí 

había un árbol de eucalipto, ahora ya no es así, me dijo que viniera aquí, que 

curan bien, por eso vine, su nombre de la señorita es Verónica y de verdad me 



 

 

89 

 

curaron, porque siempre me ponía mal, mal, entonces en mis sueños también 

soñaba que el Señor de Phuchoorqo me curaba, por eso me curé. (S. Q. T. 64 

años)  

Algunos devotos se enteraron del Señor de Phuchoorqo mediante amistades 

que incluso acompañan a los amigos hasta el recinto, el día de su festividad se realiza 

una misa con asidua concurrencia; en esta circunstancia aprenden la historia del 

Señor, también inician las visitas a la deidad, lo que los convierte en devotos. 

Me trajo una amiga, yo le dije ¿a dónde estás yendo? y me dijo hay una fiesta 

en Izcuchaca, le dije ya pues a ver, vamos por curiosidad y vi que estaban 

haciendo misa creo y entonces vi que había bastante gente que pedía, 

entonces me he enterado de la historia y de ahí he empezado a venir, sí casi 

con frecuencia. (H. V. P. 53 años)  

Otra manera de difusión de los poderes milagrosos del Señor de Phuchoorqo 

es por los comerciantes que viajan de una región a otra, por ejemplo, de Arequipa a 

Puno y Cusco, donde al socializarse refieren a la deidad que está en el poblado de 

Izcuchaca, en Anta, muchas veces al tener referencias de ubicación de la deidad a la 

altura de la comisaria en Izcuchaca, los devotos dificultan en ubicar el recinto.  

Yo siempre venía a Cusco a vender mis cositas, vine de Arequipa, yo soy de 

Ayaviri, estaba mal, mis pies se me habían hinchado, mis manos, todo estaba 

hinchado, entonces me encontré con una señora que vende coca en Cusco, 

entonces ella me dijo ¿qué ha pasado casera? yo le dije, no sé casera, mis 

pies se han hinchado, entonces  me dijo, corre a Izcuchaca, entonces le dije 

ya, mi decisión era llegar dónde está el Señor, entonces me dijo que me baje 

en la comisaría, crucé, yo por acá estaba ya, entonces pregunté a una señora, 

que bajaba ¿dice que por acá hay un papá que cura? allá en el cerro me dijo, 

pero mi decisión era llegar, dije yo sí o sí tengo que llegar, entonces una señora 

bajó de su taxi, yo estaba acá en la puertita, le saludé, mamita, buenos días le 

dije, buenos días me dijo ¿papá que cura? le dije; ahí me dijo y en la puerta 

estaba, yo entré al papá, estaba todavía con los árboles, bien bonito era, 

diferente era, entonces entré, me arrodillé, yo lloré, le conté papá no sé qué 

me ha pasado, así le conté, ¿no? Entonces, la mamá Placida salió, me dijo, 

¿primera vez llega? sí, le dije primera vez estoy llegando, le dije, entonces me 

dijo, a mí no me tienes que decir nada, al papá tenía que contarle todo. (L.H. 

M. 50 años)  



 

 

90 

 

Los feligreses manifiestan que encontrar el lugar del Señor de Phuchoorqo no 

es fácil, pues no hay detalles exactos de su ubicación, por otra parte, los pobladores 

de Anta son reservados en referencia al Señor, por lo que los interesados demoran 

en ubicarlo, incluso se habla de años. La forma de cómo se enteran de su existencia 

es por comentarios de otras personas del lugar. 

Me invitaron porque iba a ver misa y yo cuando entré vi la cruz del Papá, yo 

me sorprendí, bueno, más antes había escuchado a otras personas hablar que 

van donde el papá, que es milagroso, pero nadie me avisaba dónde era, 

solamente sabía que era en Anta, la gente era muy reservada, y cuando llegué 

acá, dije ah, ¿aquí había sido? tantos años buscándolo, y bueno, por fin lo he 

encontrado y llegué en un momento de mucho dolor, es como si tendría que 

encontrar mi camino, y encontré a papá, desde que encontré a papá, estoy 

tranquila, sé que él me cuida. (M.F.A. 49 años)  

Algunos tienen conocimiento de la existencia del Señor de Phuchoorqo a través 

de su fotografía que reciben como obsequio de otras personas, por lo que buscan el 

lugar, por los milagros en muchos casos; lo que se lee a continuación: 

Mi papito estaba mal, grave, entonces una señora me ha dado una fotito y 

buscaba, buscaba y no lo encontraba, de ahí encontré al Señor, gracias al 

Señor Jesucristo y al Señor Phuchoorqo, mi papito existió todavía como 16 

años, entonces por eso mismo yo tengo fe al Señor, porque toda mi familia 

cuando está mal yo lo traigo, con toda fe vengo, el que cree se sana, el que no 

le entra lo negativo a la cabeza, es diferente, pero cuando uno cree en el Señor 

te cura, hasta en mi sueño me ha curado, todo me ha curado, todos mis hijos 

han salido profesionales, gracias a él estoy sana, ya son 15 años que lo 

conozco. (R. M. I. 58 años)  

Algunos se enteran de la existencia del Señor de Phuchoorqo por el hijo mayor 

de la intercesora, que trabaja en una academia de preparación para postular a la 

policía, donde es profesor, recomienda a sus alumnos ir donde el Señor porque es 

ayuda espiritual. 

Yo cuando todavía permanecía en el colegio me enteré primero por la 

academia, su hijo tiene una academia en Cusco, la academia Iskra y venían 

así a captar jóvenes al colegio, de las diferentes academias y ahí tuve la 

oportunidad de matricularme en la academia del señor Fitgerald, que es su hijo, 

nos decía si ustedes necesitan, no siempre es todo conocimiento, yo puedo 



 

 

91 

 

saber todo pero en un momento u otro se me puede nublar la mente siempre 

es necesario esa ayuda espiritual que nos fortalece nos llena de alegría y 

entusiasmo el alma y el corazón y por más que nosotros estudiemos día y 

noche nos decía tienen que acudir ahí y pues referenciando a él y por mi madre 

que también le contaron llegué acá a conocerlo al Señor de Phuchoorqo. (M. 

C.M. 21 años)  

La difusión del Señor de Phuchoorqo lo realizan los hijos de la intercesora, hay 

testimonios que indican la recurrencia al recinto por invitación de la hija de la 

mediadora, la   señora Plácida, de manera oral, la visita inicial se hace constante; 

como se lee. 

Cuando mi mamá todavía existía, se había enterado que había bajado el Señor 

de Phuchoorqo, acá abajo a Upis, yo escuchaba a mi mamá que entraba a 

prenderse velita al Señor, pero yo casi no le tomaba importancia, entonces yo 

tenía una amiga, yo trabajo de mantenimiento en el Poder Judicial, mi amiga 

también trabajaba allí, también en la fiscalía, entonces esa mi amiga me dice 

que su hermana se había comprometido para el cargo del Señor, entonces mi 

amiga me dice, Zulmita, acompáñame a mi casita, ahí está el Señor, mi mamá 

me contaba que ahí está el Señor, yo le dije a mi amiga ahí no será, y me dice 

sí, entonces mi amiga compra una caja de cerveza, le ayudo a sacar, por 

entonces, toda esa casita era de adobe nomás todavía de la señora y ahí me 

entero que mi amiga Hidel era la hija de la mamita Plácida. (Z.L. O. 53 años)    
 

4.2.3 Participación 

Las prácticas religiosas donde los devotos intervienen se considera la 

participación en diferentes actividades que se efectúa en el entorno del Señor de 

Phuchoorqo, de manera ordinaria los martes y viernes y de forma extraordinaria en 

los días festivos de la deidad que se efectúa del 1 a 3 de mayo cada año. 

4.2.4 Cargo 

En el escenario del Señor de Phuchoorqo los cargos se asumen en las fechas 

festivas del 1 al 3 de mayo, el cargo central es el día 2 y es realizada por un miembro 

de la familia de la intercesora, el cargo del día 3 lo efectúa un devoto, el financiamiento 

del cargo se hacen con ingresos propios que cubre gastos en ropa para la deidad, 



 

 

92 

 

flores y comida, por otro lado, los demás fieles apoyan con diversos presentes u 

ofrendas como frutas, flores, panes, tortas, cabe indicar que la mayordomía del día 2 

que es hecho por un miembro de la familia de la mediadora es por turnos, el cargo 

del 3 es organizado por devotos  voluntarios.   

El primer día acá hacemos su fiesta, vienen a prender velitas, el segundo día 

se hace misa en acá en la casa, hay comida y a veces cervecita, el tercer día 

la familia y algunos devotos se quedan y con ellos celebramos, el primer día lo 

hace un pariente y luego un voluntario, o sea, el familiar de acá mismo hace el 

cargo central, hay dos cargos el 2 de mayo y el 3 de mayo, no me recuerdo 

cuánto he gastado porque yo me traje carne de allá, yo traje kankacho de 

Ayaviri, si ropa he mandado hacer, hemos hecho con la hija de mamá Plácida, 

pero ellos habían hecho otro su gasto y yo mi gasto, se gasta en la comida, su 

ropa, flores, nada más, las flores también traen los visitantes que vienen, traen 

torta, fruta, panes. (L. H. M. 50 años) 

 

Figura 2 

 Organización de la mayordomía 

 

 

Nota. La figura presenta la organización de la mayordomía en la familia Velarde Puma 
para el cargo del día 2 de mayo de cada año y se hace por turnos, de manera cíclica. 
 

Según versiones de los devotos, la realización de cargos no demanda mucho 

presupuesto, además de preparar la comida, invitación de bebidas, presentación de 



 

 

93 

 

ofrendas como flores, frutas, panes y otros incluye la celebración de una misa que se 

efectúa en el mismo recinto del Señor de Phuchoorqo. El financiamiento de los cargos 

lo asumen los mayordomos con apoyo de los fieles en insumos, no hay la tradicional 

hurk’a. 

Acá no es mucho lo que se gasta, no es como en otros cargos así, bebida, 

chupa, todo, acá no es así, solamente acá se celebra la misa, la señora nos 

invita su comidita, las personas que vienen hacen su comida, su chichita, sus 

coctelitos todo, le cambian de ropita al papá, sus flores, lindo, vería sus flores, 

son hermosas, y traen pues torta, las más ricas frutas traen, sus chutas, así 

está lleno pues acá, no existe la hurk’a acá el que desea recibe el cargo para 

el siguiente año, es voluntario, sus hijos hacen el cargo ambos con devotos y 

su hijo hacen. (Z. L. O. 53 año)  
El fervor al Señor de Phuchoorqo es por su poder milagroso que confiere, por 

lo que algunos devotos asumen el cargo con la finalidad de algún objetivo, como el 

caso de la siguiente versión de una informante que se compromete el cargo para que 

la deidad le recompense con la construcción de su casa. 

Sí, de aquí la mamita me ha ayudado, la mamita aquí me ha ayudado a cocinar, 

pero como he visto por primera vez, entonces ya sé esas cosas, voy a hacer 

otros más, pero me he prometido desde el principio, ahora ya también estoy 

diciendo, papá ayúdame, ahorita he pedido, papá ayúdame, la casita quiero 

hacer, voy a hacer tu cumpleaños, ya no es como antes, es diferente, ya como 

mis hijos ya ganan su platita, ya me van a apoyar. (R. M. I. 58 años)   

Los tres días de festividad se sahúma con incienso el recinto del Señor de 

Phuchoorqo antes de las misas a realizarse con bastante concurrencia, durante la 

celebración no hay excesiva ingesta de bebidas alcohólicas, por lo que los gastos del 

mayordomo son mínimos.   

                      
Su misa se hace, acá nomás festejamos mayormente, antes salía, pero ahora 

ya no, traemos cada uno, los que tenemos fe en el Señor traemos incienso, 

tortas, frutas, todo traemos. (M. S. B. 54 años)  

Acá el Señor de Phuchoorqo no hice, pero si ha hecho una señora que ha 

recibido por voluntad, ella nomás con su dinero, acá no hay tomada, sólo tiene 



 

 

94 

 

que hacer misa, las frutas, las flores, comidas así nomás, la gente que está 

visitando ahí tenemos que alcanzar. (E. V. M. 37 años)  

Los obsequios que los feligreses aportan voluntariamente para el cargo, están 

algunos objetos que aparecen en revelaciones de las ceras del encendido de velas, 

son figuras diversas, por ejemplo: animales como caballo, cosas como zapatos, entre 

otros, en material de cerámica, en forma de juguete. 

En los compromisos que he participado, he visto es voluntario lo que traen, el 

primer año he traído chichita, el segundo año he traído tortitas, hay un año que 

he traído choclos, todos los feligreses colaboran, antes traíamos lo que en la 

vela te aparecía por ejemplo: ya sea un animalito, ya sea un objeto, cualquiera  

que aparecía se traía, aquí tenía ahí está, debe tener guardado, tenía sus 

animales y se lo traía, te aparecía un caballito, te aparecía zapatito le traías, 

ahora ya no hacen eso, antes si, sus juguetes y adornitos te pedía el papá. (A. 

V. H. 50 años)  

El financiamiento de los gastos efectuados en la festividad del Señor de 

Phuchoorqo el 02 y 03 de mayo está a cargo de mayordomos en su totalidad, no se 

hacen hurk’as, el costo aproximado invertido en el cargo es de 1,360 nuevos soles, 

pues la misa tiene el costo de 100 soles, el coro se contrata por 200, la comida cuesta 

aproximado a 800, bocaditos 150, velas misioneras 70, cohetes 40, como se detalla 

en el siguiente cuadro: 

           Tabla 11  

Gastos del cargo en la festividad del Señor de Phuchoorqo 

Insumo Costo S/. 
Misa 100 

Coro 200 

Comida  800 

Bocaditos 150 

Velas misioneras (2) 70 

Cohetes 40 

Total 1,360 

Nota. El cuadro muestra los elementos de gasto y el 
costo aproximado que desembolsa el mayordomo en la 
festividad del Señor de Phuchoorqo el 2 y 3 de mayo. 



 

 

95 

 

Figura 3  

Fotografía de los mayordomos del Señor de Phuchoorqo, 2011. 

                 

 

 

 

 

Nota. Fotografía de los mayordomos del Señor de Phuchoorqo 
participando en la misa en su honor en el templo de Izcuchaca. 
Imagen del álbum de la familia Velarde Puma.  

Figura 4  

Fotografía de los mayordomos, 2019. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota. Salida en procesión de la imagen del Señor de Phuchoorqo 
acompañado de los mayordomos del día 2 de mayo, conformado 
por la segunda hija de la intercesora y mayordomos del 3 de mayo 
integrado por devotos voluntarios. 



 

 

96 

 

4.2.5 Devoto 

La procedencia de los devotos del Señor de Phuchoorqo es de diferentes 

lugares del país, por ejemplo, de la región Arequipa. Los peregrinos de otras regiones 

son acogidos en el espacio y se les brinda alojamiento los días que se quedan en una 

vivienda del recinto; el aprecio hacia la deidad lo demuestran con afecto como besos 

a la efigie del Señor; asimismo, estar en el espacio sagrado con la deidad acondiciona 

en los fieles tranquilidad y omisión de problemas; al respecto el siguiente testimonio: 

Yo vengo desde Arequipa, a veces me quedó, tengo mi cuarto acá, me ha dado 

mi mamá Plácida y por eso yo me siento contenta porque llego, me beso bajo, 

me beso, ahí estoy con mi papá, tranquila y me olvido de los problemas que 

tenía. (L. H. M. 50 años)  

Los procedentes del ámbito de la región Cusco, son de la provincia de La 

Convención y del distrito de Santiago, a nivel local algunos provienen de distritos 

como Limatambo, Zurite y comunidades cercanas al centro poblado de Izcuchaca 

como Inquilpata; como se describe en las versiones: 

Yo de Quillabamba, vengo yo también vivo acá, mi hija estudia en la 

universidad. (M. S. B. 54 años)  

Vengo del Cusco, vivo por la Margen Derecha, de Santiago (M. F. A. 49 años)  

De Santiago de Cusco, del sector Qorimachaqwaniyoq. (R. M. I. 58 años)  

Yo soy de Inquilpata, yo soy de Anta. (A. V. H. 50 años) 

Soy de Anta. (Z. L. O. 53 años) 

De Ayaviri en Limatambo. (S. Q. T. 64 años)  

Yo vengo del distrito de Zurite, está a 30 minutos de Izcuchaca, por allá, como 

quien se va para Ancahuasi. (M. C. M. 21 años)  

Respecto a la frecuencia de visita al entorno del Señor de Phuchoorqo, 

depende del lugar de residencia de los devotos, cuando radican relativamente cerca 

al poblado de Izcuchaca como Cusco, la concurrencia es frecuente los martes y 

viernes para el culto, pero cuando se mudan por motivos de estudios o trabajo como 

Lima, las visitas son en prolongados periodos de tiempo como un año. Los fieles 

consideran que el Señor es parte importante en sus vidas, porque les ayudó a 

concretar sus objetivos de estudio o trabajo; lo que consta en el testimonio: 



 

 

97 

 

Normalmente antes, sí venía los días martes y viernes que se frecuenta venir 

y también como a veces me iba a la academia en Cusco a veces ya no podía 

venir y después gracias a él también tuve la oportunidad de poder ingresar a 

la Escuela de Oficiales de Lima, estoy volviendo después de un año y más 

porque en la escuela no te dan el permiso que uno quiere, cuando terminan 

tus deberes académicos recién te sueltan por un determinado tiempo, entonces 

por eso que ya no venía, antes veníamos a su aniversario, íbamos a su misa. 

(M. C. M. 21 años) 

Referido a la antigüedad de los fieles del Señor de Phuchoorqo, se remonta a 

diferentes años, hay casos en que los devotos asisten hace más de 20 años, casi 

desde su aparición, concurren a los cultos frecuentemente, en algunos casos es 

interrumpido por motivos de trabajo y no concurren por algún tiempo, pero acuden 

cuando tienen la oportunidad; como se lee: 

Yo vengo desde el 2002, hasta el año pasado yo venía constante hasta el 2023 

el 2024 viajé por motivos de trabajo a Apurímac trabajo por allá y recién he 

vuelto este enero en vacaciones y de nuevo estoy viniendo, por estas 

vacaciones estoy visitando a papá Phuchoorqo. (A. V. H. 50 años)  

Entre los concurrentes al recinto del Señor de Phuchoorqo también hay 

visitantes pertenecientes a la facción protestante del cristianismo, que, en situación 

de desgracia, como enfermedades recurren a la deidad para pedirle apoyo, pero 

mayormente son católicos; lo que consta en las siguientes versiones: 

Vienen también de otras religiones como evangélicos he visto que vienen 

hacerse terapias, pero yo tengo mi tío, cree bastante tiene fe en papá, pero es 

evangélico, por ejemplo, su yerno casi se murió en pandemia él llorando, dijo, 

papá Phuchoorqo, sálvamelo, ese mi yerno me ha traído a tu casa y él creía 

bastante. (A.V. H.) 

Yo soy católica, hacemos siempre los mismos rezos como el Padre Nuestro, 

Credo y así a veces leo la hojita que esta donde el Señor. (M. S. B. 54 años)  

 

 

 

 

 



 

 

98 

 

Figura 5  

                    Devotos del Señor de Phuchoorqo.  

          

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota. Intercesora presentando a nuevos devotos 
ante el Señor de Phuchoorqo. 

4.2.6 Celebración festiva 

La celebración de la festividad del Señor de Phuchoorqo se efectúa del 1 al 3 

de mayo. El primer día se realiza una velada, el 2 de mayo es el día central donde se 

efectúa una misa en el recinto, el 3 el Señor sale en procesión, su recorrido es por las 

arterias principales del poblado de Izcuchaca hasta el templo del distrito donde se 

realiza una misa, cabe anotar que para realizar la procesión se tiene una imagen de 

la deidad, pues físicamente es un árbol enraizado en la tierra. El horario de las misas 

en los dos días es realizada entre las 12 del mediodía y 2 de la tarde, dependiendo 

de la disponibilidad del templo, la liturgia tiene participación masiva llevando consigo 

ofrendas de flores, frutas, panes y tortas que lo ponen delante de la deidad. Después 

de la misa, se efectúa una confraternización donde las ofrendas se comparte entre 

los asistentes. Los mayordomos se encargan de financiar las misas, comidas, 

bebidas, entre otros, en el desarrollo conmemorativo no se exagera la ingesta de 



 

 

99 

 

bebidas alcohólicas, algunos años los devotos traen grupo de música, pero no es 

propio de las celebraciones, se cree que a la deidad no está a gusto. 

Yo ya asumí el cargo de papá Phuchoorqo, lo primero que se hace es fijar la 

hora de la misa para hacer la invitación a todos los feligreses que vienen, 

porque eso es lo más importante, la misa entonces se queda una hora exacta 

para el día 2 y 3 su misa y la velada es el 1 pero la misa es el 2 y el 3 las dos 

misas son acá si el padre accede si, si no la misa del 2 es acá y el día 3 se 

lleva en procesión al templo su cuadro, entonces la misa generalmente siempre 

el padre nos dice para las 12 o para las 2, entonces para esas horas se invita 

a todos los feligreses que siempre vienen, entonces se alista para invitar a 

todos los que vienen y cada persona que viene ellos ya saben, traen como 

ofrenda flores, pancito, tortita, frutita y todas las ofrendas se ponen delante del 

papá el día de la misa, después de la misa se hace un compartir con toda la 

gente que ha venido, se reparte todas las ofrendas o sea un plátano, una 

naranja pero se reparte a todos, la torta igual, entonces el que asume ese año 

el cargo como yo he asumido se hace una comida, se hace un caldo, una sopa 

de entrada su platito de fondo se les invita si es que se hace una chichita, se 

invita la chichita a todos, una gaseosita o sea de repente algunos quieren 

brindar, se compra pero más es una fiesta así tranquila, no es pagana, a veces 

ofrendan un orquestín pero no es tanto como otros cargos, porque el papá no 

quiere. (E. O. C. Z. 41 años)  

 

El día 3 de mayo se da a conocer al devoto que asumirá el cargo el próximo 

año, también se despide a los invitados, los que provienen de lejos se quedan para 

hospedarse en el recinto. La celebración muestra la unidad de los fieles durante las 

diferentes actividades. 

Tres días dura, el primer día es la velada, vienen todos a celebrar en la noche 

con su ponche, caldo y cantamos, al día siguiente es su día central, celebración 

de misa su compartir, comemos y ese día se ve quien recibe el cargo, el tercer 

día también la despedida, todos los invitados, los que vienen de lejos se 

quedan aquí, entonces ellos también hacen el compartir. (A. V. H. 50 años)  

Respecto a la comida que se prepara en la festividad del Señor de Phuchoorqo 

están el caldo, seco de cordero, chairo, asado, platos en base a cerdo y bebidas como 



 

 

100 

 

chicha, vino, champan, no hay presentación de danzas y música, aunque hubo en 

muy pocas ocasiones. 

Se realiza dos días, el primer día de celebración que es el 02 de mayo se hace 

un almuerzo, al día siguiente se hace la procesión y al retornar de la misa se 

invita comida a los asistentes, cuando hay voluntad invitan chicha, de comida 

solemos preparar chairo, caldo, seco de cordero a veces chancho, esas cosas, 

música, danza no hay esas cosas. (S. Q. T. 64 años)  

Había comida, la persona que se ha recibido hacía esto, asado después esto, 

vinitos encima, champancitos después chichitas, sí, hacía chicha blanca, 

pancitos nos invitaban. (E. V. M. 37 años) 

                    Figura 6 

 Reparto de comida en la festividad del Señor de Phuchoorqo. 
                      
 

Nota. La imagen muestra una devota sirviendo comida 
(chairo) como parte de la celebración, en que los 
feligreses se reúnen para compartir alimentos, una 
práctica tradicional en la festividad.  

En algunas ocasiones de la celebración del Señor de Phuchoorqo suelen 

participar algunas hermandades como los Ch’aiñas que cantan y oran conjuntamente 

que los devotos, cabe indicar que estas cofradías también participan en otros 

entornos religiosos, por ejemplo, en el Señor de los Temblores de Cusco. 



 

 

101 

 

Las hermandades, a veces vienen hermandades como las que cantan para el 

Señor de los Temblores vienen a cantar por su día al Señor, creo que se llaman 

las Ch’aiñas, oramos, cantamos. (M. S. B. 54 años)  

4.2.7  Oraciones 

Las plegarias que se realizan al Señor de Phuchoorqo hay algunas 

especialmente dedicadas a él, están impresas en frente de la imagen, los fieles 

efectúan este acto antes del encendido de velas, cuando los devotos se aproximan 

delante del Señor y oran leyendo los escritos impresos. 

Una oración especialmente para el Señor de Phuchoorqo está ahí en la hojita, 

ahí dice amado Señor Jesús, te adoro con todo mi corazón, ahí en la hojita 

tenemos especialmente para el Señor de Phuchoorqo. (L. H. M. 50 años)  

Hay hojitas que están, eso rezamos a veces no los llevamos las hojitas, hay 

oraciones que están así anotaditas que son especialmente para el Señor de 

Phuchoorqo. (E. V. M. 37 años) 

Figura 7  

Imagen de las oraciones impresas en el recinto del Señor de Phuchoorqo. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota. La imagen muestra dos escritos de oraciones dedicadas al 
Señor de Phuchoorqo, impresos y dispuestos en su recinto, 
contienen plegarias e indicaciones para los fieles. 
 



 

 

102 

 

Figura 8  

Fotografía de los devotos orando al Señor de Phuchoorqo. 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

Nota. La imagen muestra a un joven ayudando a una devota a orar 
ante el Señor de Phuchoorqo. Debido a que ella no sabe leer, él le 
va leyendo y ella va repitiendo. 
 

Las oraciones que pronuncian al Señor de Phuchoorqo son del catolicismo, 

como el Padre nuestro, Credo, Ave maría, Salve, excepcionalmente entre los 

visitantes hay simpatizantes del protestantismo. 

Solamente conozco las oraciones como el Padre Nuestro, allá en la hojita hay 

para orar. (F. H. M. 54 años)  

Oramos el Padre Nuestro, el Ave María o Salve. (H. V. P. 53 años)  

El Padre Nuestro, tres Avemarías y un Gloria, con mucha fe. (M. F. A. 49 años)  

Padre nuestro, Credo, todo pues, hay está impreso las oraciones del Señor de 

Phuchoorqo. (S. Q. T. 64 años)  

Las plegarias al Señor de Phuchoorqo incluyen cánticos del catolicismo, 

entonan los que se realizan en los templos durante las misas; por otro lado, en 

ocasiones la deidad recibe la visita de integrantes de congregaciones o conventos, 

que cantan y oran el Santo Rosario conjuntamente que los fieles. 

Los cánticos, las oraciones como siempre en la misa, así igualito nomás 

cantamos y oramos el Padre Nuestro, hay hermanitas que vienen y cantan bien 

bonito y nos ayudan a orar, hacer el Rosario a veces. (Z. L. O. 53 años)  



 

 

103 

 

Figura 19  

Fotografía de los feligreses del Señor de Phuchoorqo orando en el recinto. 

              

 

 

 

 

 

 

 

 

Nota. Fotografía de los devotos orando ante la imagen del Señor de Phuchoorqo 
y la Virgen de las Mercedes. 

4.2.8 Rituales 

En el entorno del Señor de Phuchoorqo se realizan rituales en fechas ordinarias 

donde se efectúan oraciones, brindan ofrendas, curaciones de susto y otras 

expresiones de culto en épocas extraordinarias, pero en la festividad del 1 al 3 de 

mayo se realizan misas y procesiones. 

4.2.9 Misas 

El escenario del Señor de Phuchoorqo es parte del catolicismo, los sacerdotes 

de la iglesia de Anta celebran misas en el recinto el 2 y 3 de mayo, cabe anotar que 

las misas en honor al Señor no son frecuentes durante el año, solo en fechas 

señaladas.  

El 2 y 3 de mayo, el 2 de mayo es su fiesta de mi papá. Siempre he venido yo 

en los anteriores años. (A. V. H. 50 años)  

Viene el padre ya ahí hace la misa, rezamos, la señora arregla bonito el altar, 

el padre viene, igualito lo hace como en la iglesia. (M. S. B. 54 años)  



 

 

104 

 

Claro que sí, aquí se hace la misa el dos de mayo, la fiesta de las cruces es el 

tres de mayo, el padre viene hacer la misa, por lo tanto, venimos todos los 

devotos, hay almuerzo invitan a los asistentes. (S. Q. T. 64 años)  

El contenido de la misa en el recinto del Señor de Phuchoorqo por su 

aniversario es el mismo del que se realiza en el templo, el sacerdote lee el evangelio 

y explica rememorando a Cristo crucificado, la diferencia es en las ofrendas de los 

devotos (caldo, ponche, torta y otros) que posteriormente serán compartidas entre los 

presentes. 

El día que yo fui la misa era igual que en la iglesia no le veo diferencia, porque 

el padre habla del evangelio, tanto en iglesia como acá también nos habla la 

palabra de nuestro Señor, lo que es el evangelio también, es lo que he visto 

por su día el 2 de mayo, bueno, lo que he entendido es que la cruz nos hace 

recordar a nuestro padre, que está crucificado, es un solo padre para todos, 

después sirven ponche, torta, caldo. (M. F. A. 49 años)  

Es casi igual, pero siempre acá un poquito de diferencia, ¿por qué? porque 

todos estamos acá, estamos cantando, traemos la torta, traemos las ofrendas 

que traen las demás personas, entonces ya hay, en cambio en la iglesia esas 

cositas no se llevan. (L. H. M. 50 años)  

La mayoría de feligreses asisten a la misa, encienden su vela blanca 

considerada como designada para el Señor de Phuchoorqo, la mayoría proceden de 

lugares fuera del contexto, estos son por ejemplo de Arequipa, Cusco y otros lugares. 

Si bonita misa hace, acá mismo viene el padre hacer la misa, oran, todos los 

que venimos pues prendemos velita, estamos acá siempre, bien bonito lo 

celebra el padre, de Anta somos pocos, pero de todo sitio vienen más que todo, 

de lejos de Arequipa de Cusco vienen, de varios sitios, de Anta más bien somos 

pocos que vienen. (Z. L. O. 53 años) 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

105 

 

Figura 9  

Fotografía de la celebración de misa por el día del Señor de Phuchoorqo, 2008.   

 

Nota. La imagen muestra la celebración de la misa en honor al Señor de 
Phuchoorqo realizado en el recinto de culto. Ceremonia central de la festividad. 
Imagen del álbum de la familia. 

Figura 21  

Fotografía de la celebración de misa por el día del Señor de Phuchoorqo, 2022. 

  
Nota. La imagen expone la celebración de la misa en honor al Señor de Phuchoorqo 
efectuado en el recinto de culto 
 



 

 

106 

 

            Figura 22 

 Bendición final en la misa en honor al Señor de Phuchoorqo.                  

 

 

Nota. La imagen muestra el momento cuando el sacerdote imparte la 
bendición con el agua bendita a los fieles al concluir la misa. Imagen del álbum 
de la familia Velarde Puma. 

4.2.10 Procesiones 

La procesión del Señor de Phuchoorqo se desarrolla el día 3 de mayo, se porta 

el retrato de la deidad acompañado de la imagen de la Virgen de las Mercedes, el 

recorrido parte del recinto por la vía principal del poblado de Izcuchaca con dirección 

al templo para la realización de la misa. El 3 de mayo es día en que se celebra a nivel 

regional la fiesta de las cruces, y en esta ocasión, muchos fieles con cruces y danzas 

también están en procesión y se encuentran con el acompañamiento devocionario del 

Señor de Phuchoorqo. 

Sí he participado, tengo fotos y harta gente participa y en la procesión también 

sacamos a la Virgen de las Mercedes se lleva el retrato que está en el altar al 

templo y se celebra la misa con todos sus devotos, otras cruces más se juntan, 

se va por toda la calle principal a veces con danzas las otras cruces, pero al 

papá a veces el que ofrenda danza puede acompañar. (A. V. H. 50 años)  

Durante la procesión algunas cuadrillas de bailarines se unen y acompañan a 

la comitiva del Señor de Phuchoorqo; antiguamente, cuando la deidad estaba en 



 

 

107 

 

forma de árbol, los devotos acostumbraban a manera de juego, amarrar en una soga 

regalos como jarras, lavadores, ropas, entre otros obsequios.  

Más antes cuando estaba sola venía acá, andábamos, bueno, su cuadro lo que 

está allá, eso adornado sacan, cargan y a la iglesia, voluntariamente 

participaban, los que creen venían y hasta los bailarines así de un momento a 

otro aparecen para él, cuando se termina su misa para él, nos salimos en 

procesión así era antes y de ahí al entrar acá hacían así, jugaditas todas las 

frutas le amarraban, jarras, lavadores, ropitas así amarraba hacían jugar con 

los que veníamos hasta acá, los que se quedaban. (E. V. M. 37 años)   

Asimismo, después de la misa, en el retorno, muchas cruces que también están 

en procesión acompañan a la imagen del Señor de Phuchoorqo hasta la comisaría de 

Izcuchaca, ya que el recinto se ubica a esa altura, es necesario anotar que en el 

trayecto no se instalan altares ni descansos para orar. 

Sí, en procesión salimos con el papá lo sacamos y llevamos a la iglesia, de la 

iglesia le volvemos a regresar, así bailando le hacemos regresar con varias 

cruces en su día del papá, varias cruces vienen y le saludan al Señor de 

Phuchoorqo, así le saludan, por ejemplo, de cuatro personas que estamos 

llevando, así vamos bailando. (L. H. M. 50 años)  

Si, al día siguiente, el 3 de mayo llevamos su cuadro a la iglesia, luego de la 

misa, al retorno, la procesión de otras cruces nos acompaña, venimos hasta la 

puerta del puesto policial, hacen cebo, (esparcen regalos) no hay descansos 

ni altares en el trayecto. (S. Q. T. 64 años)  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

108 

 

     Figura 23 
 Procesión del Señor de Phuchoorqo el 3 de mayo. 

               
Nota. Recorrido del cuadro del Señor de Phuchoorqo por las calles principales 
del centro de poblado de Izcuchaca. Imagen del álbum de la familia Velarde 
Puma. 
 
Figura 24  

Procesión de la imagen del Señor de Phuchoorqo. 

  

Nota. Las imágenes muestran el inicio de la procesión del Señor de 
Phuchoorqo el 3 de mayo, después de la misa central. La imagen sagrada 
es llevada en anda, acompañada por cruces de diversas comunidades con 
sus mayordomos. 



 

 

109 

 

Figura 25 

Retorno de la imagen después de la procesión 

 

 

 

 

 

 

Nota. Retorno de la imagen acompañado de un sacerdote, acólitos y 
feligresía. 

 

4.2.11 Ofrendas  

Las ofrendas son parte fundamental de la devoción al Señor de Phuchoorqo y 

se presentan en distintas fechas del año, durante su festividad y en días de atención 

a los fieles. Estas manifestaciones de fe reflejan el compromiso de los devotos y la 

importancia de la tradición dentro de la religiosidad popular. (Marzal M. M., 1988) 

Durante los tres días de festividad en honor al Señor de Phuchoorqo, los 

creyentes llevan ofrendas que son colocadas en una mesa dispuesta junto al altar. 

Entre los elementos se encuentran panes, frutas, tortas, velas misioneras, comida y 

flores. Estos productos representan muestras de gratitud y fe, también simbolizan 

abundancia, la petición de bendiciones y deseos de fortalecer el vínculo espiritual con 

la imagen sagrada. La diversidad de ofrendas refleja la importancia del culto y el 

esfuerzo de los devotos por entregar lo mejor. 

Además de la festividad principal, la devoción al Señor de Phuchoorqo se 

mantiene a lo largo del año. En particular, los días martes y viernes, cuando se brinda 

atención a los fieles, se continúa llevando ofrendas, aunque con algunas variaciones 

en los productos. En estas ocasiones predomina alimentos procedentes de sus 



 

 

110 

 

cosechas, como papa, haba, choclo, entre otros, representando el fruto del trabajo 

agrícola y la conexión con la tierra. También es habitual la entrega de flores, velas 

misioneras, exvotos y otros elementos que refuerzan la devoción.  

Figura 26 

 Ofrendas y exvotos en honor al Señor de Phuchoorqo.   

 Nota. La imagen muestra una colección de ofrendas y exvotos entregados 
por devotos del Señor de Phuchoorqo. Entre los objetos destacan figuras de 
cerámicas con formas de zapato, animales como elefantes, caballos, conejos 
y otros símbolos que representan promesas cumplidas y agradecimientos por 
los milagros recibidos. 

Otro aspecto relevante de las ofrendas es la entrega de dinero, algunos devotos 

depositan en una bolsita colocada en la cruz. Este acto simboliza una contribución 

material para el mantenimiento del culto y puede interpretarse como gesto de gratitud 

o petición de favores divinos.  

Las ofrendas que los devotos presentan al Señor de Phuchoorqo como muestra 

de devoción son producto de sus cosechas como la papa, otros ofrendan alimentos 

adquiridos en el mercado como torta, flores y uvas, algunos el día de su celebración 

presentan alimentos cocidos como cuy, lechón, rocoto relleno y chicha. Estos dones 

donados reflejan el deseo de retribuir al Señor de Phuchoorqo por los favores 

concedidos y con anhelo de algún milagro 



 

 

111 

 

Yo le he traído su chicha, le he traído su choclo, su torta también voy a 

traer en su día, le traen otros devotos ese día cuyes, lechones, sus 

rocotos rellenos, más que todo, tortas, flores, frutas como uvas, las papas 

de sus mejores cosechas, yo le traigo porque lo quiero mucho y porque 

le agradezco por haberme concedido los milagros que le pedí. (A. V. 50 

años) 

Para los feligreses importa presentar ofrendas significativas al Señor de 

Phuchoorqo, sobre todo en su aniversario, para reforzar su vínculo con lo sagrado, 

por eso para presentar algunos dones se consulta con la mediadora y según ello se 

ofrenda vino, incienso y otros; los fieles según su voluntad presentan frutas y flores lo 

que refleja la variedad y flexibilidad de ofrendas.  

De toda clase, fruta, puede ser un kilo de plátano, un kilo de manzana, 

granadilla yo entregué en una canastita un año, así traía torta, otro año 

traje flores, entonces la mamita dice ¿qué cosa te quieres traer para ese 

día? no sé qué cosa será mamá me puede decir entonces me anota y le 

traigo por ejemplo damajuana que es un vino, le traigo, también le he 

traído incienso. (E. V. 37 años) 

Los piadosos expresan su profunda devoción a través de la entrega constante 

de frutas, panes, flores y comida, sin preocuparse por el destino final de las ofrendas, 

esto resalta el valor simbólico más que material. También, destaca la tradición 

comunitaria de encender velas blancas exclusivamente para ofrendar al Señor.  

A veces le traía fruta, panes, flores, pero más eran frutas, todas las veces 

que venía, le traía pan le colocaba ahí, lo dejaba bueno, no sé si lo comían 

o lo invitaban, ya pan, fruta, por ejemplo, uva, flores, las velitas no traemos 

de afuera, acá ya hay y compramos, le prendemos las blanquitas para el 

Señor por su día. (H. V. 53 años) 

Yo le presenté las flores, le traje kancachu le aprecio al papá, le llevo las 

flores siempre y las frutas también. (L. H. 50 años) 

La variación de ofrendas es relación dinámica con lo sagrado, donde cada 

elemento tiene significado en la tradición, desde ropa, fruta, flores, incienso y hasta 

productos como papa, oveja y coca, las ofrendas representan un acto de fe y gratitud. 



 

 

112 

 

La selección de estos elementos demuestra la importancia de ofrecer lo mejor, la 

participación de familiares en estas prácticas evidencia la transmisión generacional 

de la devoción al Señor.  

Así como le ofrezco, su ropita, frutas, otros años traigo incienso, otros 

años torta, flores, esas cosas. (M. S. 54 años) 

Traje, papa, oveja, como ofrenda (S. Q. 64 años) 

Siempre yo traigo tortita, a veces también mi hijito trae chuta, a veces 

también traemos florcitas, si son del valle traen fruta rica, coquita, o sea 

que todo lo mejor, lo mejor traen acá, uvas ricas. (Z. L. 53 años) 

Figura 27  

Ofrendas para el Señor de Phuchoorqo. 

Nota. Las figuras muestran las ofrendas llevadas y colocadas en el altar, 
como flores, frutas panes e incluso dinero. 

 

4.2.12 Baños terapéuticos  

En el ámbito del Señor de Phuchoorqo la curación de enfermedades se 

efectúa mediante baños terapéuticos, y están compuestos por diversas yerbas que 

se clasifican de acuerdo a las enfermedades. En la creencia de los encargados de la 

deidad los conocimientos de las propiedades curativas de las yerbas se basan en 

revelaciones del Señor a través de sueños de la mediadora. 



 

 

113 

 

Eso ha sido revelación del señor, en mi sueño me ordenó “tienes que curar a 

mis hijos que te visitan con yerbas, por algo he creado toda clase de yerbas y 

tienes que utilizar, en maceración, y para reposar”, todo es por revelación en 

mis sueños, yo antes no conocía, en mis sueños me dicta o me saca de noche 

en mis sueños por los cerros, ríos, chacras, entonces así me ha hecho conocer 

las yerbas, qué yerbas debo trabajar, hay yerbas malas y hay yerbas buenas, 

entonces por revelación ahora ya conozco, el Señor esta 21 años, ahora ya 

conozco toda clase de yerbas. (P. P. Q. 65 años, mediadora del Señor de 

Phuchoorqo) 

 

       Tabla 12  

Listado de yerbas 

 
Ortiga K’era Llak’e Maicha 

Retama Chirichiri Yahuar chunka Hierba de cáncer 

Chinchircoma Pilli pilli Trébol Sauco 

Molle Cedroncillo Malva Colay caballo 

Cardo mariano Hinojo Verbena Nihua 

Pitacllanku Muthuy Eucalipto Huamanpinta 

Giganton Muña San Pedro Penca de Tuna 

Zapatito 
amarillo 

   

Nota. Yerbas que se utilizan en los baños terapéuticos para el 
tratamiento de diversas enfermedades. 

 

 

 

 

 
 



 

 

114 

 

        Figura 28  

Selección de yerbas para el uso en baños terapéuticos.                

Nota. La imagen muestra a la intercesora seleccionando las yerbas para 
baños terapéuticos. 

 

Figura 29  

Preparación de los baños terapéuticos a base de yerbas.                       

              

 

 

 

 

 

 

 

 

 Nota. Se muestra a la intercesora haciendo reposar las yerbas 
para su aplicación en los baños terapéuticos. 

 



 

 

115 

 

La clasificación de yerbas a utilizarse en los baños terapéuticos cura diversas 

dolencias como inflamaciones de los nervios o músculos, otras yerbas son para curar 

bronquitis y asma, se maneja otra clasificación para casos de post parto, reumatismo, 

entre otros. Los tratamientos son de acuerdo con el diagnóstico de salud del paciente, 

cabe anotar que estos saberes se adoptan con la medicina científica, pues la persona 

encargada de baños terapéuticos en el recinto es enfermera. El tratamiento 

terapéutico se hace en tres sesiones de baños con duración de 15 a 20 minutos el 

baño; primero, el paciente pasa a una camilla por 15 o 20 minutos donde expulsan 

las toxinas a través del sudor; segundo, se aplica masajes y se les provee bebidas 

frescas; tercero, el paciente debe asistir en ayunas porque al final del proceso de 

curación se le suministra un purgante para limpiar el sistema digestivo.  

Cada tipo de yerbas es para diferentes tipos de dolencias, hay por ejemplo las 

yerbas antiinflamatorias que son para desinflamar los nervios, músculos, 

inflamaciones, otro tipo de yerbas es para los que tienen bronquitis, asma, todo 

eso y otro también es para personas que son las puérperas postpartos o con 

reumatismos son otro tipo de yerbas entonces así se emplea de acuerdo al tipo 

de dolencias o diagnóstico de cada paciente se seleccionan las yerbas 

entonces como yo tengo conocimiento de lo que es la  medicina científica, 

entonces empezamos a emplear todo eso, los baños se hacen por tres veces, 

en cada sesión entran al sauna sudan, botan las toxinas durante 15 a 20 

minutos luego se les saca a las camillas otros 15 a 20 minutos para que 

terminen de botar las toxinas mediante el sudor luego se les hace un masaje y 

se les da unos mates frescos entonces cada sesión es ese procedimiento en 

el tercer baño que le va a tocar el paciente viene en ayunas se baña después 

del baño, del masaje, todo eso sale y se les da su purga, es un purgante. (E. 

O. C. Z. 41 años)  

 

 

 

 

 

 

 



 

 

116 

 

Tabla 13  

Clasificación de yerbas 

Yerbas antiinflamatorias  Yerbas para males 

respiratorios  

Yerbas para prevenir 

inflamaciones e 

infecciones 

Malva  

Llantén 

Yahuarch’onca 

Maicha 

Yaque 

Quera 

Chinchircoma 

Cola de caballo 

Pilli pilli  

Ccana cana 

Gigantón 

Sábila 

Manzanilla  

Eucalipto 

Capulí 

Markhu 

Romero 

 

Romero 

Markhu  

Cedroncillo.  

Amato 

Flores de varios tipos 

A veces se les incluye 

también yerbas del valle. 

 

Nota. El cuadro muestra la clasificación de yerbas para diversas enfermedades.  

Antes de ingresar a las tinajas de agua caliente para el baño terapéutico, el 

paciente debe encender sus velas color amarillo para la salud, mientras se consumen 

las ceras, el doliente permanece en la tina donde se baña con agua de yerbas durante 

15 o 20 minutos que puede prolongarse conforme la comodidad del paciente. 

Te limpia todas las enfermedades, se evidencian en las velas, enfermedades 

del estómago, dolor de cabeza, dolor de espalda, orando tienes que prender 

tus velas y hacer arder, la señora te frota con la vela, te limpia ella misma, ahí 

adentro como en cajón te bañas con agua de hierbas, la señora recolecta 

bastante yerbas, de todas las espinas, hace hervir eso echa a una caja ahí se 

entra ahí largo rato remojas algo de 3 horas, es agua está caliente, te cura 

todas las enfermedades, todas las yerbas si el Señor de Phuchoorqo está 

bendiciendo esas yerbas, cuando sales del baños te hacen masajes, y el último 

día te dan para purgarte. (S. Q. T. 64 años)  



 

 

117 

 

Los baños terapéuticos curan diversas enfermedades como quistes, dolor de 

cintura, cabeza, del cuerpo en general, alivia dolores por fracturas, las velas actúan 

como medios de revelación del estado de salud que coincide con la situación real de 

los devotos.  

Esto del quiste, cuando tienes dolor de cintura, dolor de cabeza, cuando te está 

doliendo el cuerpo, fracturas, brazos rotos, a mí también me han hecho por el 

quiste que tengo y como le digo, no sabía que estaba embarazada pero la 

mamita me decía en tu velita sale, cuando me hacia el baño, el baño me hice 

varias veces para que no me duela mi cuerpo, para el cansancio. (E. V. M. 37 

años)  

Los feligreses estiman que los baños terapéuticos curan enfermedades difíciles 

como una paciente que padece de quiste en los ovarios y dolor articulares a la vez. 

La siguiente versión considera que los tratamientos efectuados en el recinto del Señor 

alivian enfermedades que incluso requerían intervención quirúrgica como el caso de 

extirpación quistes, en ese sentido los devotos ahorran recursos económicos. 

A mí me ha curado yo estaba mal de la matriz, de las rodillas, articulaciones, 

yo antes del baño fui al doctor y me dijeron que tenía quiste en mi ovario, me 

dijeron que me iban a operar, me dijeron que tenía que juntar plata, cinco mil 

soles para la operación, entonces, yo le dije que no, pero yo he venido desde 

los primeros días acá hacerme terapia, yo he botado así, yo me bañaba 

continuamente, martes, viernes, otro martes, otro viernes, así yo he botado 

unos coágulos de sangre, he botado como tres desde esa fecha, cuando yo fui 

a la doctora, la doctora me dijo que no tenía nada, estaba limpio. (L. H. M. 50 

años)  

Los pacientes que cumplieron con las tres terapias sienten alivio por un tiempo, 

luego comienzan a sentir malestares nuevamente y evalúan para retomar las terapías, 

por lo que el tratamiento a través de baños terapéuticos se hace sostenible en el 

tiempo y así fortalece su afiliación al entorno del Señor de Phuchoorqo. 

Yo, por ejemplo, la terapia que tomé era por dolor del estómago y por dolor de 

las rodillas que dolían las articulaciones, sí me calmó bastante porque ya he 

cumplido, pues, estaba pensando ahora, como ya pasó tiempito, pues, quiero 

empezar de nuevo a hacer terapia, si como le conté me hice tres veces el baño 

y terminé con la purga. (F. H. M. 54 años)  



 

 

118 

 

En el entorno del Señor, el tratamiento con baños terapéuticos se efectúan 

conforme la condición de salud del paciente; por ejemplo, para el que padece de 

hipertensión arterial entibian el agua caliente con agua de flores, de acuerdo a los 

conocimientos de la encargada y la comodidad del paciente. 

La primera vez, sentía que me asfixiaba, porque yo tengo presión alta, y el 

agua era caliente, poco que me asfixiaba, entonces, colocan agua caliente, 

primero es agua fría, luego lo entibian con agua de las flores y las yerbas, que 

ellos saben y luego, te metes ahí y te echan poco a poco, preguntándote si 

quema o cómo quieres, si quieres más caliente o tibio y ahí estás en reposo 

por lo menos 15 minutos, luego sales, y te hacen masajes. (H. V. P. 53 años)  

Con respecto a las propiedades curativas de los baños terapéuticos indican 

que curan toda clase de enfermedades como el colesterol elevado, infecciones, 

malestares en riñones, artrosis y otros.  

Articulaciones que están inflamadas, artrosis, te puede curar colesterol, más 

que todo infección, sobre todo el que tiene interiormente dañado los riñones, 

todas esas cosas cura, yo tenía artrosis, infección, todo el cuerpo, después 

entré a la terapia 3 veces me hice el baño y ahora me siento bien, a veces 

siento que algo me está dando, vengo y a veces me baño para que se me vaya 

el dolor. (M. S. B. 54 años)  

Entre los males que padecen los devotos incluyen la brujería que también se 

curan mediante baños terapéuticos, pues contiene espinas en las yerbas para los 

tratamientos, por ese motivo se considera que los baños revierten maldades como la 

envidia. 

Más que todo, dolor de los huesos, de los nervios, dolor de cabeza, así, todo 

te cura claro, es que tienes que aprender de qué cosa estás sufriendo, qué 

malestar te está molestando, todo eso, de acuerdo a eso, si hay envidia o 

maldad también de eso te cura, de brujería también te cura pues, porque la 

mamita ha hervido con espinas, de toda clase de yerba y te bañas con eso, sí 

calientito, rico te da sueño si estás bastante mal, ahí dentro del agüita a veces 

se duermen, hay personas, se duermen ahí, yo por ejemplo salí fresca, libre, 

así, tranquila salí, los baños en esas fechas cuando me he hecho bañar 

estaban entre 20 y 30 soles, ahora está 40 es que ahora ya pues con gas, 

antes con leña nomás hacía hervir ahora la mamá Plácida ya está cansadita y 



 

 

119 

 

todo, sí ya el humo y todo le afecta, con gas cocina en tremendas ollas, así en 

unas ollas grandes hace hervir el agua. (Z. L. O. 53 años)  

Figura 30  

Baños terapéuticos como práctica de sanación. 

 

Nota. Las imágenes muestran el proceso en el que un devoto recibe 
baños terapéuticos por parte de la intercesora; en la primera imagen 
se observa a un devoto sumergido en la bañera con el reposado de 
yerbas, en la segunda, después del baño el paciente pasa a un lecho 
y es cubierto con mantas para favorecer la transpiración y completar 
el tratamiento. 

   

4.2.13 Curaciones del susto 

Las curaciones de susto se efectúan al mediodía, hora exacta en el recinto del 

Señor, y encargada es la intercesora, para esto se utiliza un huevo para frotar al 

paciente, incienso para sahumear el ambiente y se enciende velas, se sabe que la 

curación de susto es solo en niños.  

Así con huevito, a las 12 en punto sí, a los niños les frota y le llama la mamá 

Placida al ladito de papá inciensito también prende y les sahumea, entonces, 

con inciensito, así a las 12 en punto llama a los niños y le prende sus velitas y 

ya está. (Z. L. O. 53 años)  



 

 

120 

 

Para la curación de susto primero se invoca al Señor de Phuchoorqo para 

sanar al paciente, después la frotación con huevo por diversas partes del cuerpo del 

niño o niña, luego en medio de su cabeza exclama el nombre del paciente. En cuanto 

a la hora, la mediadora afirmó que al mediodía la tierra tiene mayor predisposición de 

concurrir al recinto.   

A mí no me han hecho, pero si he visto como hace la mamita, tienes que traer 

huevito de la gallina, a las 12 en punto cura, le debes decir de dónde estás 

viniendo, nombre completo, como se llama tu bebé, más veo que se hace solo 

a bebitos y niños, nunca vi que se hace a mayores. (E.V. M. 37 años)  

 

La creencia que se tiene en algunos fieles respecto del por qué la mediadora 

no cura del susto a personas adultas, es que es mujer y de hacerlo tendría dificultades 

para conciliar el sueño, por lo que recomienda que la cura del susto a adultos lo hagan 

especialistas varones. 

A mí no, a mi hijo le han hecho, pero en sí no le han hecho, le iban a hacer 

pero como  él ya tenía 17 años, me dijo que mejor que lo haga con los otros 

papás, porque acá solo se hacía a los pequeños, a los niños, como la mamita 

que cura es mujer, dice que no le deja dormir de noche, por eso me 

recomendaba que yo llegue donde estaban los hermanos que son varones que 

a ellos no les hace asustar, mira, cuando son niños pequeños, le pasan con 

huevito, vela y pan, primero con el huevito, luego la señora creo que se lo lleva 

los huevos, supongo que le dará al perro porque es lo que veo ¿no? y el pancito 

creo que le pone en la cabecera de los pequeños y la vela lo prende. (H. V. P. 

53 años)  

Hay versiones referidas a la curación de susto que solo se realiza a niños, 

aunque afirman que hubo una persona femenina de 64 años que sufrió pavor con una 

serpiente, después de curar la consecuencia fue que la mediadora quedó afectada, 

por lo que no acepta curar a personas adultas. 

Te cura, a mí también me curó, me hizo asustar una serpiente, desde ahí ya 

no tengo miedo, te llama de tu nombre te hace sahumar con incensio te frota 

con huevo. (S. Q. T. 64 años)  

Los casos de curación de susto por intermedio del Señor de Phuchoorqo son 

diversos, como se lee en los precedentes y siguientes testimonios, donde se invoca 



 

 

121 

 

el alma de los pacientes utilizando huevo, incienso y velas, cabe mencionar que en 

los insumos no se requiere tierra extraída del lugar donde ocurrió el susto, pese a que 

la mediadora afirmó que este procedimiento está relacionado con la tierra. 

Yo no, pero he visto, te llama tu ánimo acá, te prende la velita, y te sahumea y 

con huevo te pasa y ya. (L. H. M. 50 años)  

Sí, sí veo varias personas que vienen con sus bebés y les curan y ya no vuelve 

ya, porque yo creo que si no vuelven es porque están sanitos. (M. F. A. 49 

años)  

A mí no, pero he visto, solo a niños vi que hace, la curación dura unos diez 

minutos así, la mamita lo frota con huevo, pide permiso al Señor y con huevo, 

con huevo lo cura. (M. S. B. 54 años)  

Figura 10  

Curación del susto 

   

 

 

 

 

 

 

 

Nota. Las imágenes muestran a la intercesora realizando la 
curación del susto con la frotación de huevo e invocando el alma 
a dos niños, al lado del altar del Señor de Phuchoorqo. 

 

 



 

 

122 

 

 CAPÍTULO V 

 DISCUSIÓN DE LA INVESTIGACIÓN 

Las creencias y prácticas religiosas respecto al poder milagroso del Señor de 

Phuchoorqo surge por versiones orales de dos miembros de una familia del centro 

poblado de Izcuchaca, que experimentaron revelaciones en hechos y sueños. La 

leyenda comenzó cuando intentaron talar un árbol para fines de construcción en su 

vivienda, lo que no fue posible, porque sufrieron extraños percances en su intento, 

como caídas y golpes; por la noche, antes del día siguiente para talarlo, soñaron que 

el elemento hierofánico les reclamaba en quechua por las agresiones físicas sufridas. 

Un integrante que es mujer, actual mediadora, soñó que estaba embarazada y dio a 

luz a un robusto bebé con el brazo amputado y astillado, el otro integrante que es hijo 

mayor de la intercesora, intentó talar el árbol, soñó que un hombre mayor le decía del 

por qué le hirió, y si continuaba lastimándolo lo dejaría inválido. Ambos soñantes al 

día siguiente socializaron sus sueños y recordando sus actividades del día anterior 

concluyeron que la Santísima Cruz del cerro Phuchoorqo se encantó en el árbol de 

su domicilio, por lo que decidieron no tocar el arbusto y acatar las indicaciones dadas 

en revelaciones.  

Al respecto, Takahiro Kato (2013) explica con el caso del Señor de Wimpillay, 

cuya aparición se produjo a partir de la narración oral de los pobladores de la zona, 

que cuentan de una cruz de piedra de color verde que yacía en los alrededores tomó 

posesión de un árbol de eucalipto con forma de cruz, donde apareció impregnada la 

imagen de Cristo en dos de sus lados, situación que consolidó su sacralización y 

posterior veneración. En cuanto a los sueños, en este contexto, Kato asegura que es 

un mecanismo de comunicación entre la deidad y la población devota. Las 

manifestaciones de devoción al Señor de Wimpillay impregnado en un árbol con forma 

de cruz, según el autor, trajo conflictos entre la iglesia y la feligresía, ya que el clero 

católico, en primer momento prohibió el culto al Señor de Wimpillay, debido a que el 

árbol se encontraba enraizado en la tierra, que era inconcebible venerar a una planta, 

pero finalmente a insistencia de los fieles fue aceptado con la condición de que el 

árbol fuese extirpado de raíz. Para el caso del Señor de Phuchoorqo, no se dispuso 

la prohibición de su culto por parte de la iglesia, ni hubo conflictos entre devotos y la 

iglesia, esto demuestra la presencia de sacerdotes que acuden al recinto donde está 



 

 

123 

 

la divinidad enraizada en la tierra para celebrar misas, aunque esto no signifique que 

haya sido aceptado por la iglesia como deidad oficial perteneciente al catolicismo.  

El comportamiento atento y menos restrictivo que muestra la iglesia con el 

entorno del Señor de Phuchoorqo, tal vez se deba en parte, en respuesta a las 

observaciones hechas al clero católico por su carácter burocrático y escasa presencia 

en la sociedad, como dice Marzal (2002) con una deficiente atención de la institución 

católica en los pueblos y que esa actitud hace que se desarrolle el catolicismo popular, 

en que los creyentes con bajo nivel de formación clerical despliegan y estructuran una 

peculiar religiosidad con el que dan sentido trascendental a su vida. En cuanto a la 

cruz, Millones y Tomoeda (2010) afirman, para el caso del Perú tiene su existencia 

desde épocas precoloniales donde no la adoraban, pero las cruces eran colocadas 

en lugares sagrados denominadas huacas, eso significa que tenía una posición 

importante en el contexto inca.  

En cuanto a la aparición de cruces con contenido hierofánico en tiempos post 

coloniales, los autores citados indican el caso de la Cruz de Pañalá en Mórrope - 

Lambayeque era parte de un árbol de algarrobo y al desprenderlo emanó sangre, 

posteriormente exigió culto a través de hechos y sueños, dicen que envenenó las 

aguas de la principal fuente de agua del lugar, por eso establecieron fechas de 

celebración el 10 y 11 de mayo. Millones y Tomoeda aseveran que en zonas rurales 

del Perú, los pobladores tras establecer una relación con las deidades pueden 

conversar, pedir ayuda y negociar con ellos, la respuesta de la divinidad se expresa 

en milagros, beneficios o también desgracias. Otro caso que exponen los autores, es 

la aparición de la Cruz de Quinuapata en Ayacucho, la historia indica que un hombre 

menesteroso solía sentarse en una roca a la sombra de un árbol de molle, después 

de un tiempo el hombre deja de asistir y aparece la imagen de Cristo crucificado en 

el arbusto de molle, de un tiempo, fue trasladado a la iglesia de Ayacucho donde 

reveló incomodidad, por lo que retornaron a la deidad a su lugar, donde se construyó 

un templo en el que actualmente se realizan ostentosas celebraciones. Como se lee 

en las investigaciones de antropólogos, las apariciones de elementos hierofánicos 

encarnados en árboles es usual en diferentes ámbitos del territorio peruano.  

El establecimiento del Señor de Phuchoorqo en la vivienda de la familia Velarde 

Puma mediante revelaciones en hechos y sueños conllevó a sacralizarse el lugar; al 



 

 

124 

 

respecto Eliade (1973) afirma que un espacio se sacraliza por presencia de un 

elemento sagrado al que lo denomina hierofanía, que se pone de manifiesto ante el 

hombre como algo divino completamente diferente a lo profano, lo cotidiano o común. 

También afirma que la manifestación de lo sagrado se produce desde formas más 

elementales, por ejemplo, a través de objetos como piedras, árboles y formas de 

revelación más complejas como la encarnación de Dios en el mismo hombre, como 

el caso de Jesús de Nazaret, hijo de la Virgen María y José en quien Dios se encarnó. 

Desde las revelaciones iniciales del Señor de Phuchoorqo a la intercesora y su 

hijo, mediante sueños y un árbol de eucalipto, se construyó el entorno de la deidad 

que paulatinamente congrega devotos quienes tienen la creencia que el Señor de 

Phuchoorqo les concede milagros cuando recurren a él mediante oraciones, súplicas, 

rituales a través de los cuales piden ayuda a la deidad en temas de salud, trabajo, 

estudio, dinero, amor, entre otras necesidades. Al respecto, Marzal (2005) afirma que 

los milagros son eventos que superan las capacidades reales de los devotos, se trata 

de intervenciones divinas que trasciende la lógica y limitaciones humanas, situación 

que reafirma la fe y devoción del creyente.  

Para Durkheim (1982) la creencia es una proposición que se da por cierta, sea 

esta verdadera o falsa en su contenido, el hecho de creer le confiere subjetivamente 

el estatus de verdadero. En este contexto, se aprecia en las versiones de informantes 

que aseguran fueron beneficiados por la gracia y poder del Señor de Phuchoorqo. En 

diferentes casos, que excede incluso a lo que Marzal afirma, que los fieles recurren 

al milagro por las carencias que hay en la sociedad, un bajo sistema sanitario, falta 

de ahorros, bajo nivel educativo, entre otros. Se ha encontrado casos en el entorno 

del Señor de Phuchoorqo, en el tema de salud, por ejemplo, en que algunos fieles no 

hallaron curarse de sus enfermedades en hospitales ni clínicas a pesar de tener 

recursos económicos, los devotos aseguran que el Señor de Phuchoorqo les curó 

males como cálculos biliares, mal de susto, infertilidad, malestares en el sistema 

nervioso y digestivo, entre otras dolencias; inclusive aseveran que la deidad les libró 

de intervenciones quirúrgicas. Asimismo, las entrevistas exponen la intervención de 

la deidad en el tema de trabajo, donde los devotos profesores lograron nombrarse, 

las personas dedicadas al negocio obtuvieron incremento en sus ganancias, los 

jóvenes con problemas en el ingreso a la policía consiguieron su objetivo, los 



 

 

125 

 

pobladores rurales experimentaron mejoría en la producción agropecuaria, de igual 

manera en aspectos de justicia, bienes, amor y otros.  

Los fieles consideran que cuentan con el apoyo de la deidad y, en consecuencia, 

recurren con frecuencia al entorno del Señor de Phuchoorqo. De esta manera, la 

devoción hacia esta divinidad se mantiene en el tiempo, y muchos se han convertido 

en devotos de "Papá Phuchoorqo", como ellos lo llaman, debido al poder milagroso 

que se le atribuye. En el marco de su potestad, esta deidad tiene la capacidad de 

conceder milagros a sus seguidores, así como de castigarlos por comportamientos 

inapropiados, tanto hacia otras personas como hacia la propia divinidad. En relación 

con el poder, Baulenas (2016) señala que, en el ámbito religioso, se refiere a fuerzas 

trascendentes atribuidas a las divinidades, las cuales pueden ser invocadas por los 

creyentes. En respuesta a estas invocaciones, dichas fuerzas se manifiestan 

mediante intervenciones que resaltan su omnipotencia, así como su capacidad de 

interactuar y modificar la realidad humana según su voluntad. En el contexto del Señor 

de Phuchoorqo, los feligreses imploran su intervención para aliviar sus carencias y 

dificultades; al obtener lo solicitado, consideran que han sido escuchados por la 

deidad. Esta situación revela que el Señor de Phuchoorqo cumple una función 

importante en el poblado de Izcuchaca: atender las necesidades más apremiantes de 

sus devotos. Al respecto, Malinowski (1984) sostiene que los complejos modos de 

comportamiento cultural deben abordarse en relación con los procesos orgánicos del 

cuerpo humano, así como con ciertos aspectos de la conducta, tales como los deseos, 

impulsos, emociones y disturbios fisiológicos, los cuales deben ser regulados por el 

conjunto de elementos culturales. En este sentido, dentro del entorno del Señor de 

Phuchoorqo y desde la perspectiva de la creencia, los fieles recurren a la deidad 

cuando enfrentan dificultades o carencias de diversa índole. Al considerar que sus 

problemas se resuelven, creen que el Señor de Phuchoorqo satisface no solo sus 

necesidades espirituales, sino también otras más urgentes, como la salud y el trabajo. 

Por ello, hay asistentes al recinto que son devotos desde hace varios años, algunos 

incluso desde la aparición del culto, hace ya 20 años. 

La comunicación e interacción de feligreses y la divinidad es permanente desde 

sus revelaciones iniciales a la intercesora y su hijo, las interacciones se producen 

mediante sueños en que el Señor de Phuchoorqo asume diversas personalidades 

como de niño, anciano y policía a través de los cuales hay una intercomunicación, 



 

 

126 

 

donde el protagonismo de la deidad es comunicativo, predictivo e interviniente; hay 

casos en que en los sueños la deidad hace curaciones, situación que posteriormente 

en la realidad se concreta. Según Pritchard (1976), en sus investigaciones entre los 

Azande, un pueblo nativo de África, los sueños se dividen en dos categorías: los 

relacionados con la brujería y las pesadillas, considerados negativos, y los sueños 

agradables, valorados como oraculares. El autor concluye que, en ambos casos, los 

sueños son oraculares, es decir, predictivos. En el entorno del Señor de Phuchoorqo, 

los sueños de los fieles también son considerados oraculares, ya que cuando sueñan 

con la deidad que puede manifestarse como un niño, un anciano o un policía, el 

significado es interpretado por la intercesora y los devotos como un vaticinio positivo, 

y se cree que estos sueños se cumplen en la realidad.  

En el contexto del culto al Señor de Phuchoorqo, los sueños oraculares de los 

devotos funcionan como símbolos sagrados en el sentido que propone Geertz (2003), 

ya que integran una visión del mundo (cosmología), una comprensión del ser 

(ontología) y una orientación moral. Estas experiencias oníricas, lejos de ser simples 

manifestaciones subjetivas, adquieren un valor normativo cuando son interpretadas 

por la intercesora como mensajes divinos. Así, lo que comienza como un hecho 

individual se transforma en una guía colectiva de acción, como en la determinación 

de los días del culto o el uso ritual de las velas de colores. Esta dinámica evidencia, 

como señala Geertz, la tendencia universal de las culturas a vincular lo moral con lo 

metafísico, mostrando que la ética de los devotos se construye a partir de una 

ontología sagrada revelada en los sueños.  

Con relación a los sueños, Takahiro Kato (2013) en su investigación sobre el 

Niño Compadrito encontró que los devotos a menudo tienen sueños con la deidad, 

por cuyo medio, les habla, consuela e indica cómo resolver sus problemas 

personales, por lo que los sueños con la divinidad refuerzan la fe de sus fieles y 

legitiman la santidad del Niño Compadrito. Kato indica que los sueños, en este caso, 

actúan como mecanismo cultural que, valida y perpetua la devoción, y tiene un papel 

importante en la experiencia religiosa que funciona como una comunicación divina 

que fortalece la relación entre creyentes y la figura sagrada. En este contexto, esta 

comunicación entre devotos y deidades mediante sueños son eventos que sucede a 

menudo en la religiosidad popular, en diversos puntos de la sociedad, en este caso 

en el ámbito del Señor de Phuchoorqo en Izcuchaca - Anta. 



 

 

127 

 

Las velas constituyen otro medio de comunicación con la deidad. Cuando los devotos 

las encienden en el recinto ritual, estas, al consumirse, dejan formaciones de diversa 

índole, las cuales son interpretadas por la intercesora. Conforme a los significados 

revelados por el Señor de Phuchoorqo, ella ofrece indicaciones específicas que 

orientan la toma de decisiones en distintos ámbitos de la vida, como la salud, el 

trabajo, los estudios, entre otros. Este tipo de práctica no se encuentra comúnmente 

en otros entornos del catolicismo popular. En relación con ello, Turner (1980) sostiene 

que los rituales son conductas vinculadas a la creencia en seres sobrenaturales, en 

los cuales el símbolo es la unidad básica que se manifiesta en objetos, actividades, 

relaciones, acontecimientos, gestos y unidades espaciales dentro del contexto ritual. 

Así, la relación entre el símbolo y el ser humano se expresa en términos de intereses, 

propósitos, fines y medios, los cuales pueden identificarse a través de la observación 

e inferencia durante el desarrollo de los rituales. Desde esta perspectiva, el ritual de 

las velas en el entorno del Señor de Phuchoorqo se realiza los martes y viernes, días 

en los que los devotos creen establecer contacto con la deidad a través de las velas 

de varios colores y la interpretación de la mediadora. Este acto ritual tiene como 

finalidad revertir situaciones críticas relacionadas con la justicia, la salud, el trabajo, 

el estudio, el amor, entre otros aspectos de la vida. Por ello, las velas se encienden 

reiteradamente durante los días de culto, según lo determinado por las formas que 

adoptan las ceras, las cuales también indican el número de velas que debe 

encenderse en cada sesión, hasta que la situación adversa se haya resuelto. En este 

contexto, los rituales comprenden tanto actos como objetos como las velas que 

desempeñan un rol simbólico y performativo dentro de la práctica religiosa. 

Respecto a los cambios que tiene la imagen del Señor de Phuchoorqo, algunos 

piadosos estiman que la deidad tuvo modificaciones en su rostro con el paso del 

tiempo, antiguamente tenía el semblante de niño y en la actualidad dicen que posee 

aspecto de anciano con barbas, otros fieles aseguran que el semblante de la deidad 

es fluctuante, es decir, inicialmente era de longevo, luego como niño y hoy en día 

tiene nuevamente aspecto de anciano. Empero, otras versiones aseveran que el 

Señor de Phuchoorqo en su festividad, cuando está acompañado de muchos devotos 

presenta una figura más reluciente, y cuando los fieles van retirándose, la imagen 

oscurece con el retrato algo moreno. Asimismo, algunos feligreses expresan que en 

años pasados el Señor, exactamente a las 12 del mediodía abría sus ojos y los 



 

 

128 

 

miraba, y en esta época no mira al mediodía, en este aspecto, también hay quienes 

creen que la imagen divina se mantiene igual.  

Al respecto, Kato (2013) refiriéndose al Niño Compadrito, basado en análisis 

de  relatos acopiados, los sueños de los devotos y los cambios físicos en la divinidad, 

afirma que con el transcurso del tiempo la deidad está cambiando en su forma 

corporal, como también en la creencia y culto de los fieles. En el entorno del Señor 

de Phuchoorqo, el transcurso del tiempo estableció una forma de religiosidad 

asociada a la medicina alternativa, cuya práctica incluye utilizar instrumentos e 

insumos de la medicina científica, como el uso de tensiómetro para medir la presión 

arterial, se prescriben vitaminas y medicamentos; en esta línea con el paso del 

tiempo, en el espacio del Señor de Phuchoorqo las atenciones en salud podrían 

acentuarse, por ser un tema crítico, la forma de creencia y culto también podrían tener  

modificaciones. La presencia de elementos de medicina tradicional y moderna para 

el tratamiento de enfermedades en un contexto religioso evidencia un proceso de 

hibridación; al respecto García Canclini (2001) manifiesta que el sincretismo en su 

sentido más amplio adhiere de forma simultánea diversos sistemas de creencias 

religiosas y no religiosas, situación que se observa en la doble o triple pertenencia 

religiosa, también se aprecia en muchas personas que recurren a medicinas 

indígenas y alopáticas para tratar ciertas enfermedades que se practican mediante 

rituales católicos o pentecostales. El autor afirma que la utilización sincrética de los 

recursos para la salud suele acompañarse de fusiones musicales y maneras 

multiculturales de organización social.  

En el entorno del Señor de Phuchoorqo hay referencias que entre los 

asistentes se encuentran personas que pertenecen al protestantismo por razones 

curativas. La ejecución de labores de curación se realiza mediante baños 

terapéuticos, masajes, curación de susto, entre otros, están asociados a la medicina 

tradicional y al campo religioso. Según Carmona (2018) la medicina tradicional está 

compuesta de carga ideológica y la enfermedad es un castigo resultado de las malas 

acciones; por tanto, el tratamiento de las enfermedades es psicoterapéutico, donde a 

través de rituales y ofrendas se recurre a la sugestión del paciente; en este contexto, 

el autor pone de ejemplo la enfermedad de susto o mancharisqa (asustado) cuyo 

restablecimiento es sugestivo porque en un ritual se exclama el nombre de la persona 

enferma para que una parte de su alma que está supuestamente perdido retorne a su 



 

 

129 

 

cuerpo. En el entorno del Señor de Phuchoorqo la intercesora realiza la curación de 

susto a niños en un ritual con oraciones y elementos como el huevo con el cual frota 

el cuerpo del paciente, como tambien exclama su nombre, el procedimiento de 

curación tiene carácter psicológico porque se piensa que el alma ha sido afectado. 

La organización en el ámbito del Señor de Phuchoorqo tiene una estructura de 

cuatro niveles; el nivel más alto lo ocupa la mediadora que tiene la función de 

recepcionar los mensajes divinos, interpretarlos y viabilizar comunicados y acciones 

en el devoto. El segundo nivel, lo ocupan las ayudantes de la mediadora, sus nueras, 

se dedican a las actividades curativas de los pacientes a través de baños terapéuticos 

y otros, además del cuidado del recinto de la divinidad. En el tercer nivel están los 

hijos de la intercesora, quienes asumen por turno el cargo central el 2 de mayo en la 

festividad del Señor de Phuchoorqo que se realiza cada año del 1 al 3 de mayo, el rol 

de turnos también incluye a la intercesora. El cuarto nivel, está constituido por los 

devotos quienes realizan voluntariamente el cargo del 3 de mayo en honor al Señor 

de Phuchoorqo. Este aspecto lo explica Paz Flores (1992) quien realizó la 

investigación denominada “El Señor de Teteqaqa se da buen trato” donde afirma que 

la organización de los fieles en referencia a la divinidad es jerárquica, compuesta por 

asociaciones que aseguran su continuidad y éxito en las celebraciones, una de ellas 

es la  asociación de mayordomos, cuya función es supervisar el desarrollo festivo y 

también buscar mayordomos cuando no hay voluntarios; otra asociación es de 

cargadores conformado por 14 miembros dirigidos por el párroco de La Recoleta, la 

asociación de Cofrados, compuesta por fieles con obligaciones concretas para la 

fiesta del año, ellos se identifican con detentes, cuyo tamaño es proporcional a su 

contribución que se gestiona a través de la hurk’a, se dice que este grupo recibe 

órdenes del Señor de Teteqaqa a través de sueños en que se presenta adoptando la 

forma de mendigo, niño y persona desconocida. En este contexto, la estructura 

organizativa de esta asociación religiosa se basa en roles definidos y con una fuerte 

tradición comunitaria, situación fundamental para la preservación de las festividades 

en honor al Señor de Teteqaqa. En este sentido la religiosidad popular en torno a una 

deidad se desarrolla en base a una organización jerárquica.  

La difusión de la presencia del Señor de Phuchoorqo y de su capacidad milagrosa a 

favor de sus devotos se realiza principalmente a través de la comunicación oral entre 



 

 

130 

 

personas, en diversas circunstancias y espacios, como negocios, centros educativos 

o redes de amistad. No se recurre a medios de información ni a propaganda formal 

para promover su culto. En relación con este aspecto, Sebastián (2019), en su 

investigación “Chicho” El niño milagroso de Ica: un caso de devoción y santidad 

popular, analiza el caso de un niño de nueve años que falleció durante el terremoto 

de 2007 y que, por sus presuntas revelaciones milagrosas, fue considerado un santo 

popular. La devoción hacia Chicho se expandió considerablemente gracias a diversos 

factores, entre ellos el papel activo de su madre en la promoción del culto, la 

participación de los devotos, y el uso de medios de comunicación y estrategias de 

comercialización impulsadas por personas y empresas del sector turístico, que 

contribuyeron a difundir el poder milagroso atribuido a esta figura. Sin embargo, el 

caso del Señor de Phuchoorqo es distinto. Se sostiene que esta deidad no desea que 

su culto ni sus cualidades milagrosas sean difundidos a través de los medios masivos 

de comunicación contemporáneos. 

  Entre los rituales que se realizan en el entorno del Señor de Phuchoorqo 

durante su aniversario, destacan las misas y procesiones llevadas a cabo los días 2 

y 3 de mayo, las cuales son presididas por representantes de la Iglesia católica. Sin 

embargo, en los días ordinarios de culto martes y viernes los miembros del clero no 

participan. En estas jornadas, los devotos realizan oraciones individuales propias del 

catolicismo, como el Padre Nuestro, el Ave María, el Credo, así como plegarias 

dirigidas específicamente al Señor de Phuchoorqo, a través de las cuales invocan su 

intervención milagrosa. Al respecto, Firth (1951) sostiene que el ritual se caracteriza 

por acciones formalizadas, repetitivas y simbólicas, y que cumple una función 

cohesionadora al fortalecer los valores y normas compartidas dentro de un grupo 

social. La participación en rituales, señala el autor, manifiesta la adhesión de los 

creyentes al orden social y contribuye tanto a su mantenimiento como a su adaptación 

constante. El caso del entorno del Señor de Phuchoorqo no es ajeno a esta lógica, ya 

que los fieles se agrupan y participan activamente en las misas y procesiones dirigidas 

por la Iglesia católica durante las fechas festivas, tal como sucede en otras 

celebraciones patronales, donde los rituales religiosos congregan a numerosos 

devotos. No obstante, a diferencia de otras festividades del ámbito de la religiosidad 

popular que suelen incorporar expresiones socioculturales como danzas, música, 

gastronomía, corridas de toros, presentaciones artísticas y espacios para el comercio, 



 

 

131 

 

en el caso del Señor de Phuchoorqo estos elementos tienen un protagonismo 

limitado. En su lugar, predomina una religiosidad centrada en la búsqueda de 

milagros, lo que confiere al culto un carácter más devocional que festivo. 

Según Milla (1983) la cruz andina o chakana es una forma de expresar la cruz del sur 

que se evidencia en la atmósfera en el mes de mayo, en tiempo de cosechas. En la 

época inka era un elemento relacionado a la astronomía, cuyas prácticas se 

realizaban mediante morteros con los que formaban espejos de agua; su presencia 

está en diversos complejos arqueológicos como Chan Chan, el Qorikancha, entre 

otros. Sánchez (2016) afirma que en la actualidad en el mundo andino no hay culto 

alguno en torno a la cruz cuadrada; sin embargo, en Lima los estudiantes 

huancaneños de la región Puno tuvieron la idea de cambiar el nombre de la fiesta del 

tres de mayo, con la festividad de la Chakana Cruz, y sobrepusieron la chakana sobre 

la cruz cristiana bajo el sustento ideológico de reivindicación de lo andino, cuyo 

discurso combina cristianismo popular, indianismo y marxismo. En este sentido, se 

aprecia que la cruz como elemento sagrado y cosmológico se utiliza de diferente 

forma en el ámbito popular, como símbolo religioso, festivo, curativo y de 

reivindicación. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

132 

 

 CONCLUSIONES 

1. La religiosidad popular en torno al Señor de Phuchoorqo en el Centro Poblado de 

Izcuchaca Anta comprende un conjunto de creencias y prácticas religiosas que se 

originan a partir de una revelación hierofánica. Esta manifestación sagrada se expresa 

en la encarnación de la Santísima Cruz que yace en el cerro Phuchoorqo en un árbol 

de eucalipto con forma de cruz, ubicado en la vivienda de una familia local de 

Izcuchaca. Este arbusto, convertido en hierofanía, manifiesta su poder y existencia 

ante los fieles mediante hechos extraordinarios, sueños y señales oraculares. Estas 

experiencias dan lugar a la conformación de una comunidad de devotos que expresan 

su fe mediante prácticas populares orientadas a la obtención de milagros en diversos 

aspectos socioculturales.  

El Señor de Phuchoorqo en el contexto de la religiosidad popular presenta una 

postura utilitaria y práctica, se caracteriza por ser resolutivo e interventivo ya que la 

deidad actúa de manera directa en la resolución de diversos problemas recurrentes 

que aquejan a sus fieles, especialmente en el ámbito de la salud. Las expresiones 

culturales artísticas como las danzas y la música tienen escasa relevancia.  

 

2. Las creencias populares que sostienen los devotos del Señor de Phuchoorqo 

indican que esta deidad posee la capacidad de otorgar milagros en situaciones de 

adversidad de diverso tipo, tales como la salud, el trabajo, la educación, la justicia, el 

amor, entre otros. Los fieles consideran que su poder milagroso permite revertir 

condiciones críticas en los aspectos citados. Asimismo, creen que el Señor de 

Phuchoorqo es capaz de emitir revelaciones oraculares a través de distintos medios 

y objetos, como los sueños, las velas de diversos colores y mediante la intervención 

de una intercesora. Otra creencia destacada es que la divinidad manifiesta cambios 

físicos visibles en su rostro y en su masa corporal.  

 

3. Las prácticas de culto que efectúan los devotos en honor al Señor de Phuchoorqo 

está conformado por rituales religiosos, ceremonias festivas, curaciones, actividades 

oraculares, organización comunitaria y difusión de la existencia de la deidad. Estas 

acciones reflejan la creencia en el poder milagroso de esta deidad. Los rituales 

combinan elementos del catolicismo con prácticas propias, como rezos específicos, 

ofrendas y encendidos de velas de diversos colores. La festividad principal, del 1 al 



 

 

133 

 

3 de mayo, incluye misas, procesión y encuentros comunitarios sin expresiones 

artísticas destacadas. Las actividades oraculares y curativas tanto físicas como 

psicológicas son dirigidas por la intercesora, figura central en la estructura 

organizativa del culto. La difusión de la existencia de la deidad y su potestad 

milagrosa se realiza exclusivamente de manera interpersonal, respetando la 

voluntad atribuida a la deidad de evitar la propagación masiva. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

134 

 

 RECOMENDACIONES 

 
Se observa que el entorno del Señor de Phuchoorqo realiza tratamientos de salud a 

partir de prácticas de medicina alternativa, complementadas con técnicas de medicina 

científica tales como medición de presión arterial y análisis sanguíneos con el 

propósito de garantizar la seguridad de los pacientes. Tras relatos consistentes de 

resultados positivos entre los devotos, se sugiere que las entidades públicas o 

privadas del sector salud apoyen esta iniciativa, proporcionando equipos médicos 

necesarios para optimizar su funcionamiento. 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

135 

 

BIBLIOGRAFÍA 

 

Acosta, M. (2018). El pensamiento crítico y las creencias religiosas. Sophia, colección 

de Filosofía de la Educación. Obtenido de 

https://doi.org/10.17163/soph.n24.2018.06 

Aragón Gutiérrez, C., & Aragón Gutiérrez, Y. K. (2015). Religiosidad popular en las 

festividades en torno al patrón San Cristóbal - Cusco. Tesis de pre grado. 

Universidad Nacional San Antonio Abad del Cusco, Cusco. 

Arguedas, J. M. (1943). Arguedas, J. (1943) La fiesta de la cruz Danza de los Sijllas. 

N° 2, Vol. 1. Revista del instituto americano del arte Cusco, 1(2). 

Arguedas, J. M. (1943). La fiesta de la cruz Danza de los Sijllas. Revista del instituto 

americano del arte Cusco, 1(2), 19-20. 

Baulenas, A. (2016). La divinidad Illapa poder y religión en el imperio inca. Arequipa, 

Perú: El lector. 

Bernal, C. A. (2010). Metodología de la investigación. Bogotá, Colombia: Pearson. 

Carmona, A. (2018). Cusco mágico. Obtenido de https://cuscomagico.com/wp-

content/uploads/2018/10/enfermedades-medicina-andina.pdf 

CENEPRED. (2018). Mapa de peligros y medidas de mitigacion ante desastres de la 

ciudad de Anta- Izcuchaca. Obtenido de 

file:///F:/EDZ_ANTA_comp.pdf/http://sigrid.cenepred.gob.pe/sigridv3/bibliotec

a/4327_mapa- de-peligros-y-medidas-de-mitigacion-ante-desastres-de-

laciudad-de-anta-izcuchaca.pdf. 

Coluccio, F. (1986). Cultos y canonizaciones populares de Argentina. Buenos Aires: 

Editorial Del Sol. 



 

 

136 

 

Creswell, J. (2007). ndagación cualitativa y diseño de investigación: Elección entre 

cinco enfoques. Thousand Oaks: Sage publications. 

Creswell, J. W. (2014). Diseño de investigación: Enfoques cualitativos, cuantitativos y 

mixtos. California, Estados unidos: Sage publications. 

Curatola, P. M., & Ziółkowski, M. S. (2008). Adivinacion y oráculos en el mundo andino 

antiguo. En M. Rostworowski, Peregrinaiones y procesiones rituales en los 

andes (págs. 181 - 204). Lima: Editorial de la Pontificia Universidad Catolica 

del Perú. 

Durkheim, E. (1982). Las formas elementales de la vida religiosa. Madrid: Akal editor. 

Eliade, M. (1973). Lo sagrado y lo profano. Madrid: Guadarrama. 

Firth, R. (1951). Elements of Social Organization. California: Watts. 

Flores, J., Kuon, E., & Samanez, R. (2009). Cuzco el lenguaje de la fiesta. Lima, Perú: 

Banco de crédito. 

García, N. (2001). Culturas Híbridas, estrategias para entrar y salir de la modernidad. 

Buenos Aires, Argentina: PAIDÓS. 

Geertz, C. (2003). La interpretacion de las culturas. Barcelona: Editorial Gedisa, S.A. 

Hammersley, M., & Atkinson, P. (2007). Ethnography Principles in practice Third 

edition. Canada: British Library Cataloguing in Publication Data. 

Hocart, A. (1952). "Mito, Ritual y Costumbre", Ensayos Heterodoxos. España: Siglo 

XXI de España editores, S.A. . 

Hocart, A. (1952). "Mito, Ritual y Costumbre". Ensayos heterodoxos. España: Siglo 

XXI de España editores, S.A. 

Hocart, A. (1952). "Mito, Ritual y Costumbre". Ensayos heterodoxos. España: Siglo 

XXI de España editores, S.A. 



 

 

137 

 

Huayhua, R., & Zumina, C. M. (2024). La comparsa Mestiza Qoyacha en la 

peregrinación al Señor de Qoyllurit'i: Caso comunidades de Araycalla y 

Anyarate "Nación Paruro" año 2022. Tesis de pre grado, Universidad Nacional 

de San Antonio Abad del Cusco, Cusco. 

INEI. (2017). Censos nacionales 2017: XII de población, VII de vivienda y III de 

comunidades indígenas. Obtenido de 

https://censo2017.inei.gob.pe/resultados-definitivos-de-los-censos-

nacionales-2017/ 

Julia, C. (2010). El milagro en la construcción del culto a Nuestra Señora de 

Copacabana (virreinato del Perú, 1582-1651). Estudios Atacameños 

Arqueología y Antropología Surandina, 35-56. 

Kato, T. (2013). Tejido de sueños, imágenes y fiestas en el mundo andino. Lima: 

Fondo Editorial del Congreso del Perú. 

Malinowski, B. (1984). Una teoría científica de la cultura. Madrid: SARPE. 

Marzal, M. (2005). Los santos y la trasformación religiosa del Perú colonial. Lima, 

Perú: Pontificia universidad católica del Perú. 

Marzal, M. M. (1988). La transformación religiosa peruana. Lima: Pontificia 

Universidad Católica del Perú. 

Marzal, M. M. (2002). Tierra encantada. Tratado de antropología religiosa de América 

Latina. Madrid: Editorial Trotta. S.A. 

Maxwell, J. A. (2013). Diseño de investigación cualitativa: un enfoque interactivo. 

Thousand Oaks, California: SAGE Publications, Inc. 

Milla, C. (1983). Génesis de la cultura andina. Lima, Perú: Colegio de arquitectos del 

Perú. 



 

 

138 

 

Millones, L. (1999). Dioses Familiares: Festivales populares en el Perú 

contemporáneo. Lima: Fondo editorial del congreso del Perú. 

Millones, L., & Hiroyasu, T. (2010). La cruz del Perú. Lima: Fondo Editorial del 

Pedagógico San Marcos. 

Mucipalidad Provincial de Anta. (2015). Plan de desarrollo de Anta. Obtenido de 

https://es.scribd.com/doc/275799718/Plan-de-desarrollo-de-Anta- al-2015-

FINAL-pdf. 

Olivas Weston, M. (1999). Peregrinaciones en el Perú. Lima: Fondo editorial de la 

Escuela profesional de Turismo y Hotelería de la Universidad San Martín de 

Porras. 

Patton, M. Q. (2002). Métodos de investigación y evaluación cualitativos (3.ª ed.). 

London: Thousand Oaks, CA: Sage Publications. 

Paz Flores, P. (1992). “El señor de Teteqaqa se da buen trato”. En H. Tomoeda, & F. 

O. A., El Qosqo. Antropología de la Ciudad (págs. 229 - 269). Cuzco: Ministerio 

de educación del Japón & Centro de estudios andinos Cusco - CEAC. 

Pritchard, E. E. (1976). Brujería, magia y oráculos entre los Azande. Barcelona: 

Editorial Anagrama. 

Quispe, E. (2020). Aspectos Socio-culturales del proceso de urbanización en el 

poblado de Izcuchaca. Tesis, Universidad Nacional de San Antonio Abad del 

Cusco, Cusco. Obtenido de 

https://repositorio.unsaac.edu.pe/handle/20.500.12918/5556 

Quispe, L. (2017). “Mejoramiento de la Transitabilidad Vehicular y Peatonal del Jirón. 

Arica Tramos 1, 2, 3 y 4, de la Urbanización María Candelaria del Distrito de 

Anta, Provincia de Anta y Departamento del Cusco”. Tesis , Universidad Alas 



 

 

139 

 

Peruanas, Cusco. Obtenido de 

https://repositorio.uap.edu.pe/handle/20.500.12990/3277 

Sampieri, H. (2014). Metodologia de la investigacion (6ta edicion). España: McGraw-

Hill Interamericana de España S.L. 

Sánchez, C. D. (2016). La Chakana y la Cruz cristinana: rituales religión, fiestas, 

ideologías y simbologías en los conjuntos de sikuris urbanos. Arqueología y 

sociedad, 1(32), 533-554. 

Sebastian, J. (2019). Tesis de post grado. “Chicho” El niño milagroso de Ica: Un caso 

de devoción y santidad popular. Pontificia Universidad Católica del Perú, Lima. 

Obtenido de /tesis.pucp.edu.pe/repositorio/bitstream/handle/ 

Seligmann, L. J. (2015). La vida en las calles. Cultura, poder y economía entre las 

mujeres de los mercados del Cusco. Lima: IEP Instituto de Estudios Peruanos. 

Taylor, S., & Bogdan, R. (1987). Introducción a los métodos cualitativos de 

investigación, la búsqueda de significados. barcelona, España: Paidós. 

Turner, V. (1980). La selva de los símbolos, aspectos del ritual ndembu. Madrid: Siglo 

xxi de espai\a editores, s.a. 

Turner, V. W. (1973). Simbolismo y Ritual. Lima: Pontificia Universidad Católica del 

Perú. 

Yin, R. K. (2018). Investigación y aplicaciones de estudios de caso: Diseño y métodos 

(6.ª ed.). California : Thousand Oaks, CA: Sage publications. 

Zabaleta, I. (2005). Ficha técnica de sincretismo religioso y los cultos animistas, la 

santería, el vudú. Madrid, España: Edimat. 

 

 



 

140 

 

 ANEXOS 

MATRIZ DE CONSISTENCIA 

Problema Objetivos Temática Metodología  Categorías 
Pregunta general 
 
a) ¿Cómo es la 
religiosidad popular en 
torno al Señor de 
Phuchoorqo en el 
centro poblado de 
Izcuchaca Distrito de 
Anta-Cusco, 2023? 
 

 

Objetivo General 
a) Comprender como es la 
religiosidad popular en 
torno al Señor de 
Phuchoorqo en el centro 
poblado de Izcuchaca 
Distrito de Anta-Cusco. 
 

 
 
 

 
 
 
 

 
 
Religiosidad 
popular 

Método 
El método que se 
empleó en la 
Investigación 
partió de los 
enfoques 
fenomenológicos 
y etnográficos 
Técnicas 
Son la 
observación 
participante y la 
entrevista 
estructurada 
Instrumentos 
Cuestionario de 
entrevista, guía 
de observación, 
cuaderno de 
campo, 
grabadora y 
cámara 
fotográfica 

Creencias 
religiosas 
populares 
Milagros en salud 
Milagros en trabajo 
Milagros en justicia 
Milagros en amor 
Milagros en bienes 
Milagros en estudios
  
Creencia en castigos 
mediante accidentes. 
Otras desgracias 
Creencia en Sueños 
Creencia de la 
revelación mediante 
velas. 
Creencia en cambios 
en la imagen de la 
hierofanía. 
 
Prácticas religiosas 
populares 

Preguntas 
específicas 
 
a) ¿En que consisten 
las creencias 
relacionadas al Señor 
de Phuchoorqo en el 
poblado de Izcuchaca 
Distrito de Anta-
Cusco? 

Objetivos específicos 
a) Identificar las creencias 
relacionadas al Señor de 
Phuchoorqo en el poblado 
de Izcuchaca Distrito de 
Anta-Cusco 

 
b) Describir que prácticas 
de culto efectúan los 
devotos en honor al Señor 
de Phuchoorqo en el 



 

141 

 

 
 
b) ¿Qué prácticas de 
culto efectúan los 
devotos en honor al 
Señor de Phuchoorqo 
en el poblado de 
Izcuchaca Distrito de 
Anta-Cusco? 

 
 
 
 
 
 

poblado de Izcuchaca 
Distrito de Anta Cusco. 
 

Organización 
Difusión 
Participación  
Cargo 
Devoto 
Celebración festiva 
Oraciones 
Rituales 
Misas 
Procesiones 
Ofrendas 
Baños terapéuticos 
Curaciones del susto 

 


