
UNIVERSIDAD NACIONAL DE SAN ANTONIO ABAD DEL CUSCO 

FACULTAD DE CIENCIAS SOCIALES  

ESCUELA PROFESIONAL DE ANTROPOLOGÍA  

 

 

 

 

TESIS 

 
PRESENTADO POR: 

Br. ELVIN SUPA USCA 

 

PARA OPTAR AL TITULO PROFESIONAL 

DE LICENCIADO EN ANTROPOLOGIA  

 

ASESOR: 

Dr. FLAVIO SALAS OBREGON  
 

  

 

  

LA VIDA EN LA COMUNIDAD NATIVA DE SHIVANKORENI – 

DISTRITO DE MEGANTONI: UNA MIRADA ENDOGENA Y 

EXÓGENA 2024 

 

CUSCO  -  PERÚ

2026









2 
 

DEDICATORIA  

 

A mi querida madre por su apoyo incondicional 

durante toda esta etapa de estudiante, que sin el 

apoyo no hubiera sido posible lograrlo y a mi 

asesor cuya contribución han sido fundamentales 

para enriquecer esta tesis, agradezco la paciencia y 

el compromiso. 

A mis hermanos por las muestras de apoyo en mis 

decisiones. 

 

Elvin Supa Usca 

  



3 
 

AGRADECIMIENTO  

 

 A la Universidad Nacional San Antonio Abad del Cusco, por la 

contribución al desarrollo del Cusco y del país. Por la formación 

basada en valores y principios éticos. 

 Los docentes de la Carrera Profesional de Antropología de la 

UNSAAC han sido fundamentales para mi formación y 

desempeño académico, al brindarme sólidos conocimientos 

teóricos, prácticos y culturales, los cuales me han motivado e 

inspirado por el camino de la investigación antropológica. 

A los pueblos indígenas del bajo Urubamba que guardan el 

abundante conocimiento ancestral de armonía con la vida y la 

naturaleza,  

Agradecimiento a la comunidad nativa de shivankoreni. 

Así mismo a los entrevistados quienes me brindaron valiosa 

información durante la ejecución del presente trabajo de 

investigación 

A Hilbert italiano Silva jefe de la comunidad nativa de 

shivankoreni. A nelly Mantaro, Fidel Vargas y a Roberto Mavite  

y toda la comunidad que contribuyeron de alguna forma esta 

tesis.  

 

Elvin Supa Usca 

  



4 
 

ÍNDICE  

 
DEDICATORIA ............................................................................................................ 2 

AGRADECIMIENTO ................................................................................................... 3 

ÍNDICE .......................................................................................................................... 4 

ÍNDICE DE TABLAS ................................................................................................... 8 

ÍNDICE DE FIGURAS.................................................................................................. 9 

ABREVIATURAS ....................................................................................................... 10 

GLOSARIO DE TÉRMINOS EN PALABRAS MATSIGENKA – ESPAÑOL ........ 12 

RESUMEN .................................................................................................................. 14 

ABSTRACT ................................................................................................................. 15 

INTRODUCCIÓN ....................................................................................................... 16 

CAPÍTULO I  PLANTEAMIENTO DEL PROBLEMA, MARCO TEÓRICO Y 

ASPECTOS METODOLÓGICOS .......................................................................................... 18 

1.1. Problema de investigación ........................................................................................... 18 

1.2. Formulación del problema ........................................................................................... 21 

1.2.1. Pregunta general .................................................................................................... 21 

1.2.2. Preguntas específicas ............................................................................................ 22 

1.3. Objetivos ...................................................................................................................... 22 

1.3.1. Objetivo general .................................................................................................... 22 

1.3.2. Objetivos específicos ............................................................................................ 22 

1.4. Justificación.................................................................................................................. 22 

1.5. Marco teórico ............................................................................................................... 23 

1.5.1. Teoría del cambio cultural .................................................................................... 23 



5 
 

1.5.2. Teoría de la modernidad ....................................................................................... 24 

1.5.3. Teoría de la antropología del desarrollo ............................................................... 26 

1.5.4. Teoría de la dependencia /colonialidad del poder ................................................. 27 

1.5.5. Teoría del etnodesarrollo ...................................................................................... 27 

1.5.6. Teoría de la autoidentificación de pueblos originarios ......................................... 28 

1.5.7. Perspectiva de la resistencia cultural .................................................................... 29 

1.5.8. Antropología ecológica / ecología política ........................................................... 30 

1.6. Estado del arte .............................................................................................................. 31 

1.6.1. Antecedentes nacionales ....................................................................................... 34 

1.6.2. Antecedentes regionales ........................................................................................ 35 

1.6.3. Antecedentes locales ............................................................................................. 36 

1.7. Marco conceptual ......................................................................................................... 39 

1.8. Metodología de la investigación .................................................................................. 42 

1.8.1. Tipo, nivel y enfoque de investigación ................................................................. 42 

1.8.2. Método .................................................................................................................. 43 

1.8.3. Diseño de investigación ........................................................................................ 43 

1.8.4. Técnicas de investigación ..................................................................................... 43 

1.8.5. Instrumentos de investigación ............................................................................... 44 

1.8.6. Unidad de análisis y observación .......................................................................... 44 

1.8.7. Población y muestra .............................................................................................. 45 

1.8.8. Procesamiento y método de análisis ..................................................................... 46 

1.8.9. Aspectos éticos de la investigación ....................................................................... 46 

1.8.10. Acercamiento y entrada al campo .................................................................. 46 

CAPÍTULO II  CARACTERÍSTICAS GENERALES DEL ÁMBITO DE ESTUDIO

.................................................................................................................................................. 48 

2.1. Ubicación geográfica ................................................................................................... 48 

2.2. Aspectos generales de la comunidad nativa de Shivankoreni ...................................... 49 



6 
 

2.3. Reconocimiento legal ................................................................................................... 49 

2.3.1. Adjudicación de tierras a la Comunidad Nativa de Shivankoreni ........................ 49 

2.4. Clima ............................................................................................................................ 50 

2.5. Proceso de ocupación histórica de los Machiguengas del Bajo Urubamba ................. 51 

2.5.1. Época del caucho: migraciones forzadas .............................................................. 51 

2.5.2. Época de las misiones católicas: del desplazamiento al sedentarismo ................. 52 

2.5.3. El ingreso del Instituto Lingüístico de Verano (ILV) ........................................... 54 

2.5.4. Actividades extractivas de la madera .................................................................... 54 

2.5.5. Reforma Agraria en el Bajo Urubamba ................................................................ 55 

2.5.6. Inicio de las actividades extractivas de gas ........................................................... 55 

2.5.7. Ingreso de la ONG CEDIA ................................................................................... 56 

2.5.8. Presencia de la Municipalidad de Megantoni ....................................................... 56 

2.6. Población ...................................................................................................................... 58 

2.7. Acceso y vías de comunicación ................................................................................... 58 

2.7.1. Límites .................................................................................................................. 58 

2.8. Aspectos sociales ......................................................................................................... 60 

2.8.1. Educación .............................................................................................................. 60 

2.8.2. Agua y saneamiento .............................................................................................. 60 

2.9. Salud ............................................................................................................................. 61 

2.9.1. Acceso a servicios de salud ................................................................................... 61 

2.9.2. Población afiliada al Seguro Integral de Salud (SIS) ............................................ 62 

2.10. Transporte .............................................................................................................. 62 

2.11. Idioma y autoidentificación étnica ........................................................................ 62 

2.12. Aspectos económicos ............................................................................................ 63 

2.12.1. Agricultura ..................................................................................................... 63 

2.12.2. Ganadería ....................................................................................................... 64 

2.12.3. Servicio de energía eléctrica .......................................................................... 64 



7 
 

2.12.4. Servicio de limpieza pública .......................................................................... 64 

2.12.5. Saneamiento básico ........................................................................................ 65 

CAPÍTULO III  MODO DE VIDA EN LA COMUNIDAD NATIVA DE 

SHIVANKORENI: RESISTENCIA ENDÓGENA Y LA IMPOSICIÓN DE MODELO DE 

DESARROLLO EXÓGENO ................................................................................................... 66 

3.1. Prácticas endógenas en el modo de vida de la comunidad nativa de Shivankoreni – 

distrito de Megantoni ........................................................................................................... 66 

3.1.1. Características culturales ....................................................................................... 66 

3.1.2. Características sociales ......................................................................................... 92 

3.1.3. Característica económica ...................................................................................... 97 

3.1.4. Festividades ........................................................................................................... 97 

3.2. Desarrollo exógeno en el modo de vida de la comunidad nativa de Shivankoreni – 

distrito de Megantoni ......................................................................................................... 102 

3.2.1. Entidades privadas: Empresas de gas.................................................................. 102 

3.2.2. Entidades públicas: Desarrollo desde el gobierno local ...................................... 104 

3.2.3. La religión ........................................................................................................... 115 

3.3 DISCUSION DE RESULTADOS ............................................................................... 117 

CONCLUSIONES ..................................................................................................... 120 

RECOMENDACIONES ............................................................................................ 122 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS....................................................................... 125 

ANEXOS ................................................................................................................... 129 

Anexo 1: Matriz de consistencia ........................................................................................ 130 

Anexo 1: Traducción de la información de campo ............................................................ 131 

Anexo 3: Documentos de la comunidad nativa Shivankoreni ........................................... 148 

Anexo 4: Fotografías del trabajo de campo ....................................................................... 154 

Anexo 5: Estatuto comunal ................................................................................................ 187 



8 
 

 
 

ÍNDICE DE TABLAS 

Tabla 1  Unidad de análisis y observación .............................................................................. 44 

Tabla 2  Especies de caza en la comunidad Shivankoreni ...................................................... 86 

Tabla 3  Especies de peces en los ríos Camisea ...................................................................... 90 

Tabla 4  Comunidades del área de extracción del Proyecto Camisea ................................... 102 

 

  



9 
 

 ÍNDICE DE FIGURAS 

Figura 1  Plano de la comunidad nativa de Shivankoreni....................................................... 48 

Figura 2  Ubicación referencial de los barrios de la comunidad ............................................ 50 

Figura 3  Línea del tiempo de la comunidad nativa de Shivankoreni ..................................... 57 

Figura 4  Imagen satelital de la Comunidad Nativa de Shivankoreni .................................... 59 

Figura 5  Ubicación referencial de los barrios de la comunidad ............................................ 59 

Figura 6  Calendario festivo de la comunidad ........................................................................ 98 

 

  



10 
 

ABREVIATURAS 

CC.NN: Comunidades Nativas. 

CEDIA: Centro para el Desarrollo Indígena Amazónico 

APAFA: Asociación de Padres de Familia 

EIB: Educación Intercultural Bilingüe 

E.U: Esquema Urbano. 

ILV: Instituto Lingüístico de Verano. 

CGBU. Comité de Gestión del Bajo Urubamba. 

GSP: Gasoducto Sur Peruano. 

PMA: programa de Monitoreo Ambiental comunitario. 

IBC: Instituto del Bien Común 

MINCUL: Ministerio de Cultura 

MINEDU: Ministerio de Educación 

ONG: Organismos No Gubernamentales 

INDEPA: Instituto Nacional de Desarrollo de Pueblos Andinos, Amazónicos y 

Afroperuanos 

PIACI: Pueblos Indígenas en Situación de Aislamiento y en Situación de Contacto 

Inicial 

PGC: Proyecto Gas de Camisea 

SINAMOS: Sistema Nacional de Apoyo a la Movilización Social 

TGP: Transportadora de gas del Perú.  

CNPC: China National Petroleum Corporation. 

P.V. L: Programa de Vaso de Leche  

JASS: Juntas Administradoras de Servicio y Saneamiento  

GERAGRI:  Gerencia Regional de Agricultura de Cusco. 



11 
 

MDM: Municipalidad Distrital de Megantoni 

MIDIS: Ministerio de Desarrollo e Inclusión Social del Perú. 

  



12 
 

GLOSARIO DE TÉRMINOS EN PALABRAS MATSIGENKA – ESPAÑOL 

• Matsonsori - tigre  

• Maniro -venado 

• Kamatikia -rio abajo 

• Tseka -comida 

• Niateni- quebrada 

• Norponi- plátano 

• Poreatsiri -sol 

• Shimpénashi -roza 

• nia: rio  

• oviroki: masato  

• Tsimi  - colpa  

• Kapankirigape -aves  

• Pijiri-   murciélago  

• Pangosike  - casa  

• Maeni- oso 

• Apatatora pangotsi   -centro poblado  

• Itimaigira parani -donde vivieron antes  

• Ikitataganirakamachirini. - Panteón  

• Tsamairintsi   - chacra  

• Pitotsi -canoa  

• Shima -peces  

• Inchatoshi   - arboles  

• Oshi -hojas para techos  

• Kamonashi -palmeras  



13 
 

• Poshiniripage -Animales de casa  

• Inposhitoni -demonio del agua  

• Segamai -maligno del monte  

• Otishi -cerros  

• Inkaare -cocha  

• Avotsi -caminos  

• Atava gallina  

• Igipatsite -territorio. 

• Piri piri -conjunto de plantas medicinales  

• cashiri: luna 

• tasorintsi:Dios creador de los machiguengas 

  



14 
 

 

 

 

  

  

RESUMEN

La presente investigación se llevó a cabo con el objetivo principal de describir el modo de vida

en la comunidad nativa de Shivankoreni  –  distrito de Megantoni a partir de las fuerzas internas

y  externas.  Metodológicamente,  el  trabajo  se  desarrolló  con  un  tipo  de  investigación

cualitativo,  de  nivel  descriptivo,  con  método  inductivo  y  diseño  etnográfico.  La  técnica

empelada fue la observación no estructurada, y las entrevistas abiertas, la unidad de análisis

fueron  la  comunidad  nativa  de  Shivankoreni  y  las  unidades  de  observación  las  fuerzas

endógenas y exógenas, y la población fueron las 146 familias, considerando como muestra a

10 miembros elegidos a conveniencia. Los resultados más resaltantes fueron que la comunidad

de  Shivankoreni  mantiene  su  identidad  cultural  y  organización  tradicional,  con  la  asamblea

comunal como máxima autoridad, el uso del idioma matsigenka y una economía basada en la

agricultura,  pesca  y  caza  de  subsistencia.  Sin  embargo,  enfrenta  transformaciones  por  la

presencia  de  empresas,  proyectos  estatales  y  la  globalización.  En  conclusión,  la  comunidad

vive  un  proceso  de  cambio  y  adaptación,  combinando  prácticas  ancestrales  con  elementos

modernos, lo que refleja una convivencia en tensión entre la tradición y la modernidad

Palabras clave:  Exógeno,  Endógeno,  Matsigenka,Shivankoreni



15 
 

ABSTRACT 

The present research was carried out with the main objective of describing the way of life in 

the native community of Shivankoreni – district of Megantoni, based on internal and external 

forces. Methodologically, the study was developed with a qualitative type of research, 

descriptive level, inductive method, and ethnographic design. The techniques used were 

unstructured observation and open interviews. The unit of analysis was the native community 

of Shivankoreni, while the units of observation were the endogenous and exogenous forces. 

The population consisted of 146 families, with a convenience sample of 10 selected members. 

The most significant results showed that the Shivankoreni community maintains its cultural 

identity and traditional organization, with the community assembly as the highest authority, 

the use of the Matsigenka language, and an economy based on subsistence agriculture, fishing, 

and hunting. However, it faces transformations due to the presence of companies, government 

projects, and globalization. In conclusion, the community experiences a process of change and 

adaptation, combining ancestral practices with modern elements, reflecting a coexistence in 

tension between tradition and modernity. 

Keywords: Exogenous, endogenous, Matsigenka, Shivankoreni. 

  



16 
 

INTRODUCCIÓN  

Partiendo de la premisa respecto a la Amazonía peruana ocupa el segundo lugar en la 

cuenca amazónica y alberga un 10% de la población nacional (2,4millones de personas, en su 

mayoría indígenas) (Perz et al., 2003: 21; Bilsborrow, 2003: 65). Además de albergar a la 

población indígena representa un 47% en el Perú (con 12,7 millones de personas) (Roldán, 

2004: 137). 

La colonización de la región amazónica se aceleró con la intensificación de la 

explotación del gas en los años ochenta. y posteriormente la creación de la municipalidad de 

Megantoni. 

Las comunidades indígenas del distrito de Megantoni atraviesan cambios sustanciales 

y resistencia trayendo consigo serie de problemas socioambientales que operan al interior de 

jurisdicción de las comunidades nativas y por otro lado se abren abanico de posibilidades que 

se enfocan en el etnodesarrollo. 

Este estudio documenta el modo de vida de la comunidad nativa matsigenka de 

shivankoreni, ubicada en la desembocadura de la cuenca del rio Camisea, en el distrito de 

Megantoni, provincia de la convención, departamento del cusco, el presente estudio es 

producto de las diversas indagaciones de fuentes primarias y secundarias a las que se tuvo 

acceso durante la estadía dentro de la comunidad. Con el propósito de dar cuenta sobre las 

particularidades de la comunidad, que hoy en día se encuentran sometidos a intensos cambios 

socioeconómicos, así mismo nuestra motivación de enriquecer el análisis situacional de la 

comunidad. De esta manera pretende contribuir al diseño de políticas para mejorar las 

estrategias del desarrollo, nuestra aproximación obedece al interés de buscar la participación 

plena de los pueblos amazónicos, resaltando la importancia de poder presentar la visión de la 

comunidad matsigenka en busca de su desarrollo comunitario. Y espera poder reflejar la 

trascendencia de la situación que enfrenta en un contexto contemporáneo, propio de cambios.  



17 
 

En cuanto al contenido del presente estudio se desarrolla en los siguientes capítulos:  

Capítulo I: se dará a conocer el problema de investigación acompañado de las 

preguntas, objetivos de estudio, e hipótesis, también se dará a conocer la justificación y el 

marco teórico utilizado. Además, se da a conocer el estado de arte, marco conceptual y la 

metodología de estudio.  

Capítulo II: en este capítulo se tienen las características generales del área de estudio, 

dando a conocer su ubicación geográfica, política, climática y sociocultural.  

Capítulo III: Se dará a conocer el modo de vida en la comunidad de estudio 

desarrollando los resultados de la investigación y discusión de resultados. 

En la parte final de la tesis se encuentra las conclusiones y recomendaciones 

acompañado de los anexos correspondientes.  

  



18 
 

CAPÍTULO I  

PLANTEAMIENTO DEL PROBLEMA, MARCO TEÓRICO Y ASPECTOS 

METODOLÓGICOS 

1.1. Problema de investigación  

En las entrañas de la selva amazónica del Cusco habitan diversos pueblos originarios 

que comparten territorios asentados a lo largo de las cuencas y microcuencas que conforman 

el distrito de Megantoni. Desde tiempos remotos, los grupos étnicos del bajo Urubamba han 

atravesado complejos procesos de transformación social, cultural y territorial. Uno de los 

primeros y más drásticos procesos se inició con la extracción del caucho entre los años 1898 y 

1915. Durante este periodo, los pueblos originarios fueron sometidos y explotados por los 

caucheros, situación que se prolongó por aproximadamente tres décadas. Como consecuencia, 

se produjo una significativa reducción de la población indígena, además de procesos de 

migración interna y colonización hacia distintas zonas de montaña. A partir de la década de 

1940, diversas instituciones comenzaron a centrar su atención en la zona, entre ellas 

organizaciones no gubernamentales y la Iglesia Católica. Esta última, a través de los padres 

dominicos, impulsó procesos orientados a la incorporación de las poblaciones indígenas a la 

sociedad nacional. En 1947, el padre Francisco Álvarez fundó la misión de Sepahua, y 

posteriormente se establecieron otras misiones como Kirigueti, Nuevo Mundo y Timpia, entre 

otras. Hacia 1950, el Instituto Lingüístico de Verano extendió su presencia en el bajo 

Urubamba, iniciando la creación de escuelas en las comunidades. Tanto las misiones religiosas 

como el Instituto Lingüístico de Verano se constituyeron en las instituciones con mayor 

injerencia en la vida comunal, especialmente durante la década de 1980. 

Posteriormente, el descubrimiento del mayor yacimiento gasífero del Perú constituyó 

un nuevo punto de inflexión, al intensificar los procesos de colonización del bajo Urubamba 

promovidos por el Estado peruano. Finalmente, desde el año 2016, se observa la emergencia 



19 
 

de una nueva forma de modernidad, impulsada por la creación y consolidación del distrito de 

Megantoni, la cual ha generado profundas transformaciones en las dinámicas sociales, 

económicas y culturales del territorio. 

La comunidad nativa de Shivankoreni, perteneciente al pueblo Matsigenka y ubicada 

en el distrito de Megantoni, conserva un conjunto de prácticas endógenas que estructuran su 

modo de vida y garantizan la reproducción social, cultural y económica del grupo. Estas 

prácticas se fundamentan en una relación estrecha con el territorio, entendido no solo como 

espacio físico, sino como eje simbólico, productivo y espiritual que orienta la organización 

comunitaria y las actividades cotidianas. 

En el ámbito cultural, la comunidad mantiene el uso predominante del idioma 

matsigenka como principal medio de comunicación, así como la transmisión oral de 

conocimientos, valores y saberes ancestrales asociados a la cosmovisión amazónica. Las 

creencias, rituales y festividades refuerzan la identidad colectiva y la cohesión social, 

funcionando como mecanismos de continuidad cultural frente a los procesos de cambio 

externos. 

En el plano social, la organización comunal se sustenta en la asamblea como máxima 

instancia de decisión, donde se regulan las normas internas, se asignan responsabilidades y se 

resuelven conflictos, reflejando formas propias de gobierno y control social. Las relaciones de 

parentesco, la ayuda mutua y el trabajo colectivo constituyen elementos centrales que 

fortalecen la solidaridad comunitaria y permiten la reproducción de la vida comunal. 

Desde la dimensión económica, las prácticas endógenas se basan principalmente en una 

economía de subsistencia, articulada a la agricultura tradicional, la pesca, la caza y la 

recolección. Estas actividades se desarrollan mediante conocimientos ecológicos locales y 



20 
 

técnicas heredadas, orientadas al autoconsumo y al equilibrio con el entorno natural. Aunque 

se observa una progresiva inserción en dinámicas de mercado, las actividades tradicionales 

continúan siendo el principal soporte económico de las familias. 

En conjunto, estas prácticas endógenas configuran un modo de vida propio que expresa 

la autonomía cultural de la comunidad; sin embargo, se encuentran actualmente en un proceso 

de tensión y reconfiguración debido a la creciente presencia de agentes externos, proyectos de 

desarrollo y dinámicas propias de la modernidad. Esta situación plantea interrogantes 

fundamentales sobre la capacidad de la comunidad para mantener sus prácticas tradicionales y 

redefinir sus estrategias de adaptación frente a los cambios sociales, económicos y culturales 

que enfrenta. 

En las últimas décadas, el modo de vida de la comunidad nativa de Shivankoreni, 

ubicada en el distrito de Megantoni, ha experimentado profundas transformaciones como 

consecuencia de la creciente presencia de agentes externos que impulsan procesos de desarrollo 

exógeno. Estas intervenciones provienen principalmente del Estado, de empresas privadas 

vinculadas a actividades extractivas y de instituciones religiosas, las cuales han introducido 

nuevas dinámicas económicas, sociales y culturales en la vida comunal. 

La presencia de empresas privadas, especialmente aquellas relacionadas con la 

explotación del gas en el Bajo Urubamba, ha generado cambios significativos en la economía 

local, promoviendo el trabajo asalariado, el ingreso monetario y el consumo de bienes 

industriales. Si bien estas actividades han ampliado las oportunidades económicas para algunos 

comuneros, también han contribuido a modificar las prácticas productivas tradicionales y a 

reforzar una dependencia progresiva del mercado externo, afectando la autosuficiencia 

económica basada en la subsistencia. 



21 
 

Por otro lado, la intervención del Estado a través de los gobiernos locales y programas 

sociales ha introducido proyectos de infraestructura, servicios básicos y políticas públicas 

orientadas al bienestar social. Sin embargo, estos procesos suelen desarrollarse bajo enfoques 

estandarizados que no siempre consideran las particularidades socioculturales de la comunidad, 

generando tensiones entre las formas tradicionales de organización y los modelos 

institucionales impuestos desde el exterior. Estas intervenciones han reconfigurado las 

relaciones de poder al interior de la comunidad y han influido en las formas de toma de 

decisiones comunales. 

Asimismo, la presencia de instituciones religiosas ha incidido en los sistemas de 

creencias y prácticas simbólicas de la comunidad, promoviendo nuevos valores y normas que, 

en algunos casos, entran en contradicción con la cosmovisión ancestral matsigenka. Este 

proceso ha contribuido a la transformación de rituales, festividades y formas de socialización 

tradicionales, impactando en la identidad cultural colectiva. 

En conjunto, el desarrollo exógeno ha introducido una serie de cambios estructurales 

en el modo de vida de la comunidad nativa de Shivankoreni, generando una convivencia tensa 

entre prácticas tradicionales y modelos externos de desarrollo. Esta situación evidencia la 

necesidad de analizar cómo estos procesos influyen en la configuración social, económica y 

cultural de la comunidad, así como en su capacidad para negociar, resistir o adaptar dichos 

modelos en función de sus propias lógicas y necesidades. 

 

1.2. Formulación del problema 

1.2.1. Pregunta general 

¿Cómo es el modo de vida en la comunidad nativa de Shivankoreni – distrito de 

Megantoni a partir de las prácticas endógenas y el desarrollo exógeno? 



22 
 

1.2.2. Preguntas específicas 

• ¿Cómo son las prácticas endógenas en el modo de vida de la comunidad nativa 

de Shivankoreni – distrito de Megantoni? 

• ¿Cómo es el desarrollo exógeno en el modo de vida de la comunidad nativa de 

Shivankoreni – distrito de Megantoni? 

1.3. Objetivos 

1.3.1. Objetivo general 

Analizar el modo de vida en la comunidad nativa de Shivankoreni – distrito de 

Megantoni a partir de las prácticas endógenas y el desarrollo exógeno. 

1.3.2. Objetivos específicos 

•  Conocer las prácticas endógenas en el modo de vida de la comunidad nativa de 

Shivankoreni – distrito de Megantoni.  

• Describir el desarrollo exógeno en el modo de vida de la comunidad nativa de 

Shivankoreni – distrito de Megantoni.  

 

1.4. Justificación  

Es importante caracterizar a una población y conocer las condiciones de vida en el viven 

las familias de la comunidad nativa de Shivankoreni, surge la necesidad de realizar un 

diagnóstico social, de las comunidades amazónicas del bajo Urubamba, ya que no se aborda a 

detalle y entendiéndose que es un caso particular en comunidades nativas más con sus 

características en cuanto calidad de vida. Condiciones, modos de vida, crecimiento urbano. 

Índice de pobrezas. Y las implicancias que esta genera a lo largo de su desarrollo. Para así 

ofrecer una visión integral y replantear alternativas de solución frente a los escenarios 

nacionales, y mejorar su desarrollo a nivel global. 



23 
 

Su importancia se centra en la interpretación de los escenarios propios de la 

globalización. En tanto las comunidades del bajo Urubamba, enfrentan ciertos cambios 

sustanciales en todos los niveles. por lo que las comunidades nativas deben usar su propio 

modo o estrategia para insertarse al mercado global y que esto va depender del estilo vida 

adoptado. en un escenario propio la situación del siglo XXI. 

Con la investigación se busca comprender los procesos (endógenos) social, cultural, 

biológico ambiental, y (exógenos)por la presencia de agentes externos a la comunidad es decir 

la entidad privada y entidades estatales, y el grupo de comerciantes que se establecen dentro 

de la comunidad, con la finalidad de conocer y verificar empíricamente el funcionamiento de 

los fenómenos que genera al interior de la comunidad 

Ciertamente   no se ha prestado suficiente atención sobre los actores sociales fuerzas 

internas y fuerzas endógenas en cuestión, es decir el resultado de interacciones que genera. 

Por ello, se busca contrastar el fenómeno de investigación con teorías que servirán de 

referencia para otras investigaciones afines, y de esa manera se cierren las brechas de 

conocimiento que existen sobre el tema de investigación. 

El resultado de esta investigación permite un análisis, para su posterior tratamiento 

comprensión, y reorientar y dirigir las acciones necesarias a partir de las políticas públicas, 

para encaminar en su proceso de desarrollo 

1.5. Marco teórico 

Para abordar nuestra investigación tomaremos dos líneas teóricas que nos permitirán 

dar una aproximación, bajo estas tendencias centraremos nuestra atención para la comprensión 

de la naturaleza de nuestra investigación.  

1.5.1. Teoría del cambio cultural  

Las sociedades actuales, sobre todo en la comunidad nativa de Shivankoreni atraviesa 

un proceso de cambio en sus modos de vida prácticas, (creencias, valores, normas y símbolos), 



24 
 

esto generado por las influencias externas a la comunidad. Dado por la inserción de las 

innovaciones tecnologías modernas. 

 Claude Lévi-Strauss (1908-2009):  en su libro pensamiento salvaje 1962, explora como 

las sociedades primitivas y modernas se rigen por principios comúnmente establecidos de 

estructura mental, a pesar de que sus manifestaciones culturales puedan tener variaciones. 

Según Lévi-Strauss, las sociedades no occidentales no son menos sofisticadas ni menos 

progresistas que las. Para él, la cultura es un conjunto de prácticas, símbolos y estructuras de 

significados que son compartidos por una sociedad y que están organizados de acuerdo con 

patrones universales de la mente humana (Levi-Strauss, 1991, pág. 45).  

Según este autor comprende el cambio cultural no como un fenómeno de simple 

adaptación o influencia externa, sino como una reconfiguración profunda de las estructuras del 

pensamiento que subyacen en las culturas.  

Vale decir que la cultura no es estática ni homogénea, sino que se redefine 

constantemente a través de la interacción social y el cambio histórico. 

1.5.2. Teoría de la modernidad  

La teoría de la modernidad permite comprender los profundos procesos de 

transformación social, cultural y económica que atraviesan las comunidades indígenas en su 

interacción con el mundo contemporáneo. Desde esta perspectiva, la modernidad no se limita 

al avance tecnológico, sino que implica una reconfiguración de las formas de vida, las 

relaciones sociales y las estructuras simbólicas tradicionales. 

Bauman (2003) sostiene que la modernidad se caracteriza por la separación entre 

tiempo y espacio respecto de la experiencia cotidiana, permitiendo que estos se conviertan en 

categorías abstractas de acción y planificación. Esta condición favorece la aceleración del 

cambio social, la expansión del mercado y la transformación de los hábitos cotidianos, 



25 
 

promoviendo el individualismo y debilitando los vínculos comunitarios tradicionales. En este 

sentido, la modernidad introduce nuevas lógicas de organización social que reestructuran la 

vida colectiva y los sistemas de valores en contextos locales. 

Por su parte, Giddens (1995) plantea que la modernidad altera de manera radical la vida 

social cotidiana, afectando incluso los aspectos más íntimos de la experiencia individual. Los 

cambios institucionales propios de la modernidad se entrelazan directamente con la 

construcción del yo, generando una creciente interconexión entre influencias globales y 

disposiciones personales. Asimismo, Giddens (1990) explica que, a diferencia de las 

sociedades premodernas —arraigadas en la tradición, la comunidad local y las cosmologías 

religiosas—, la modernidad produce un “desanclaje” de las relaciones sociales, que pasan a 

organizarse en contextos espacio-temporales indefinidos, sustentados en sistemas abstractos. 

En el caso de los grupos étnicos, estos procesos de modernización generan 

transformaciones significativas en la estructura familiar, la organización comunal y las 

relaciones externas. Bauman (2003) advierte que la modernidad debilita el sentido de misión 

colectiva, favoreciendo la multiplicidad de identidades y opciones individuales, lo cual 

repercute directamente en la cohesión social y en las formas tradicionales de organización 

comunitaria. 

Desde esta perspectiva, la modernidad se presenta como un proceso ambivalente que, 

por un lado, introduce nuevas oportunidades de integración al mercado y al Estado, y por otro, 

tensiona los sistemas culturales y organizativos propios de las comunidades indígenas, 

obligándolas a redefinir sus estrategias de adaptación, resistencia y convivencia entre tradición 

y cambio social. 



26 
 

1.5.3. Teoría de la antropología del desarrollo  

Escobar (1999) explica que después de la Segunda Guerra Mundial, se construyó 

discursivamente la noción de “subdesarrollo” como problema global, y el “desarrollo” como 

su solución. Señala que el discurso del desarrollo produjo la división “Primer Mundo / Tercer 

Mundo” y definió a ciertas poblaciones como “pobres” o “atrasadas” (pág. 21-54).  

Considera cómo el discurso del desarrollo se legitimó a través de saberes científicos y 

técnicos (economía, sociología, antropología aplicada), configurando formas de gobernar y 

normalizar a las poblaciones. Escobar (1999) describe cómo las ciencias sociales funcionaron 

como instrumentos que reforzaron el discurso dominante (pág. 55-101). 

Se profundiza en la manera en que el “Tercer Mundo” fue inventado como categoría a 

través de un entramado discursivo que lo representaba como necesitado de ayuda, 

modernización y control. El discurso del desarrollo no solo nombraba, sino que producía 

realidades y prácticas concretas (Escobar, 1999, págs. 102-145).  

El conjunto de formas que se hallan a lo largo de estos ejes constituye el desarrollo 

como formación discursiva, dando origen a un aparato eficiente que relaciona sistemáticamente 

las formas de conocimiento con las técnicas de poder (Escobar, 1999, pág. 17) 

Para analizar cómo los proyectos en Shivankoreni imponen un modelo exógeno 

entendemos que el desarrollo no es simplemente un conjunto de políticas o programas, sino 

una construcción discursiva que funciona como "matriz de pensamiento" y "espacio cultural 

envolvente". Esta construcción impone modelos externos sobre comunidades locales, 

invisibilizando sus propias racionalidades culturales. Por tanto, los proyectos exógenos 

imponen modelos, exigiendo a adecuarse la población a sus posiciones estandarizados bajo un 

pensamiento de desarrollo.  



27 
 

1.5.4. Teoría de la dependencia /colonialidad del poder   

Según Quijano (2014), explica que la estructura global del poder se basa en la 

colonialidad, la cual sigue organizando jerárquicamente las relaciones sociales, económicas y 

culturales a nivel mundial, señala además que el capitalismo mundial mantiene la división 

internacional del trabajo en función de la raza y la región. Afirma además que la colonialidad 

del poder no terminó con el fin del colonialismo político, sino que se incorporó en la 

modernidad global como forma de dominación. (págs. 342-343).  

Reitera que la colonialidad sigue siendo el “patrón de poder mundial” que articula la 

explotación económica, la dominación política y la hegemonía cultural bajo el eurocentrismo 

(pág. 347) 

En ese sentido la tesis de Quijano es que la estructura global contemporánea 

(económica, cultural y política) continúa reproduciendo las relaciones coloniales de 

dominación, aunque ya no bajo formas coloniales clásicas, sino mediante mecanismos 

modernos: Económico: división internacional del trabajo y dependencia. Cultural: imposición 

de una visión eurocéntrica como universal. Político: jerarquías entre países y pueblos en el 

sistema mundial. en ese contexto la presencia de la empresa gasífera y la municipalidad como 

agentes principales de desarrollo orientan una forma de imposición económica, social y cultural 

a la comunidad de Shivankoreni, a través con promoción de trabajos, modelos constructivos, 

consumo y satisfactores propios del mundo moderno. 

1.5.5. Teoría del etnodesarrollo    

Para Albó (1991), su mirada destaca cómo el verdadero desarrollo debe surgir de los 

propios pueblos indígenas, respetando sus cosmovisiones y necesidades, en lugar de depender 

de planes externos. Se enfatiza que estos pueblos poseen modelos únicos de desarrollo, 

caracterizados por su enfoque multidimensional y su arraigo en cosmovisiones ancestrales. En 

consecuencia, su mirada es de Albo es la importancia de reconocer a los pueblos indígenas 



28 
 

como sujetos activos de desarrollo, el valor de sus cosmovisiones como marcos alternativos de 

comprensión, el papel central del territorio en su identidad y desarrollo, la comunidad como 

núcleo del desarrollo indígena y la necesidad de autonomía cultural y política (págs. 1-90). 

Estas características identificadas por Albo, se sujetarán en los pueblos indígenas amazónicas 

donde su desarrollo endógeno está inmerso al sujeto como constructor de su desarrollo, 

orientación de su vida basado en su cosmovisión, y su eutonía cultural y política, este último 

por sus usos y costumbres tradicionales vigentes. 

1.5.6. Teoría de la autoidentificación de pueblos originarios  

Cabrero (2016), destaca la dificultad de definir a los pueblos indígenas debido a su gran 

diversidad, sus acelerados procesos de transformación y su ubicación en el centro de 

importantes intereses políticos y económicos. La tendencia actual es evitar una definición 

rígida para prevenir exclusiones o usos indebidos del término, priorizando el derecho a 

definirse a sí mismos.  

Implicaciones Legales del Término "Pueblos": El Convenio número 169 de la OIT 

(1991) es el principal instrumento internacional para salvaguardar los derechos indígenas. La 

utilización del plural "pueblos" (peoples) tiene una implicación jurídica crucial. Mientras que 

a la "gente" se le reconocen derechos individuales, solo los pueblos tienen derechos colectivos 

y, en consecuencia, la capacidad de ejercer el derecho a la autodeterminación (aunque el 

Convenio 169 añade una cláusula prudente para evitar que se interprete como derecho a la 

secesión).  

La teoría de la autoidentificación plantea que la pertenencia a un pueblo originario no 

depende únicamente de factores externos como la lengua, la vestimenta o el territorio, sino 

principalmente del reconocimiento que las personas hacen de sí mismas como miembros de 

una colectividad con historia, cultura y costumbres propias. Desde esta perspectiva, la identidad 

indígena es un proceso dinámico, construido a partir de la memoria colectiva, las prácticas 



29 
 

culturales y la conciencia de diferencia frente a otros grupos sociales. Se considera que la 

autoidentificación es un acto de afirmación cultural y política, a través del cual los pueblos 

originarios expresan su continuidad histórica y su derecho a ser reconocidos como tales. Este 

proceso implica tanto el orgullo por las raíces culturales como la resistencia frente a las formas 

de discriminación o asimilación que buscan diluir sus particularidades (Cabrero, 2016). 

De este modo, la autoidentificación se convierte en un elemento esencial para 

comprender las transformaciones sociales y culturales de los pueblos originarios, pues permite 

entender cómo estos grupos negocian su identidad en contextos de cambio, manteniendo viva 

su herencia simbólica y su sentido de pertenencia (Cabrero, 2016).  

1.5.7. Perspectiva de la resistencia cultural  

Scott (1985), enfatiza que la resistencia campesina rara vez toma la forma de 

revoluciones o rebeliones abiertas, ya que estas son poco frecuentes, difíciles y suelen ser 

reprimidas. Más comúnmente, la resistencia campesina se manifiesta en formas cotidianas, 

muchas veces anónimas y simbólicas, que buscan mitigar o negar las apropiaciones materiales 

y simbólicas hechas por las clases dominantes, como terratenientes, el Estado o las élites 

locales. 

Estas formas incluyen acciones individuales como el hurto de alimentos, sabotajes, 

evasión de impuestos o evasión al reclutamiento, y también actos simbólicos como boicots, 

difamaciones y la construcción de mitos o cuentos populares que codifican la experiencia de 

opresión y resistencia. Esta resistencia cotidiana, aunque menos visible y organizada, es 

persistente, colectiva en su efecto y altamente efectiva para contraatacar la dominación sin 

enfrentar represalias directas severas. 

Scott señala la importancia de entender la resistencia no solo como actos de 

confrontación directa, sino también como prácticas estratégicas encubiertas que apuntan a 

sobrevivir y mantener la autonomía local dentro de un sistema de dominación. La cultura 



30 
 

popular y las tradiciones orales juegan un papel importante en mantener viva la memoria y el 

espíritu de resistencia, ocultando las verdaderas intenciones detrás de una aparente 

conformidad. 

Estas resistencias encubiertas permiten a las comunidades campesinas y nativas 

conservar cierto margen de maniobra y articulación social sin llamar la atención represiva, 

convirtiendo la lucha diaria por la subsistencia en un campo constante de contestación 

simbólica y material (Scott, 1985, págs. 40-80).  

Orientado esta mirada de Scott a la comunidad de Shivankoreni , sería que la comunidad 

preserva una autonomía de un sistema que se impone como forma de desarrollo (organización, 

decisiones políticas), no pagar impuestos, tener su propio sistema de trabajo. Para ellos es de 

suponer que los otros son los extraños, y que deben tener sus propios mecanismos de 

resistencia. 

1.5.8. Antropología ecológica / ecología política  

Descola (2005), Más allá de la naturaleza y la cultura). La propuesta teórica de Descola 

es que no existe una única manera de entender la relación humana naturaleza. Su tipología de 

cuatro ontologías (animismo, totemismo, naturalismo, analogismo) constituye un marco 

comparativo para analizar cosmologías y modos de vida. En el caso amazónico, el animismo 

muestra un mundo de personas humanas y no-humanas interconectadas, desafiando la división 

naturaleza/cultura que domina el pensamiento occidental. 

Descola da una crítica al naturalismo occidental; La modernidad europea construyó una 

ontología “naturalista”: naturaleza y cultura son dominios separados. Descola cuestiona la 

pretensión de universalidad de este modelo, mostrando que es solo una ontología más entre 

muchas. (Descola, 2005, págs. 186-187) 

En ese sentido la propuesta Descola, ayuda a enfocar nuestra investigación, mirando de 

que la propuesta endógena de mirar su propio desarrollo es bajo su propia visión de la relación 



31 
 

hombre naturaleza, pensando de que esta relación, es centrado en valores, temores, y 

convivencia, sin embargo, la presencia de una mirada distinta, a partir del desarrollo exógeno, 

con los proyectos de desarrollo con miradas en que la naturaleza se convierte en campo de 

explotación, sin medir sus consecuencias. 

1.6. Estado del arte 

Según los estudios sobre la vida de los machiguengas cosmovisión, organización social, 

impacto del gas de Camisea, encontramos diversos estudios desde épocas de la cronistas y 

curas dominicos. Destacando la amplia gama de historiadores, antropólogos, y ONG 

vinculados a esta línea. 

Los actores sociales. Dentro de cada eje se presentará en orden los estudios 

internacionales, nacionales y locales, en caso haya. Al final, se presentará la discusión 

pertinente sobre las similitudes y diferencias en los estudios. 

Sobre los estudios del pueblo matsiguenka: Cueto la Rosa, Valqui, Castro, Rivas, 

Reyna. (2013): Propuesta de programa de desarrollo y mitigacion de impacto en la cuenca del 

Urubamba etnia Matsigenka: dentro de jurisdicción del distritos de Megantoni, se encuentran 

5 etnias Yine,Kakinte,Ashaninka, Nahua y los matsigenkas con mayor número de poblacion 

,equivalente a 16 comunidades nativas machiguengas, el grupo más representativo de la zona. 

Se debe destacar que las comunidades ubicadas en el rio Urubamba se encuentran más 

articuladas al mercado y presentan una mayor necesidad de dinero. Constituyen centros 

poblados relativamente más grandes y cuentan mayor dotación de servicios. La tendencia 

articulación del mercado con el mercado va en aumento (pág. 59).  

La actividad económica en la cuenca del bajo Urubamba se desarrolla de dos formas 

relativamente paralela. una de ellas la economía de los pueblos originarios. Que se caracterizan 

por desarrollar la agricultura de subsistencia en proceso de mercantilización, como también 

otras actividades complementarias de Caza, pesca y recolección. Y la otra economía de los 



32 
 

colonos que economía se basa en la actividad agropecuaria y ligada al mercado y un 5% al 

comercio. 

Según los autores:  

“La actividad agrícola constituye una de las principales actividades en el bajo 

Urubamba. Se producen café, cacao, achiote y en menor medida el arroz, maní, frejol, 

la yuca, maíz, camote y plátano destinados principalmente para el autoconsumo. El 

sistema agrícola predominante es el agroforestal con un uso de tecnología muy 

tradicional, es decir un uso intensivo de mano de obra, con ausencia de capacitación, 

asistencia técnica y crédito.” (Cueto & Castro, 2013, pág. 64).  

Se puede mencionar que aún no se ha realizado los diagnósticos socioeconómicos, plan 

de vida, en la mayoría de las comunidades nativas y los asentamientos rurales (colonos), se 

están interviniendo el mismo hecho que actualmente con programas y proyectos por parte de 

la municipalidad distrital de Megantoni. Según esto el autor afirma: “Al no existir una línea de 

base social, económica y ambiental de la cuenca, el Estado no puede acercarse a la población, 

pues ni siquiera conoce cuáles son sus necesidades y demandas prioritarias. Cabe señalar que 

el 2010 se elaboró un diagnóstico socioeconómico llamado:” plan del Medio y Bajo Urubamba 

“pero este documento no se aprobó. Ahora se espera se retome con el nuevo programa de 

intervención en los valles del rio Apurímac, Ene y Mantaro (Plan VRAEM)” (Cueto & Castro, 

2013, pág. 78) 

Por otro lado, Panera (2006 ), señala:  

“En una de las conclusiones del congreso realizado en el bajo Urubamba con las 

comunidades y las empresas privadas que a pesar de que se ha invertido gran cantidad 

de recursos económicos para demostrarnos que no ha habido impactos, nuestros 

pueblos los ha sufrido en los ríos, bosques, fauna y tierra, que repercute en su salud, 



33 
 

nutrición y patrimonio, no podemos admitir que se saque ventajas de nuestra condición 

de Nativos” (págs. 15-30).  

Podemos afirmar que las comunidades nativas reciben proyectos, obras, programas de 

apoyo y compensaciones económicas del estado y tanto de la empresa extractivas del gas. 

Como una imposición y de manera pasiva acelerada. Con poca intervención y soporte técnico 

continuo, lo cual hace que las políticas intervencionistas no logren alcanzar los objetivos 

esperados. 

Chamochumbi (2008) en su artículo titulado “Sobre la cuestión indígena y la identidad 

en el Perú: necesidad de cambio social”, enfatizó el caso de la problemática de las comunidades 

campesinas y nativas de hoy –antes denominadas comunidades indígenas-, que con no pocas 

dificultades continúan siendo mal comprendidas y asimiladas en el marco de la concepción 31 

occidental moderna de estado-nación peruano, en tanto estado unitario y democrático. Es así 

que la mayoría pretenden ser subsumidas en el idealizado imaginario homogéneo de sociedad 

y cultura nacional que se nos viene imponiendo, a pulso de lo que nuestros gobernantes y 

nosotros -como ciudadanos- entendemos por nación, modernidad, democracia y mestizaje, 

diluyendo en el camino el sentido identitario de los diferentes pueblos y culturas que habitan 

el interior del país y que cuentan con propia historia, lengua y tradiciones, además de una 

persistente pobreza asignada por la inercia e incomprensión del poder de sucesivos gobiernos 

y por cierto de la enorme distancia que suele imponer el centralismo limeño. En este desigual 

contexto de desarrollo nacional han venido coexistiendo numerosos grupos humanos con 

culturas y visiones diferentes. De ahí que los investigadores sociales sostienen debemos 

entenderlo como un complejo proceso de transformaciones sociales y culturales, en tanto 

escenario -de hecho- en la manifestación de diversidad cultural e interculturalidad. Pero, no 

obstante, que la manifestación de las influencias culturales mutuas que han ocurrido, 



34 
 

ciertamente no han sido de manera armoniosa y dialogada, sino, al contrario, marcadas por 

profundas desigualdades a lo largo de la historia.” 

1.6.1. Antecedentes nacionales  

Eulogio (2015), en su investigación “Cambio y persistencia de los patrones culturales 

ante la presencia de elementos culturales externos en la comunidad Asháninka de Paureli, 

Satipo 2009- 2012”, tuvo como objetivo identificar y describir el cambio y persistencia de los 

patrones culturales ante la presencia de elementos culturales externos en la comunidad 

Asháninka de Paureli. En este proceso se evidenció la modificación de algunos patrones 

culturales en la comunidad de Paureli. La investigación demostró que los factores externos que 

influenciaron en el proceso de modificación de los patrones culturales locales fueron: la 

influencia de los colonos, la expansión del mercado, los medios de comunicación, las 

instituciones educativas, los servicios de salud y los medios de transporte. Entre los resultados 

de la investigación cabe describir, que el material de las viviendas de techo de paja, pared de 

madera y piso de tierra, actualmente es de techo de calamina, pared de ladrillo y piso de 

cemento; en su alimentación persiste el consumo de yuca, complementada con alimentos de 

origen industrial (coexistencia), en la vestimenta se observó la sustitución de la cushma con 

vestidos de origen industrial; el tratamiento de la salud con plantas medicinales está siendo 

reemplazado con el uso de pastillas provenientes de los puestos y centros de salud y finalmente 

las instituciones educativas han incorporado valores occidentales en reemplazo de los patrones 

culturales locales. En conclusión, se demostró predominancia de elementos culturales externos 

Según Ludwig (2002) en su estudio titulado “Consumo, cultura e identidad en el mundo 

globalizado: estudio de caso en los Andes”, en su resumen señaló que la globalización provoca   

inevitablemente cambios en todas las culturas del mundo y en cierta medida hay tendencias 

que amenazan a las culturas locales, lo que justifica el miedo y el rechazo que encuentra en 

muchas partes. Todo indica que la globalización produce una nueva diversidad. El incremento 



35 
 

exponencial de los contactos culturales, directos o mediales, nos ofrece una gama inusitada de 

alternativas para dar significado a nuestra existencia; en ese sentido, globalización significa, 

sobre todo, la diversificación de nuestros mundos de vida.  Lo que se globaliza no son 

únicamente las instituciones políticas y las estrategias económicas sino también las ideas y los 

patrones socioculturales de comportamiento. La globalización trae consigo una estandarización 

de bienes culturales, tanto materiales como simbólicos. Desde la indumentaria hasta la música 

y las películas, desde la televisión hasta la arquitectura: los mismos estilos, las mismas prácticas 

y marcas se encuentran virtualmente en todo el mundo. Ha surgido una "persona global, el 

consumidor. La organización de esta diversidad, la manera cómo interactúan lo global y lo 

local, produce constelaciones sociales y culturales únicas y distintas formas de modernidad. 

1.6.2. Antecedentes regionales  

Sánchez (2010),  en su investigación denominada “Cambio social entre los 

machiguengas. El caso de las comunidades de Koribeni y Matoriato”, donde predominan dos 

grupos sociales: los machiguengas y los colonos. Los cambios de hábitat que se ha producido 

en los bosques de la cuenca, han sido desiguales debido a que la presencia de las instituciones 

sociales es significativamente menor en Matoriato que Koribeni; dio cuenta que la presencia 

de las instituciones sociales en las comunidades es determinante.   La vestimenta ha variado 

drásticamente en ambas comunidades, al prohibirles usar chusma, ahora se usa ropa por lo 

general deportiva, como camisetas de fútbol no solo que hacen referencia a equipos peruanos 

sino también a extranjeros, polos y faldas coloridas.  La música tradicional, agente socializador 

de la cultura y transmisor de conocimientos tradicionales, se está perdiendo por completo. Si 

bien es cierto que los colonos han tenido gran   influencia, recordemos que los misioneros les 

prohibían hablar en su propio idioma, por ende, se pierden muchos cantos, cuentos, leyendas y 

todo lo relacionado a la transmisión oral, teniendo más bien gran acogida la música serrana. 

No existe fiesta, reunión, aniversario donde no se cuente con un equipo grande de sonido y si 



36 
 

no lo tienen, lo alquilan al asentamiento colono más próximo, donde se escucha y baila la 

mayor parte de la fiesta huaynos. Actualmente, los colonos mantienen relaciones amigables y 

de compadrazgo, dejando de ser vistos como el otro, para ser el nosotros. Sin embargo, este 

nosotros está caracterizado por no contar con un interés mutuo entre ambas partes, si no, uno 

o más intereses comunes, o la combinación de ambos. No obstante, varios colonos consideran 

a los "nativos" como un impedimento para su propia expansión territorial y para el desarrollo 

de la región y de la nación. Y por ello, existe un trato discriminatorio de los colonos hacia los 

indígenas.  Los cambios sociales que han provocado las instituciones sociales en Koribeni y 

Matoriato se desarrollan de forma muy diferente. Mientras que en Matariato internalizan los 

cambios, pero reestructurándolas a su organización social colectiva. En Koribeni se produce 

una imposición y aceptación de un nuevo patrón ajeno que impera sobre la estructura social 

indígena. 

1.6.3. Antecedentes locales   

Según del Castillo (2013), en su estudio titulada “Ideas de progreso en los trabajadores 

asalariados indígenas. El caso de los machiguengas y el Proyecto de Gas de Camisea”, tuvo 

como objetivo estudiar las ideas de “progreso” identificadas por la población indígena de 

comunidades machiguengas de la Amazonía peruana con experiencia de trabajo asalariado en 

grandes proyectos de inversión. En este caso, con experiencia laboral en el Proyecto de Gas de 

Camisea, cuyo objetivo es la exploración y explotación del recurso gasífero ubicado en la zona 

del bajo Urubamba, Cusco. Conluye que Los machiguengas asalariados vinculan el “progreso” 

no solo con el ingreso económico, sino también con la posibilidad de acceder al mercado 

monetario, adquirir bienes y mantener nuevos estilos de vida ligados a la modernidad Sobre el 

impacto en la economía de subsistencia, concluye que La participación como trabajadores 

asalariados del proyecto generó una percepción de mejora material, pero también evidenció 

que la economía tradicional (caza, pesca, agricultura) ya no era suficiente para cubrir las 



37 
 

necesidades familiares. Además, que Las familias machiguengas comenzaron a combinar 

diversas formas de sustento—trabajo asalariado, agricultura tradicional, comercio local—para 

enfrentar el nuevo contexto social y económico.  

Choquehuanca (2022), en su tesis titulada “Sistema de producción e intercambio 

económico en la comunidad Matsigenka de Segakiato, distrito de Megantoni, provincia de la 

convención en el año 2022”, se llevó a cabo con el objetivo de describir cómo funciona el 

sistema de producción e intercambio económico en la comunidad Matsigenka de Segakiato. 

Entre las conclusiones más resaltantes de su estudió se evidenció que la comunidad Matsigenka 

de Segakiato basa su sistema económico en la autosubsistencia, sustentado en actividades 

tradicionales como la agricultura, la pesca, la caza y la recolección, lo que les permite mantener 

una economía interna dinámica y orientada a la producción propia. No obstante, el intercambio 

mercantil ha ido en aumento a raíz de la explotación de los yacimientos gasíferos en la zona, 

lo cual ha introducido insumos externos a su sistema económico. A pesar de esta influencia, 

las prácticas tradicionales siguen siendo predominantes. Además, el fútbol ha adquirido un 

papel relevante como actividad económica, ya que durante los campeonatos los comuneros 

aprovechan la ocasión para vender productos, generando ingresos adicionales para la 

comunidad. Estas dinámicas reflejan una economía que combina la continuidad de prácticas 

ancestrales con la adaptación a nuevas formas de intercambio promovidas por factores 

externos. 

Macedo (2024), en su estudio denominado “El ocio entre la gente del bosque y del río 

amazónico del suroriente peruano” tesis de maestría, universidad Nacional de San Antonio 

Abad del Cusco”, tuvo como objetivo dar a conocer las actividades que realizan los pobladores 

del río amazónico del suroriente peruano. Los hallazgos de la investigación sobre el ocio en los 

pueblos indígenas amazónicos del suroriente peruano, específicamente entre los Matsigenkas, 

se organizaron en tres categorías principales: las características del ocio, sus manifestaciones 



38 
 

y las motivaciones psicosociales y ambientales que lo impulsan. En cuanto a sus características, 

el ocio se define como una actividad elegida libremente, que se desarrolla sin restricciones de 

tiempo (atemporal) y que se disfruta por el quehacer mismo (autotélico). Esta libertad de 

elección implica que las personas indígenas toman decisiones basadas en el presente, 

aprovechando las oportunidades que las circunstancias les ofrecen. En este modelo, el tiempo 

no tiene una presencia estructurante; lo que importa es la actividad en sí y su duración, 

evidenciando que la gente del bosque y del río ha domesticado el tiempo y vive en función del 

presente. Respecto a sus manifestaciones, el ocio se expresa en actividades recreativas como 

fiestas, celebraciones, paseos, visitas, conversaciones, ver televisión y usar el celular; en 

actividades deportivas como el fútbol y el vóley; en actividades productivas como la 

elaboración de artesanías y herramientas para caza y pesca; y en actividades trascendentales 

como los viajes por el río y el consumo de plantas maestras. Aunque estas actividades varían 

en intensidad, planificación, espontaneidad y trascendencia, todas pueden generar disfrute y se 

reproducen en cualquier momento y circunstancia. Finalmente, las motivaciones que impulsan 

el ocio en los Matsigenkas pueden ser personales (deseos y necesidades individuales), 

colectivas (interacción y socialización) o ambientales (condiciones climáticas como el calor, la 

lluvia o el frío). A pesar de la influencia del entorno, el medioambiente no determina el ocio, 

sino que actúa como estímulo o contexto. En última instancia, el ocio se convierte en una forma 

de transcurrir la vida con alegría y en comunidad, donde la fruición personal también se 

comparte con el colectivo, reafirmando el carácter social del ser humano en estos pueblos. 

Dávila (2010 ), en su tesis titulada “Cambio social y económico en la comunidad nativa 

de Miaria”, se desarrolló con el objetivo de analizar el cambio social y económico dado en la 

comunidad nativa de Miaria. Se concluyó que la comunidad nativa de Miaría enfrenta 

importantes transformaciones sociales y económicas como consecuencia de la incursión de 

empresas privadas y estatales, lo que ha generado un proceso de cambio que podría derivar en 



39 
 

conflictos en los próximos años, según su análisis prospectivo. Asimismo, señala que esta 

situación de cambio tiene como principal detonante la presencia de migrantes, quienes 

introdujeron nuevos elementos culturales, entre ellos el comercio y una racionalidad económica 

propia del modelo capitalista. Finalmente, sostiene que este cambio económico ha alterado 

profundamente los patrones de comportamiento social y la lógica económica tradicional de la 

comunidad. Bajo el discurso del "desarrollo", se está desestructurando la organización social 

indígena e instaurando nuevas formas de conducta y relaciones sociales propias de contextos 

urbanos, lo que evidencia una profunda transformación en la identidad colectiva de la 

comunidad. 

1.7. Marco conceptual  

Matsigenka  

Los Matsigenka son un pueblo indígena u originario perteneciente a la familia 

lingüística Arawak. Parte de su identidad cultural lo constituye la estrecha relación con el 

territorio, el cual es considerado una fuente de vida pues provee diversos medios para la 

subsistencia, así como también son importantes todos los seres que lo habitan. Un aspecto 

destacado sobre este pueblo es su coexistencia dentro de un territorio compartido con reservas 

territoriales y áreas naturales protegidas, como los parques nacionales. En este contexto, los 

Matsigenka constituyen una población diversa, integrada por personas con distintos niveles de 

contacto e interacción con la sociedad nacional (Fernández, 2020). 

El territorio del pueblo Matsigenka se ubica en el sureste de la cuenca amazónica de 

Perú, en los departamentos de Cusco y Madre de Dios. Sus localidades se extienden desde la 

ribera derecha del río Apurímac, abarcando las cuencas del Alto y Bajo Urubamba hasta 

alcanzar el Manu y el río Alto Madre de Dios (Rosegren, 2004). Además de vivir en 

localidades, también existen familias Matsigenka en situación de aislamiento voluntario y 

contacto inicial, en la Reserva Territorial Kugapakori, Nahua, Nanti, así como en las cuencas 



40 
 

de los ríos Camisea, Cashiriari, Paquiría y Timpía (Ministerio de Cultura , 2020). Por otro lado, 

también se pueden ubicar familias viviendo dentro del Parque Nacional del Manu (PNM). 

Aquí, a diferencia de otros lugares de su territorio, solo están permitidas las actividades 

económicas con fines de subsistencia y bajo el empleo de técnicas tradicionales (Fernández, 

2020). 

La zona habitada por los Matsigenka se considera como una frontera ecológica en tanto 

se extiende a lo largo de las laderas orientales de los Andes hasta zonas de bosque tropical, 

bosque húmedo semi-tropical y bosque de neblina en la ceja de selva. Estas características 

configuran el territorio de este pueblo como un espacio geográfico y ecológico excepcional 

debido a que alberga de los ecosistemas de mayor biodiversidad en el planeta. Así, por ejemplo, 

se han censado alrededor de 319 especies de aves y 300 tipos de árboles en una hectárea de 

bosque (Shepard & Izquierdo, 2003).  

De acuerdo a la información contenida en la Base de Datos Oficial de Pueblos Indígenas 

u Originarios (BDPI), el pueblo indígena u originario Matsigenka cuenta con un total de 111 

localidades pertenecientes a pueblos indígenas u originarios, de las cuales 57 cuentan con 

reconocimiento como comunidad nativa. De acuerdo a los Censos Nacionales 2017, la 

población de dichas localidades asciende a 18,933 personas aproximadamente. Asimismo, a 

nivel nacional, 5,982 personas se sienten o consideran parte del pueblo Matsigenka 

Modo de vida 

De acuerdo con la antropología culturalista, hace referencia a las prácticas, tradiciones, 

creencias, valores, costumbres, estructuras y principios que definen a un colectivo social o a 

una comunidad. Este principio incluye los elementos materiales y espirituales de la vida 

cotidiana, tales como la nutrición, el atuendo, las tareas laborales, las interacciones personales, 

la estructura social, la fe y las costumbres. El estilo de vida de un colectivo se ve afectado tanto 

por elementos culturales como por factores externos, tales como la tecnología, el medio 



41 
 

ambiente y la interacción con otras culturas. Adicionalmente, el estilo de vida no es inmutable; 

puede variar con el paso del tiempo a causa de innovaciones, cambios sociales o la interacción 

con otros colectivos. 

Desarrollo social  

Se centra en la necesidad de "poner en primer lugar a las personas" en los procesos de 

desarrollo. La pobreza no solo se refiere a los bajos ingresos; se trata también de la 

vulnerabilidad, la exclusión, las instituciones poco transparentes, la falta de poder y la 

exposición a la violencia. El desarrollo social promueve la inclusión social de los pobres y 

vulnerables empoderando a las personas, creando sociedades cohesivas y resilientes, 

mejorando la accesibilidad y la rendición de cuentas de las instituciones a los 67 ciudadanos 

(Banco Mundial , 2019). 

Costumbre 

Es un comportamiento o práctica repetida dentro de un grupo social o comunidad. A 

diferencia del hábito, que es algo más personal, la costumbre es un conjunto de 

comportamientos colectivos que las personas dentro de una cultura o grupo social suelen 

realizar, y que se transmiten de generación en generación (Ortega & Rosero, 2023).  

Actores sociales  

Son individuos, grupos, organizaciones o instituciones que participan activamente en 

la vida social, económica, política y cultural de una sociedad. Estos actores influyen en la 

dinámica social, ya sea de manera directa o indirecta, a través de sus acciones, decisiones, 

intereses y relaciones. Pueden tener un impacto significativo en la configuración de las 

estructuras sociales y en los procesos de cambio dentro de una comunidad o país (Álvarez y 

otros, 2020). 

Pueblos originarios 



42 
 

También conocidos como pueblos indígenas, son grupos sociales que habitan una 

región desde tiempos ancestrales, anteriores a la llegada de colonizadores u otros grupos 

dominantes. Son comunidades que mantienen una identidad cultural propia, con tradiciones, 

lenguas, creencias y formas de vida que han sido transmitidas a través de generaciones 

(Hernández & Echeverry, 2020).  

1.8. Metodología de la investigación  

1.8.1. Tipo, nivel y enfoque de investigación  

En cuanto al tipo de investigación, esta fue de carácter básico, debido a que tuvo como 

finalidad generar conocimiento teórico y comprensivo sobre la realidad sociocultural de la 

comunidad, contribuyendo a la comprensión de los procesos endógenos y exógenos que 

influyen en su vida comunal, sin una finalidad inmediata de intervención o aplicación práctica. 

Según Hernández, Fernández y Baptista (2014), la investigación básica se caracteriza por 

ampliar el conocimiento y la comprensión de los fenómenos estudiados, sin buscar una 

aplicación práctica inmediata. 

El nivel de la investigación fue descriptivo, en la medida en que se orientó a caracterizar 

y describir las formas de vida, las relaciones sociales, las prácticas culturales y los procesos de 

interacción con agentes externos presentes en la comunidad nativa de Shivankoreni, sin 

pretender establecer relaciones causales entre las variables estudiadas. Al respecto, Hernández 

et al. (2014) señalan que los estudios descriptivos buscan especificar las propiedades, 

características y perfiles de personas, grupos o comunidades, sin establecer relaciones de 

causalidad entre las variables analizadas 

La presente investigación se desarrolló bajo un enfoque cualitativo, ya que buscó 

comprender e interpretar las dinámicas sociales, culturales y económicas de la comunidad 

nativa de Shivankoreni desde las perspectivas endógenas y exógenas de sus propios actores. 

Este enfoque permitió una aproximación profunda al contexto social y cultural de la 



43 
 

comunidad, priorizando los significados, prácticas y experiencias de los comuneros en su vida 

cotidiana. De acuerdo con Hernández et al. (2014), el enfoque cualitativo se centra en el análisis 

de los significados, experiencias y percepciones de los participantes, posibilitando una 

aproximación profunda al contexto social y cultural estudiado 

1.8.2. Método  

En relación con el método de investigación, se empleó el método inductivo, el cual 

permitió partir de la observación y recolección de información empírica en el contexto natural 

de la comunidad nativa de Shivankoreni para, posteriormente, arribar a conclusiones de 

carácter general. Según Tecla y Garza (1974), el método inductivo se basa en el análisis de 

hechos particulares para la formulación de generalizaciones que explican el fenómeno 

estudiado. En este sentido, los datos obtenidos en el trabajo de campo fueron sistematizados, 

analizados e interpretados en función de los objetivos planteados. 

1.8.3. Diseño de investigación  

Asimismo, el diseño de la investigación fue etnográfico, dado que permitió el estudio 

detallado y profundo de la vida social y cultural de la comunidad nativa de Shivankoreni desde 

su propio contexto. De acuerdo con Vinyets (2009), el diseño etnográfico se orienta a la 

comprensión integral de los grupos humanos, a partir de la observación directa de sus prácticas, 

relaciones e interacciones cotidianas. Este diseño facilitó el análisis de los procesos endógenos 

y exógenos que influyeron en la dinámica sociocultural de la comunidad. 

1.8.4. Técnicas de investigación  

Las técnicas de recolección de información empleadas en la presente investigación 

fueron, en primer lugar, la observación no estructurada, la cual permitió un primer 

acercamiento al contexto social y cultural de la comunidad nativa de Shivankoreni. Esta técnica 

facilitó la identificación de prácticas cotidianas, interacciones sociales y dinámicas 

comunitarias que no pudieron ser advertidas durante la etapa de diseño de la investigación. Al 



44 
 

respecto, Campos y Covarrubias (2012) señalan que la observación no estructurada posibilita 

el registro libre y flexible de los acontecimientos que se desarrollan en el campo. 

 

Como segunda técnica se utilizó la entrevista, la cual permitió acceder al universo 

simbólico de los comuneros, recogiendo sus percepciones, experiencias y significados sobre la 

vida en la comunidad. Según Spradley, la entrevista constituye una estrategia que permite que 

las personas expresen lo que saben, creen y piensan, facilitando la comprensión de su cultura 

(Garrido, 2017). En el desarrollo de la investigación se aplicaron entrevistas abiertas y 

semiestructuradas, lo que permitió profundizar en los temas emergentes a partir del diálogo 

directo entre la investigadora y los participantes. 

1.8.5. Instrumentos de investigación  

En cuanto a los instrumentos de recolección de información, para la observación no 

estructurada se emplearon la libreta de campo y la cámara del teléfono celular, los cuales 

permitieron registrar de manera sistemática las observaciones realizadas durante el trabajo de 

campo.  

Para la técnica de entrevista, se utilizó la guía de entrevista abierta, la libreta de campo 

y una grabadora de audio, instrumentos que facilitaron el registro fiel de los discursos y 

testimonios de los comuneros. 

1.8.6. Unidad de análisis y observación  

Tabla 1  

Unidad de análisis y observación 

Unidad de análisis Unidad de observación 

La comunidad nativa de Shivankoreni 

Fuerzas endógenas Fuerzas exógenas 

• Entidades públicas 

• Entidades privadas 

• Económico 

• Cultural 



45 
 

• Social 

• Tecnológico 

Nota. Elaboración propia  

1.8.7. Población y muestra 

La población de estudio estuvo constituida por los miembros de la comunidad nativa 

de Shivankoreni, ubicada en el distrito de Megantoni. De acuerdo con el padrón comunal del 

año 2018, la comunidad estuvo conformada por 146 familias, con una población aproximada 

de 429 habitantes, distribuidos en seis barrios (Selva Verde, Terminal, Santa Rosa, Alto, 

Generación y Unión) y un anexo (Anexo Unión). 

El tipo de muestreo utilizado fue no probabilístico e intencional, debido a que los 

informantes fueron seleccionados de manera deliberada, en función de su experiencia, 

conocimiento y participación en los procesos sociales de la comunidad. Este tipo de muestreo 

es pertinente en investigaciones de enfoque cualitativo, ya que permite seleccionar a aquellos 

actores que brindan información relevante y significativa para el objeto de estudio. 

Los criterios de selección de los informantes consideraron los siguientes aspectos: 

a) Comuneros que hubieran desempeñado o desempeñaran cargos comunales o 

funciones de liderazgo; 

b) Personas adultas mayores, por su conocimiento de los procesos históricos y 

cambios sociales en la comunidad; 

c) Comuneros que laboraron o laboraban en entidades públicas o privadas, por su 

experiencia de interacción con agentes externos; y 

d) Familias representativas de los distintos barrios de la comunidad. 

En función de estos criterios, la muestra estuvo conformada por 10 familias, 

seleccionadas de diferentes barrios de la comunidad, lo que permitió obtener diversas 



46 
 

perspectivas sobre las dinámicas endógenas y exógenas y sus implicancias al interior de la 

comunidad nativa de Shivankoreni. 

 

1.8.8. Procesamiento y método de análisis  

Procesamiento 

• Transcripción de los datos de entrevistas 

• Revisión de información 

• Generación de contenidos 

• Reducción de unidades de análisis  

Método de análisis  

• Generación de ideas y características sobre temas emergentes 

• Comparación constante sobre temas emergentes 

• Búsqueda de significados e interpretación  

• Contenido de informe a través de presentación de ideas emergidas, sustento y 

análisis y/o conclusiones  

1.8.9. Aspectos éticos de la investigación  

Sobre las consideraciones necesarias a priori, es indispensable un compromiso ético, 

donde implica ajustarse a las normas internas de la comunidad nativa. Partiendo de la premisa 

sobre todo la autorización comunal y una vez otorgado la aprobación y el consentimiento de la 

autoridad máxima de la comunidad (jefe) en ese sentido se guarda respeto a los usos y 

costumbres y el idioma de la comunidad. 

1.8.10. Acercamiento y entrada al campo 

Sobre las fases iniciales del trabajo etnográfico en la cual el investigador establece 

contacto y vínculos de confianza con la comunidad. 



47 
 

Según Guber (2005), la entrada al campo “no es un simple trámite de acceso físico al 

lugar de estudio, sino un proceso social que implica negociaciones, acuerdos y la construcción 

de relaciones interpersonales que harán posible la investigación” (pág. 20). 

En este sentido, el ingreso a la comunidad nativa de Shivankoreni requirió un proceso 

progresivo de reconocimiento y aceptación por parte de los comuneros. Esto incluyó la 

presentación formal ante las autoridades comunales, la participación en actividades cotidianas 

y el respeto a los códigos culturales propios del pueblo Matsigenka. 

Este proceso de acercamiento posibilitó generar un ambiente de confianza mutua, 

condición necesaria para la aplicación de entrevistas abiertas y observación participante, que 

constituyen las técnicas centrales de la investigación. Así, la entrada al campo no solo fue un 

acto metodológico, sino también un ejercicio de respeto intercultural y de validación 

comunitaria de la investigación. 

  



48 
 

CAPÍTULO II  

CARACTERÍSTICAS GENERALES DEL ÁMBITO DE ESTUDIO  

2.1. Ubicación geográfica 

La comunidad nativa Matsigenka de Shivankoreni se ubica en la margen derecha de los 

ríos Camisea y Urubamba, en el distrito de Megantoni, provincia de La Convención, región 

Cusco, Perú. Su ubicación se sitúa a aproximadamente diez minutos de la comunidad nativa de 

Camisea, capital del distrito de Megantoni, a la cual se accede tanto por camino vecinal, 

atravesando un puente peatonal, como por vía fluvial a través del río Camisea. Asimismo, la 

comunidad se localizaba a una altitud aproximada de 363 metros sobre el nivel del mar. 

Shivankoreni pertenece a uno de los 23 comunidades Nativas conformadas por cuatro 

etnias (Matsiguenka,yine yami Ashaninka,y nanti) del distrito de Megantoni. 

Figura 1  

Plano de la comunidad nativa de Shivankoreni 

 
Nota. Recuperado de los archivos de la Dirección Regional de Agricultura del Cusco en el año 
2025 
 



49 
 

2.2. Aspectos generales de la comunidad nativa de Shivankoreni  

La comunidad Nativa de Shivankoreni, cuenta con una demarcación territorial de 

27,015 Has. Con 5000 m2, has   de las cuales 15,801 Has. Con 5000m2, han sido otorgado 

mediante título de propiedad. (fuente: estatuto comunal de la comunidad). 

2.3. Reconocimiento legal  

• Inscrita en SUNARP PARTIDA 11025891, y ficha 100365, igualmente 11,214 

Has. 

• Título de Propiedad N° 005-83RM 00308-83-GDGRAAR y ampliación 

territorial N° 591-95 RD 350-95-DRA-RI reconocidos por el ministerio de 

Agricultura (fuente estatuto comunal de la comunidad).  

2.3.1. Adjudicación de tierras a la Comunidad Nativa de Shivankoreni  

Visto los expedientes en el ministerio de agricultura, se emite un documento en los años 

de 1974 cuando SINAMOS dentro de sus funciones era inscribir a las comunidades nativas en 

el registro, según ley N° 19352, según el cual fue disponer la inscripción de la comunidad 

nativa de Shivankoreni. 

Ya en 1983, el jefe de la comunidad Nativa de Shivankoreni Carlos Italiano Peña, 

solicita la ampliación de territorio comunal. Amparándose en el decreto ley N° 22175 “ley de 

comunidades nativas y desarrollo agrario de las regiones de selva y ceja de selva “se le otorgó 

el título de propiedad sobre una extensión superficial de 2,291 HAS. Ubicada en el distrito de 

Echarate, provincia de la Convención y departamento de Cusco. 

Esto justificando que la comunidad ha aumentado su población y que además se les 

otorgue un área de libre disponibilidad dicho espacio territorial. Que dicho sea de paso se viene 

ocupando desde hace varios años atrás. 

Posterior a ello en 1991 continua su petición de ampliación de territorio comunal. Esta 

vez con el apoyo de la ONG CEDIA y el convenio con el ministerio de agricultura .se solicitó 



50 
 

el apoyo técnico para la demarcación de la ampliación territorial y los gastos que el trámite 

ocasione. 

Figura 2  

Ubicación referencial de los barrios de la comunidad  

 
Nota. Recuperado del Proyecto Esquema Urbano 2022-MDM 

2.4. Clima  

Según la zonificación climática del Perú consta de nueve zonas, dentro de las cuales 

Shivankoreni se encuentra dentro de la región denominada: selva baja u “omagua” con 

condiciones climáticas de bosque muy húmedo tropical y con precipitaciones en los meses de 

diciembre a abril se presenta el periodo lluvioso de aproximadamente 2,000 mm a 2500 mm y 



51 
 

en los demás meses del año las lluvias son  esporádicas ,con temperatura anual de 2 22°C y las 

temperaturas altas que varían en otras estaciones del año que superan los 36 °C  

La humedad es relativa durante todo el año, contribuyendo a una sensación térmica de 

constante calor. Dado que favorece la condición de bosques tropicales siempre verdes y de 

variada biodiversidad. 

2.5. Proceso de ocupación histórica de los Machiguengas del Bajo Urubamba  

Este fue un periodo de resistencia cultural, aunque también de transformaciones 

parciales por el contacto con enfermedades, intercambios y persecuciones. Un 85 % habitan en 

la región del cusco y el 15 % habitan en la región de madre de Dios. 

2.5.1. Época del caucho: migraciones forzadas 

Según las experiencias vividas durante la explotación del caucho en estas zonas desde 

1974 y 1978, hasta los primeros años del siglo XX, por las correrías realizadas para dotar de 

los varones y a veces de familias enteras, esto con el fin de abastecer de mano de obra a los 

fundos caucheros asentados en el bajo Urubamba, obligando a una migración forzada. Que para 

protegerse obligo a estas familias a ubicarse muy alejados de los ríos y quebradas y las 

cabeceras esto también profundizo la forma de asentamiento aislado. 

Vivian con la intriga a que fueran raptados en cualquier momento, fue la causa principal 

que las familias puedan cambiar su residencia simultáneamente. 

Según Ricardo Álvarez lobo (2006) daba cuenta sobre estas familias:“huíamos de los 

italianos y los Romano eran machiguengas que reclutaban a sus parientes para entregarlos a 

hombres blancos, se los llevaban rio abajo” (pág. 17).  

Respecto a la época del caucho no se tuvo tanta injerencia en la zona del bajo 

Urubamba. 

Sobre esto Calderón y Solís (2019), mencionan que: “los machiguengas del Megantoni 

a diferencia de los de Madre de Dios, fueron los que menos contacto tuvieron con la 



52 
 

“civilización”, pues como se sabe los primeros fueron en absoluto esclavizados por los 

caucheros” (pág.24). 

2.5.2. Época de las misiones católicas: del desplazamiento al sedentarismo  

En 1890, en medio de este contexto violento, el presidente peruano, Nicolás de Piérola, 

solicitó al Papa León XIII la presencia de la Iglesia Católica en la Amazonía peruana para 

terminar con el genocidio y esclavitud de los indígenas a mano de los caucheros. Si bien los 

dominicos estuvieron en Perú desde la época de la Colonia, la iglesia católica fue organizado 

bajo la creación de vicariatos apostólicos, según las estructuras eclesiásticas especiales en 

regiones donde no existía presencia católica. Fue así que en 1949 se creo el vicariato apostólico 

de Madre de Dios, bajo la orden del del papa Pio XII.territorialmente agrupando actualmente 

los territorios de Madre de Dios, Cusco y Ucayali, ya  en 1902 que se fundaron las primeras 

misiones dominicas en el Alto Urubamba y en el Alto Madre de Dios, ya  para  1906  la  

Provincia  dominica  de  España  asume  esta  labor  enviando  al primer grupo de misioneros 

dominicos, entre los que estaba José Pio Aza, años después y debido a la labor evangelizadora 

se crean más misiones en la parte sur oriental peruana 51de los departamentos de Cusco, Madre 

de Dios y Ucayali, teniendo a la fecha 6 puestos misionales, los que conviven con alrededor de 

14 etnias en los alrededores. 

En siglo XX, se inició con el impulso de los curas católicos sobre todo los padres 

dominicos, llegaron con mismo propósito de evangelizarlos y castellanizarlos. Esta etapa fue 

un proceso de nuclearización a la población dispersa y acercarlos a la iglesia, llegando asi 

inicialmente en alto Urubamba (misión San Jose de  Koribeni) y después de varios intentos, 

paulatinamente llegaron al bajo Urubamba, con la creación de las misiones (san pedro martir 

de Timpia ,la inmaculada de Kirigueti) misma razón que  iban a establecer sus viviendas 

cercano a las misiones lugar ,donde se impartía la educación primaria y secundaria .logrando 

asi a que las familias extensas abandonaran su vida aislada aunque en los años cuarenta data la 



53 
 

presencia religiosa en los territorios matsigenkas, cabe resaltar desde el siglo XVI, trataba de 

llegar desde la costa hasta Ucayali y desde cusco hacia el Urubamba, ya desde inicios del siglo 

XIX lograron situarse en las comunidades estratégicas. 

La presencia religiosa fomento la creación de las misiones católicas que obedecía a las 

necesidades de atención en las comunidades nativas, sobre todo el acceso a la educación. 

mismo que se impulsó la creación de las misiones a lo largo de las cuencas del manu, alto 

Urubamba, bajo Urubamba. 

Al respecto (2009)  sobre la creación de las misiones afirma: 

“Una misión fue creada en 1908 en el Manu, “en medio del fervor del caucho, en el 

campamento cauchero perdiz”; la otra misión de koribeni & (alto Urubamba),fue 

fundada en 1918;en el bajo Urubamba por su parte la primera fue la misión de Sepahua, 

fundada en 1949(límite con el alto Ucayali) ;mientras que la misión de Timpia se fundó 

en 1953(la más próxima al pongo de Mainique);y la misión de kirigueti fundada en 

1957” (pág. 12).  

Este mismo hecho trascendió que algunas fueran reclutadas en varias comunidades, 

para prestar atención obligando a cambiar de residencia de sus comunidades de origen y brindar 

servicio de apoyo para las misiones. Donde fueron enviados a otras comunidades bajo la orden 

de los misioneros dominicos. 

En palabras de una de las entrevistadas:  

“Mi papa me cuenta que vino a los 8 años a cashiriari, luego se lo llevaron 

a estudiar al internado de Timpia” 

(Entrevistada 1) 

En el caso Urubamba - Ucayali la presencia de los curas dominicos fue durante los 

finales del siglo xix e inicios del siglo xx, con la creación de la misión de Sepahua fundada en 

1940.  



54 
 

2.5.3. El ingreso del Instituto Lingüístico de Verano (ILV)  

En 1946 por iniciativa de gobierno peruano de José Luis Bustamante y Rivero como 

parte de la política de estado de ese entonces, se hace el convenio con el gobierno de los estados 

unidos para la intervención en las zonas indígenas, especialmente en la amazonia. Su labor fue 

específicamente la traducción de la Biblia al dialecto machiguenga y lo otro fue formar 

profesores nativos bilingües. Esto produjo una ambivalencia: por un lado, ayudaron en 

educación y salud; por otro, promovieron la conversión y una visión cristiana que alteró 

prácticas tradicionales. 

2.5.4. Actividades extractivas de la madera 

A partir de la década de los 60, se intensifico el ingreso de los madereros ilegales 

operaba, apoyándose de la mano de obra barata de los machiguengas para la extracción forestal 

de la zona, que durante ese momento significo momento de desarrollo local pero a la vez la 

aparición de nuevos patrones locales .donde se abrió espacios en zonas remotas de la zona, con 

la presencia de sus campamentos y aserraderos, cercanas  a estas especies de  madera como la 

caoba,cedro, aprobechancho la cuenca del rio Camisea como acceso y transporte fluvial para 

extraer  la madera  a la zona del Ucayali. 

Ademas con la llegada de la empresa sell a la comunidad de shivankoreni se intensifico 

la extracción para los trabajos propios de la empresa sell. lo cual se contrató aserraderos con 

personal propia de la comunidad. 

 Sobre el tema Fontaine (2009):  

 “Por otro lado, desde 1985, las comunidades machiguengas solicitaron la redacción de 

un convenio que considerará la valoración de las tierras y árboles maderables 

explotados por la empresa, pero este pedido no será atendido – en oposición con los 

contratos de concesión de usufructo de terrenos, firmados entre Shell y las comunidades 

de Sepahua y Nuevo Mundo en 1984” (pág. 7). 



55 
 

La madera es aprovechada por los comuneros en menor cantidad, pero la comunidad 

administra el recurso, para la venta de algunos proyectos. existen diversas especies de árboles 

maderables.  

2.5.5. Reforma Agraria en el Bajo Urubamba  

En 1969 durante el gobierno militar de juan Velasco Alvarado, sobre todo en el bajo 

Urubamba, este proceso tuvo características muy distintas a la de sierra y costa, cómo la 

expropiación de las haciendas. En el caso de la amazonia, puso énfasis en el reconocimiento 

de territorios comunales. En 1974, el gobierno peruano, dicta la ley de comunidades nativas y 

asentamiento rural de las regiones de selva y ceja de selva (DL 20653).se inició con el proceso 

de reconocimiento jurídico de las comunidades nativas y sus territorios ancestrales. Esta ley 

fue clave porque amparaba y reconocía la identidad indígena y el derecho a la propiedad 

comunal de tierras y la autonomía sociopolítica. 

2.5.6. Inicio de las actividades extractivas de gas  

Inicia con el descubrimiento de mayor yacimiento de gas del país en el bajo Urubamba. 

La exploración de los pozos gasíferos se inicia en 1980 los ingresos de la compañía Shell Oíl.  

Ya en 1981 se reconoció bajo la denominación de “proyecto Camisea”. posteriormente desde 

la década del 2000 con el ingreso de la empresa Pluspetrol operando el lote 88 hasta la 

actualidad. La incidencia de las empresas en poblaciones indígenas fue generando fuertes 

presiones en grupos no contactados en la reserva territorial kugapakori nahua nanti (RTKN) y 

en zonas de influencia directa entre oportunidades y amenazas. el cual llevo al surgimiento de 

las organizaciones de COMARU, FECONAY, AIDESEP CGBU, con finalidad de enfrentar 

los problemas socioambientales. por otro lado, la presión cultural y social por la introducción 

de dinero, alcohol, migración y conflictos internos. Sin embargo, también hubo acuerdos con 

comunidades nativas (algunos beneficios materiales, como puestos de trabajo, postas médicas, 

programas sociales). 



56 
 

2.5.7. Ingreso de la ONG CEDIA  

Con el ingreso de las ONGs como CEDIA (Centro para el Desarrollo Indígena 

Amazónico), con el impulso de proyectos de desarrollo de respecto a su linderamiento y 

titulación de tierras comunales sobre todo puso énfasis en la creación de los mapas de 

información hidrográfica y ubicación territorio de zonas de casa, collpas, zona de cultivos, 

ubicación de los caminos   de la comunidad. 

2.5.8. Presencia de la Municipalidad de Megantoni  

Anteriormente la zona del bajo Urubamba estaba bajo la administración de la 

municipalidad de distrital de Echarate. debido a la poca atención del distrito Echaratino y la 

accesibilidad fue quedando en el olvido. razón por la cual un grupo de activistas del bajo 

Urubamba, agilizo y puso en la agenda nacional, la necesidad de la creación del nuevo distrito 

de Megantoni. 

Durante el mandato del gobierno de Ollanta Humala Tasso, El 6 de julio del 2006 

mediante ley N° 30481, se aprobó la creación del Distrito de Megantoni, siendo su capital la 

CC.NN. de Camisea. Con una extensión total de 11,235.5 km², Donde el área territorial del 

distrito representa el 14.9 % superficie total del departamento del cusco. Convirtiéndose en   

uno de los distritos extensos y biodiversos del Perú con una población de aproximadamente de 

15000 habitantes. Siendo los pueblos originarios Machiguenga, Asháninka, Yine Yami, Nanti 

y Kaquinte, quienes concentran la mayor cantidad de población,y un grupo pequeño 

denominados “colonos”. 

A la actualidad unos de los distritos que recibe mayor presupuesto a nivel nacional, por 

la ubicación de los yacimientos de gas. Actualmente se compone por 24 comunidades nativas 

y 8 asentamientos rurales. A la actualidad la extracción de recursos y el asistencialismo del 

estado a través de proyectos y la introducción de nuevas prácticas agrícolas y ganaderas 

modificaron la economía local. 



57 
 

Figura 3  

Línea del tiempo de la comunidad nativa de Shivankoreni   

 
Nota. Elaboración propia 



58 
 

2.6. Población   

La comunidad nativa de shivankoreni pertenece a la etnia matsigenka de acuerdo a la 

información recogida por el último   censo del 2017 de una población. de 396 habitantes, sin 

embargo, en la actualidad se estima una población de 498 habitantes, según el padrón comunal 

y que posee de una extensión titulada a la fecha con 20,653.31 Has. 

La población masculina representa el 69 % del total de habitantes y la población 

femenina representa el 31 % del total de habitantes, y la distribución de la comunidad está 

compuesta por 5 barrios y un anexo. que alberga un conglomerado de familias nucleares 

agrupadas por razones culturales y de unidades familiares, lo que configura la identidad de 

cada conjunto familiar con el barrio donde reside. 

2.7. Acceso y vías de comunicación  

Partiendo desde el cusco en dirección de nor-oeste siguiendo la ruta de carretera  Cusco 

– Quillabamba, Aproximadamente a una distancia de 223.75 km hacia Quillabamba, capital de 

la provincia de la Convención y continuando al nor-este en dirección Quillabamba-ivochote, 

con un recorrido de 157.70 km hasta el centro poblado de Ivochote, a partir de este punto el 

único medio de transporte es fluvial mediante” botes” o “lanchas”, navegando por las orillas 

del Bajo Urubamba continuando con dirección Norte , recorriendo 122.93 km hasta Camisea, 

capital del distrito de Megantoni, luego en dirección oeste a una distancia de 500 metros se 

ubica la CC.NN. de Shivankoreni. 

2.7.1. Límites  

• Por el norte: Comunidad Nativa de Nueva Luz 

• Por el sur: Comunidad Nativa de Segakiato y Comunidad Nativa de Camisea  

• Por el este: Comunidad Nativa de Sgakiato y Reserva Territorial Kugapakori, 

Nahua, Nantis y otros 

• Por el oeste: Comunidad nativa de Camisea y Comunidad Nativa de Nueva Vida 



59 
 

Figura 4  

Imagen satelital de la Comunidad Nativa de Shivankoreni    

 
Nota. Obtenido de Google Earth 2025 

Figura 5  

Ubicación referencial de los barrios de la comunidad     

 
Nota. Obtenido del esquema urbano del CC.PP de Shovankoreni-2022 



60 
 

2.8. Aspectos sociales  

2.8.1. Educación  

Existe la presencia de los niveles inicial y primaria, la enseñanza se realiza en La 

educación Intercultural Bilingüe, es decir que se imparte la educación Intercultural bilingüe 

(E.I.B), La institución educativa cuenta con 6 docentes entre bilingües y quechuas. su 

enseñanza basada en su lengua materna matsigenka. 

Apoyo alimentario escolar, la población escolar de la Comunidad nativa de 

Shivankoreni recibe asistencia del programa nacional de alimentación Qali Warma, que es un 

programa del MIDIS que brinda servicio alimentario con complemento educativo a los niños 

y niñas matriculados en las instituciones educativas del nivel inicial, primario y secundario en 

la amazonia peruana, con el fin de contribuir a mejorar la atención en clases, la asistencia 

escolar y los hábitos alimenticios, promoviendo la participación y la corresponsabilidad de la 

comunidad. 

Por otro lado, la empresa: del consorcio Camisea brinda “becas nopoki” ubicada en la 

provincia de atalaya región Ucayali, como parte del aporte a la educación.  

2.8.2. Agua y saneamiento  

El acceso a los servicios de agua es limitado. por lo que el abastecimiento de agua en 

la comunidad es deficiente. además, no se cuenta con la calidad de agua apta para el consumo. 

Se brinda agua entubada, por la red de tuberías conectadas a las piletas en los domicilios. cabe 

señalar que en los barrios alejados no cuentan con el acceso al agua. Por lo que el consumo es 

directamente de las quebradas. Y otras se bastecen del rio Camisea. 

La comunidad nativa cuenta con el comité de JAAS1, quien lleva a cabo labores de 

limpieza y mantenimiento. 

 

1 JASS, es una organización comunal de agua potable encargado de administrar y mantener los servicios 
de mantenimiento de los sistemas de agua potable 



61 
 

La comunidad no cuenta con el servicio de saneamiento básico. por los que las familias 

tienen sus baños letrina o pozo seco. Esta situación impacta directamente en la salud pública. 

Sin embargo, a la actualidad, la municipalidad se viene ejecutando las obras de saneamiento 

básico en la comunidad nativa de Shivankoreni. 

2.9. Salud   

El acceso a los servicios de salud es limitado y deficiente, se debe a que no cuenta con 

los suficientes recursos humanos. Y el equipamiento e instrumental médico, insumos médicos 

y la falta de gestión en salud. 

El puesto de salud de shivankoreni pertenece a la Microred Camisea. con una categoría 

de tipo I-1. el personal que labora son dos técnicos y una obstetra y promotor de salud que 

apoya con la interpretación del machiguenga, otro de los problemas del puesto de salud de 

shivankoreni es el constante desabastecimiento de medicamentos. Solo se cuenta con los 

medicamentos generales, por lo que los casos de emergencia para todos los centros del bajo 

Urubamba, se solicita apoyo logístico en el campamento de Malvinas. 

 Entre las más frecuentes se registran enfermedades metaxenicas 2  como como la 

malaria, dengue, leishmaniasis. También el EDAS (enfermedades diarreicas Agudas), IRAs 

(Infecciones Respiratorias Agudas) y enfermedades gastrointestinales. Y no transmisibles 

como la anemias y parasitosis, Infecciones de transmisión sexual. (ITS). 

2.9.1. Acceso a servicios de salud  

La mayor parte de la comunidad accede a al servicio de salud gratuita, por considerarse 

poblaciones vulnerables. 

Debido a la precariedad en los servicios de salud, y la atención continua, la población 

solo asiste en caso de situación de salud agravada. 

 

2 Metaxenicas, que son transmitidos de un individuo a otro a través de un vector 



62 
 

2.9.2. Población afiliada al Seguro Integral de Salud (SIS) 

El 99% de la población cuentan con el seguro integral de salud (SIS) un pequeño 

porcentaje de 1 % de la población que laboran en la empresa privada y el municipio cuentan 

con el ESSALUD (seguro). 

 Pero por razones de medicamentos de emergencias y la falta de especialistas 

profesionales hacen que no se tenga mayor concurrencia. 

2.10. Transporte  

El transporte al interior de la comunidad es a través de vehículos menores como: 

furgonetas, motocares, moto lineal. Que dada la existencia de una interrelación económica con 

la comunidad vecina de Camisea también se accede a través del camino vecinal. 

Debido al área geográfica que presenta la comunidad nativa de shivankoreni el medio 

de transporte a las comunidades vecinas de cabecera es el fluvial a través de pequeñas 

embarcaciones denominadas “peque” “peque” y chalupas. Y botes pongueros de Camisea-

shivankoreni. 

2.11. Idioma y autoidentificación étnica  

La comunidad nativa de shivankoreni, es un grupo étnico donde el cien por ciento se 

autodenomina matsigenka, basándose en elementos compartidos como su cultura, su historia, 

prácticas tradicionales, territorio, cosmovisión, idioma. 

Como parte de la autoidentificación se da a través del uso cotidiano dentro de la 

comunidad donde se habla en su lengua materna el matsigenka. 

Por la llegada de los colonos y la empresa, el idioma español es usado entre la 

combinación con el matsigenka. A la actualidad en su mayoría habla y entiende con algunas 

excepciones el idioma español. 



63 
 

2.12. Aspectos económicos  

Dentro de la economía tradicional, basado en el autoconsumo, por lo que no puede 

entenderse desde indicadores monetarios, sino como una red de relaciones simbólicas, sociales 

y ecológicas que sostienen el buen vivir de la economía local.  Sin embargo, con la intervención 

estatal se han promovido economías de mercado como algunas actividades comerciales a nivel 

comunal y pequeñas bodegas impulsados por algunas familias pudientes en la comunidad. 

2.12.1. Agricultura 

La agricultura que se desarrolla en las comunidades nativas tiene características 

particulares, donde coexisten dos unidades económicas, por un lado, la economía de las 

familias nativas con una agricultura tradicional, complementada con actividades de caza, pesca, 

recolección 

La agricultura si bien es cierto, tiene que ver con la producción agropecuaria a la cual 

se está adicionado la producción a escala con fines de acceso a mercados, dentro de ello se 

tiene como principales productos al cacao, yuca y plátano, maíz. 

Pese a los proyectos agropecuarias en la comunidad, pero no cuenta con las condiciones 

necesarias para generar una agricultura sostenible para el mercado debido a que no se tiene 

bien definido la vocación productiva de los suelos del territorio, el limitado acceso a 

tecnologías acordes a la zona, insuficiente asistencia técnica, ausencia para el acceso al crédito, 

acceso al mercado por falta de vías de comunicación. 

Otros productos que se cultivan para el autoconsumo son los que siguen: como la yuca, 

el plátano, el camote, el algodón, los frejoles y el maní. También destacan las frutas como la 

naranja, la mandarina, las guabas, el caimito, el zapote, el coco, el pacay, el pijuayo (kuri), el 

aguaje, el limón, la caña de azúcar, el dale dale, el pan de árbol, la sacha papa, la pomarrosa y 

la cocona, los cuales forman parte importante de la producción local y de la alimentación 

tradicional de la zona. 



64 
 

2.12.2. Ganadería  

Por tanto, hubo apoyo sobre la crianza de ganado vacuno. por lo que hubo una peste 

que termino con los ejemplares de ganado. En la actualidad se tiene un grupo de comuneros 

que crían ganados, no se fomenta por la que su consumo en la comunidad es escaso por tema 

de cuestión cultural. 

2.12.3. Servicio de energía eléctrica  

La comunidad cuenta con el sistema de energía eléctrica domiciliaria y publica. Que es 

abastecida desde la planta Malvinas, que genera a nivel del distrito. Gracias al   convenio que 

se tiene con la empresa. en tanto el nivel de abastecimiento de la energía eléctrica, suele ser un 

problema en la comunidad, por lo que a veces no llega a los 220 voltios, causando daños a los 

equipos de las familias de la comunidad. 

En la comunidad se tiene un comité de electrificación, que está encargada en caso de 

situaciones de nuevas conexiones, reparación y mantenimiento. 

A la actualidad se viene trabajando el convenio con la empresa privada Pluspetrol. Para 

la ampliación de una planta de una nueva planta hidroeléctrica. 

2.12.4. Servicio de limpieza pública  

La comunidad no cuenta con un relleno sanitario, por lo que la basura no tiene un 

manejo adecuado, disposición final de la basura. (botadero). por lo que su tratamiento de basura 

de la comunidad se maneja bajo un botadero clandestino usado para el enterrado de la basura. 

La comunidad cuenta con un delegado encargado de la limpieza pública. que se encarga 

de recoger las basuras de las viviendas, esto con la ayuda de la furgoneta de la comunidad dos 

veces por semana. 

Se viene implementando apoyo por parte del proyecto de residuos sólidos, en el apoyo 

de equipos y materiales para el recojo de la basura. 



65 
 

2.12.5. Saneamiento básico  

El agua es captada de un riachuelo, distribuida por red de tuberías a cada vivienda, por 

lo que no es tratada. (no apta para consumo humano) el acceso a los servicios básicos como el 

agua, es un problema latente de desabastecimiento, sobre todo en épocas de sequía (junio a 

octubre). en algunos barrios ubicados alejados de la toma. Por lo que algunas viviendas cuentan 

con fuente de agua de manante o acequia o del rio. A la actualidad se viene ejecutando obra 

por contrata el proyecto de agua y saneamiento básico en la comunidad. Respecto al uso de 

servicios higiénicos, las familias cuentan con letrinas o pozo seco.no cuentan con adecuados 

servicios. Por lo que esto es un foco contaminante en las familias.  Esto genera impactos 

negativos en la salud de la comunidad nativa de shivankoreni. 

  



66 
 

CAPÍTULO III  

MODO DE VIDA EN LA COMUNIDAD NATIVA DE SHIVANKORENI: 

RESISTENCIA ENDÓGENA Y LA IMPOSICIÓN DE MODELO DE DESARROLLO 

EXÓGENO 

3.1. Prácticas endógenas en el modo de vida de la comunidad nativa de Shivankoreni – 

distrito de Megantoni 

3.1.1. Características culturales  

3.1.1.1. Historia de la comunidad nativa de Shivankoreni  

Los primeros pobladores llegaron de las cabeceras, en su mayoría. lo que se conoce 

como el alto Camisea. durante mucho tiempo surcando por el rio Camisea, fueron 

desplazándose. agrupados en familias extensas. lo cual fueron acercando a la actual escuela. 

Del cual inicio el sedentarismo. en lugares cercanas a las riberas del rio Camisea. Cerca de las 

pequeñas parcelas. Pues esto también la cercanía de la necesidad de estudiar. Fueron 

agrupándose para formar el   pueblo. La comunidad nativa de shivankoreni, empezaron a 

situarse cercanamente a los y formar la comunidad, el termino Shivankoreni: que en dialecto 

machiguenga se denomina a un ave pescador, lo llamaron así por la abundancia de esta especie 

de ave, esta ave no es comestible por los machiguengas. 

La comunidad de Shivankoreni se estableció en un contexto de migraciones y 

reagrupamientos impulsados por estos cambios. Sus viviendas tradicionales están construidas 

con materiales locales como palos de chonta (kuri) y hojas de kapashi, aunque también se 

utilizan tablas y calaminas. 

Aunque sus trámites de titulación reconocida oficialmente el 30 de septiembre de 1974, 

aunque   fue reconocida como comunidad en 1958. Y del mismo año se eligió el primer jefe de 

la comunidad. 



67 
 

En 1980 llega a la comunidad la empresa Shell móvil   se inicia con la exploración de 

los lotes de gas. Y la década de los 90 continúan con las exploraciones que a la actualidad tiene 

66 años de creación   política. 

3.1.1.2. La agricultura   

Los machiguengas de la comunidad nativa de Shivankoreni, no se caracterizan por ser 

agricultores. No se trata de una dedicación exclusiva. Sin embargo, en la actualidad se han 

visto en la necesidad del aprovechamiento y el incentivo de los proyectos productivos 

encaminados por la municipalidad. un numero de comuneros han usado sus tierras por el 

cultivo del cacao. En tanto algunas plantas, como el café y achiote otros no han logrado su 

productividad. 

Entre las limitaciones existentes es el tipo de suelos con baja fertilidad de gran cantidad 

de arcilla que dificulta su drenaje. 

La agricultura es una actividad secundaria, ya que son productos de pan de llevar. Vale 

decir que son para el autoconsumo. pero en la actualidad a raíz de la mayor presencia del 

mercado y el dinero; los matsigenkas empiezan a producir con excedentes para la venta 

promovidos por los proyectos agrícolas del municipio, así como la incorporación de algunos 

cultivos de valor comercial como el cacao, el arroz y maíz, algodón, plátano 

Respecto al aprovechamiento de espacios agrícolas son de tipo de cultivo mixto, se opta 

por el policultivo, por lo que las diversas plantaciones de sus productos se realizan dentro de 

la misma, como la yuca en gran cantidad y acompañados del plátano. Algodón. maíz, papaya, 

camote, Cacao, Piña y otras especies nativas como el dale dale. Sachapapa shimbillo, uvilla y 

otros. Cabe mencionar en el caso de la yuca, su cultivo viene ser continuo. Vale decir que una 

vez cosechado inmediatamente se vuelve sembrar, otra característica usual es que se rige   por 

la agricultura rotativa, Pasado un par de años   dejar que vuelva a crecer las malezas y 



68 
 

convertirse en chalada o purma 3(termino usado por lo colonos para referirse al abandono de la 

parcela, donde anteriormente fue aprovechado, esto con el fin que vuelva a nutrirse el terreno. 

3.1.1.3. Proceso de la agricultura 

A. La roza  

La roza o el “shimpénashi”, usualmente para ganar terreno agrícola para una chacra 

nueva, se opta por el monte virgen. Este trabajo se realiza en los meses de mayo a julio. El roce 

consiste en el corte de arbustos plantas hierbas Se trata de despejar la maleza talar todo especie 

de flora, para la cual se usan el hacha y el machete. En la actualidad se usa   la motosierra. 

B. La quema   

Una vez, ya despejado, durante las 3 semanas a más, se procede a la quema de malezas. 

esto con el fin de que se pueda aprovechar todo el abono quemado, que nutre el suelo. 

C. La siembra 

Una vez ya quemada el terreno está preparado para las plantaciones, el proceso de la 

siembra se realiza durante los meses de la temporada de épocas de las primeras lluvias del año, 

es decir entre los meses de setiembre a noviembre. 

D. El deshierbe  

Se realiza durante cada tres meses se procede el deshierbe o limpieza, para lo cual se 

usa el samurái o el machete, en la actualidad se han incorporado equipos sofisticados como la 

shindaiwa para que el deshierbe se haga mayor facilidad y usado hasta por mujeres y niños. 

Respecto a la mayoría de las familias residen temporalmente dentro de la comunidad, 

mayormente pasan el tiempo en sus chacras. Solo los hijos permanecen dentro de la comunidad, 

 

3 Para los machiguengas, la purma es el espacio que queda tras dejar descansar una chacra cultivada, 
permitiendo que la naturaleza recupere su fuerza. En este tiempo, el terreno se cubre de vegetación secundaria —
frutales dispersos, arbustos, plantas medicinales y árboles jóvenes— que constituyen una despensa viva para la 
familia. La purma es parte del ciclo agrícola y del territorio cultural: no se percibe como “tierra abandonada”, sino 
como un lugar que sigue produciendo, albergando espíritus del monte y plantas sembradas por generaciones 
pasadas (Johnson, 2003) 

 



69 
 

por la facilidad de acceso a la escuela y el colegio, al respecto uno de los entrevistados 

menciona:  

“Más vivo en mi chacra, que está a una hora en peque peque. Antes iba 

tanganeando   casi dos horas y medio cuando no había peque peque. estoy 

trabajando en mi chacra; cacao, yuca, maíz, camote, caña piña y plátano. 

mi chacra es 7 hectáreas, primero hago el rose, después quemo para 

sembrar, ahorita ya es setiembre. estoy sembrando maíz.” 

(Walter Pogenti Pascal, 45 años) 

Este testimonio evidencia la centralidad de la chacra como espacio vital y productivo 

en la organización sociocultural de la comunidad Matsigenka de Shivankoreni. El hecho de 

que el comunero afirme vivir más tiempo en la chacra que en el núcleo comunal refleja una 

lógica de residencia flexible, determinada por las exigencias del trabajo agrícola y por la 

relación directa con la tierra. Desde una perspectiva antropológica, la chacra no solo constituye 

un espacio económico, sino también un lugar de reproducción cultural, donde se transmiten 

conocimientos agrícolas tradicionales vinculados al ciclo agrícola, como el rozo, la quema y la 

siembra estacional. Asimismo, la referencia al cambio en los medios de transporte, pasando del 

tanganeo al uso del peque peque, da cuenta de un proceso de transformación tecnológica que 

reconfigura la percepción del tiempo y la distancia, sin desplazar la importancia de las prácticas 

agrícolas tradicionales. Este cambio no elimina lo endógeno, sino que lo rearticula, permitiendo 

una mayor permanencia en la chacra y reforzando el modelo de agricultura diversificada 

orientada al autoconsumo. 

Generalmente las chacras de los comuneros se sitúan en las zonas alejadas de la zona 

de la comunidad. Unos al frente del rio Camisea, mientras otros surcan cuesta arriba del rio 

Camisea. Según afirma nuestra entrevistada:  



70 
 

“Tengo mi chacra estamos trabajando cacao, yuca y plátano. A veces me 

voy a mi chacra a traer yuca” 

(Magnolia Italiano Romano, 40 años) 

Los adultos mayores optan por residir en sus chacras, por el fácil acceso a sus cultivos. 

Por lo que algunos adultos mayores están exentos de asistir a las faenas y asambleas de la 

comunidad. 

A continuación, se detalla la información que manifestó el entrevistado:  

“Pero solo trabajo para comer, macheteando perdi la vista, vivo con mi 

esposa se llama aurora demetriz, tiene 64 años y nacio en 1960 en 

shivankoreni.  vivimos aquí en la chacra, desde que llego el coronavirus” 

(Juan Miqueas Torres, 74 años) 

El cultivo de los alimentos, es una fuente principal   para el abastecimiento que asegura 

la alimentación de la familia.es una actividad diaria con la que el comunero debe luchar contra 

las malesas,y las plagas y animales que también consumen los alimentos cultivados. Razón por 

la que el comunero debe permanecer en la chacra. Sobre la vivencia diaria el entrevistado nos 

comenta lo siguiente: 

“Me voy en peque a mi chacra tengo cacao y platano y yuca.a veces me 

quedo a dormir…” 

(Efraín Italiano Basagoite , 57 años) 

ste testimonio refuerza la centralidad de la chacra como eje del modo de vida comunal. 

La permanencia prolongada en este espacio responde a la necesidad de cuidado constante de 

los cultivos, lo que evidencia una relación activa y continua con el entorno natural. Esta práctica 

revela una concepción cultural del trabajo agrícola como una actividad diaria y permanente, 

más que como una labor esporádica. La decisión de pernoctar en la chacra refleja una forma de 



71 
 

adaptación cultural al entorno amazónico, donde la proximidad a los cultivos permite responder 

de manera inmediata a las exigencias del medio, como la presencia de plagas o animales. Esto 

reafirma el carácter endógeno del sistema agrícola, basado en la observación directa y la 

experiencia acumulada. 

Según nuestro entrevistado comenta que: 

“En sepahua, antes trabajo contrato, limpieza de chacra, ahora estoy 

cultivando yuca y platano.” 

(Nelly Mantaro, 69 años) 

Anteriormente se optó por cultivar dentro de una parcela cercana a la comunidad. Con 

el apoyo de la ONG. Cedía. que se aprovechó para el cultivo comunal del arroz. Como tal 

señala la entrevistada: 

“Antes había sembrío de arroz se cosecho 500 sacos, no había piladora. pero 

las familias teníamos morteros de tronco…”  

(Nelly Mantaro, 69 años) 

3.1.1.4. El trabajo eventual  

En la comunidad nativa de Shivankoreni, el trabajo eventual constituye una actividad 

secundaria dentro del modo de vida comunal, ya que la principal estrategia de subsistencia 

continúa siendo la agricultura de autoconsumo. No obstante, en determinados momentos, 

algunos comuneros optan por brindar servicios laborales temporales a empresas privadas o a 

proyectos ejecutados por el gobierno local, principalmente como una estrategia 

complementaria para la obtención de ingresos monetarios, sobre el particular la entrevistada 

menciona lo siguiente: 

“Yo y trabaje con sell, en sismica en mishahua me contrataron para hablar 

con los nantis…” 



72 
 

(Efraín Italiano Basagoite , 57 años) 

Este testimonio evidencia que la participación de los comuneros en trabajos eventuales 

vinculados a empresas extractivas no responde a un proceso de inserción laboral permanente, 

sino a una relación temporal y funcional. El rol asumido por el comunero como mediador 

lingüístico y cultural pone de manifiesto la valorización puntual de saberes endógenos, como 

el dominio de la lengua y el conocimiento del territorio, los cuales son requeridos por actores 

externos para facilitar su intervención. Desde una perspectiva antropológica, este tipo de 

trabajo eventual no sustituye las prácticas productivas tradicionales, sino que se articula de 

manera subordinada a ellas, reforzando la idea de que la economía comunal mantiene una base 

cultural propia, donde el trabajo asalariado no constituye el eje central del modo de vida.  

“...Trabeje en la empresa shell en 1980 apoyando en la exploracion del lote 

de shivankoreni, he trabajado 5 años…” 

(Kupertino Kaya Vera, 72 años) 

Este testimonio pone en evidencia una norma cultural implícita relacionada con el uso 

colectivo y flexible del territorio comunal. La posibilidad de que cualquier comunero 

aproveche parcelas cercanas a la comunidad refleja una concepción compartida de la tierra, 

basada en el acceso comunal y no en la propiedad individual rígida. Desde el enfoque 

antropológico, esta práctica refuerza la centralidad de la agricultura como base del modo de 

vida y explica por qué el trabajo eventual es asumido únicamente como una alternativa 

temporal. La disponibilidad de tierra para el cultivo garantiza la subsistencia familiar y reduce 

la dependencia de actividades laborales externas, reafirmando el carácter endógeno del sistema 

productivo comunal. 



73 
 

Cabe señalar que las parcelas cercanas de la comunidad el uso del terreno puede ser 

aprovechado por cualquier comunero, por lo que esta opción aceptable durante un periodo. Al 

respecto uno de los entrevistados menciona que:  

“Aquí en la comunidad cualquier comunero hace chacra no se atajan. hay 

gente que …”  

(Magnolia Italiano Romano, 40 años) 

3.1.1.5. Comercio  

En la comunidad nativa de Shivankoreni, el comercio constituye una actividad 

secundaria dentro del modo de vida comunal. La mayoría de las familias no prioriza la venta 

de productos, debido a que la subsistencia se sustenta principalmente en la agricultura de 

autoconsumo. No obstante, en determinados contextos, algunas familias desarrollan 

actividades comerciales a pequeña escala, especialmente cuando existen proyectos productivos 

o presencia temporal de trabajadores en la comunidad. En palabras de nuestra entrevistada: 

“Aquí en mi casa vendo cerveza y helado. hay proyectos en la comunidad. 

están trabajando y ganando su plata.”  

(Magnolia Italiano Romano, 40 años) 

Este testimonio evidencia que el comercio en la comunidad se desarrolla de manera 

ocasional y contextual, vinculado directamente a la presencia de proyectos y al ingreso 

temporal de dinero en circulación. La venta de productos como cerveza y helados no responde 

a una lógica comercial planificada, sino a una estrategia adaptativa que aprovecha momentos 

específicos de demanda generada por actividades externas. Desde una perspectiva 

antropológica, esta forma de comercio refleja una economía complementaria, subordinada al 

sistema productivo tradicional. La actividad comercial no se consolida como una práctica 



74 
 

estructural del modo de vida, sino que se activa de manera coyuntural, dependiendo de factores 

externos al sistema cultural propio de la comunidad. 

Por lo que no existe apoyo en la sensibilización sobre inversión y abastecimiento de 

productos para la venta. En palabras de nuestra entrevistada: 

“…Aquí en mi casa vendo cerveza y helado. hay proyectos en la comunidad. 

están trabajando y ganando su plata.”  

(Magnolia Italiano Romano, 40 años) 

Con el ingreso de proyectos productivos como el cacao, se ha intensificado su venta en 

pocas cantidades. Sobre la venta de algunos productos, el entrevistado menciona: 

“Tengo cacao, esta 5 soles el kilo vendo a los comerciantes a veces llevamos 

a sepahua.ahora hay tienda aquí, ya no viajamos.” 

(Kupertino Kaya Vera, 72 años) 

Este testimonio muestra cómo algunos productos agrícolas, particularmente el cacao, 

han comenzado a incorporarse al circuito comercial, aunque en volúmenes reducidos. La venta 

se realiza de manera esporádica y sin una estructura formal de comercialización, lo que indica 

que el cultivo del cacao aún se integra de forma parcial al mercado. Asimismo, la presencia de 

una tienda dentro de la comunidad evidencia un cambio en las dinámicas de intercambio, 

reduciendo la necesidad de desplazarse hacia centros poblados como Sepahua. Sin embargo, 

este cambio no implica una transformación profunda del modo de vida, sino una 

reconfiguración práctica que facilita el acceso a bienes, manteniendo el carácter 

complementario del comercio. 

Por otro lado, también se venden carne del monte o carne de caza, como majaz, 

sachavaca, huacahua, pescado salado,y otros productos vendidos  como comidas típicas de la 



75 
 

zona como la patarashca y asado de majaz, juane se venden en la sección de comerciantes. 

Sobre la actividad de pesca, el entrevistado menciona lo siguiente: 

“La comunidad con barbashco, pero ahora con atarraya, ya no hay pescado 

ahora, se iba a cazar con flecha, aprendí a tejer atarraya.”  

(Kupertino Kaya Vera, 72 años) 

Este testimonio evidencia transformaciones en las prácticas tradicionales de pesca y 

caza, las cuales históricamente han cumplido un rol fundamental en la alimentación y, 

ocasionalmente, en el intercambio de productos. El abandono del uso del barbasco y la 

adopción de la atarraya reflejan ajustes culturales frente a la disminución de los recursos 

naturales. Estas transformaciones impactan directamente en las posibilidades de 

comercialización de productos como pescado o carne de monte, limitando su disponibilidad 

para la venta. Ello refuerza la idea de que el comercio de estos productos no constituye una 

actividad económica sostenida, sino una extensión ocasional de prácticas de subsistencia, 

condicionada por el entorno ecológico y las normas culturales. 

3.1.1.6. Alimentación  

Entre sus fuentes principales de alimentación de las familias de la comunidad son los 

platos a base de pescado. Como la patarashka, caldo de carachama. ahumado, cecina de carne 

de caza del monte. Ala actualidad se alterna con la crianza de animales como la gallina y el 

pato. 

Debido a la accesibilidad de los productos como resultado de un proceso de cambios 

hoy en la actualidad se alterna entre otros elementos modernos que se combina con artículos 

como arroz, tallarines, conservas, carne de pollo y otros artículos de primera necesidad 

adquiridos en la sección de comerciantes. 

Ante esto nuestra entrevistada afirma lo siguiente: 



76 
 

“La comida era pescado ahumado con yuca y el masato, chupishpa; pero 

ahora se come arroz fideos tallarín……”  

(Nelly Mantaro, 69 años) 

A. El masato  

El masato (oviroki), es consumido desde tiempos ancestrales, su preparación se atribuye 

exclusivamente por las mujeres machiguengas.  Es una fuente de alimento consumido a diario 

y no solo se considera una bebida tradicional, si no que constituye un elemento central de la 

vida social del machiguenga en la actualidad en la comunidad de Shivankoreni, el masato 

constituye la parte principal de su dieta alimenticia en las familias. El cual lo consumen desde 

la niñez, después de cada comida tomar y también al momento de trabajo como una bebida que 

te mantiene fuerte y sano.  se prepara en abundancia en fiestas principales de la comunidad. 

• Preparación del masato en la comunidad nativa de Shivankoreni  

Esta bebida es realizada por las mujeres en sus casas. Su preparación la materia 

principal que es la yuca las familias traen de la chacra la yuca. Es una práctica es a nivel 

comunal. e incluso se realizan en actividades festivas, aniversario de la comunidad, actividades 

deportivas, venta del masato, A continuación, según su preparación nos comenta magnolia 

italiana (40) nos enseña cómo se hace el masato: 

“El masato en Shivankoreni consta con la siguiente preparación 

primeramente se va a la chacra para recoger la materia prima en este caso 

la yuca, también camote y maíz crecido , la yuca se saca la cascara y lavarlo 

cortarlo en forma de cuadritos se le pone en una tinaja/bandeja para el 

respetivo lavado con agua fría proseguido también se saca la cascara de 

camote y rallarlo en una ralladora y tenerlo listo en un tazón por último el 

maíz crecido igual se tiene que lavarlo luego se le pone en el molino para 

hacer en forma de pasta a continuación hacer hervir la yuca   en una olla 



77 
 

hasta cocinarlo la yuca esperar por lo menos como una hora de tiempo que 

esté bien cocinado después sacarlo de la candela y echarlo su agua 

proseguido esto comenzar a machucarlo hasta que esté bien suave echar la 

pasta molido de camote y luego el maíz molido mezclar pasta molido de 

camote y el maíz molido disolverlo en una sola olla, mezclar con agua fría y 

listo para volver a hacer hervir, y hacerlo macerar .esperar hasta el día 

siguiente  para   tomarlo.”   

(Magnolia Italiano Romano, 40 años) 

El comercio en la comunidad se presenta como una actividad secundaria y no 

estructurante del modo de vida local. La venta de productos es limitada y se articula 

principalmente a los recursos disponibles en el entorno, como el cacao, la caza, la pesca y la 

preparación de comidas típicas. Esto evidencia que el intercambio comercial responde a una 

lógica de subsistencia y complementariedad, más que a una orientación mercantil intensiva. La 

presencia de proyectos productivos ha reducido la necesidad de fortalecer el comercio local, 

generando una dependencia parcial de ingresos externos. No obstante, las prácticas de venta 

mantienen un carácter endógeno, ya que se basan en saberes tradicionales y en el 

aprovechamiento del territorio. Los cambios en las técnicas de pesca reflejan procesos de 

adaptación cultural, sin que ello implique la pérdida de prácticas propias de la comunidad. 

La preparación del masato constituye una práctica cultural central en la vida comunal. 

Su elaboración integra conocimientos tradicionales, relación con la chacra y organización 

colectiva del trabajo. Más allá de su valor alimenticio, el masato cumple una función social, ya 

que acompaña actividades festivas, deportivas y de convivencia comunal. Esta práctica 

reafirma la identidad cultural de la comunidad y expresa una forma endógena de producción 

basada en la transmisión intergeneracional de saberes. El proceso de preparación refleja una 



78 
 

lógica cultural propia que articula territorio, tiempo y sociabilidad, manteniendo su vigencia 

frente a las transformaciones externas. 

• Ingredientes o insumos para preparar el masato  

Entre los principales ingredientes o insumos utilizados para la preparación del masato 

en la comunidad nativa de Shivankoreni se encuentran la yuca, el camote y el maíz crecido. 

Estos productos, cultivados de manera tradicional por las familias de la comunidad, representan 

no solo la base alimenticia local, sino también un símbolo de identidad cultural. La yuca y el 

camote aportan la textura y el sabor característico de la bebida, mientras que el maíz crecido 

contribuye al proceso de fermentación natural, dando como resultado una bebida nutritiva y 

apreciada en reuniones familiares y celebraciones comunales. Su elaboración refleja la 

conexión profunda que los pobladores mantienen con la tierra y con sus saberes ancestrales. 

3.1.1.7. Manifestaciones culturales  

Respecto al modo de prácticas culturales, no se tienen evidencias tanto en la zona, 

tampoco una iniciativa de preservar manifestaciones culturales, dentro de las nuevas 

generaciones  

Como son el tamboreo o canticos, incluso cuentos y mitos no tienen conocimiento de 

la mayoría de los miembros de la comunidad. Sin embargo, hay pequeño grupo de comuneros 

que aun dan prácticas culturales y saben de historias. Debido a la preservación de la lengua 

materna, aun se va dando su difusión dentro del modo de vida como la caza, la pesca, artesanía.  

Cuento de la araña tejedora 

 relata que existió una mujer que se alimentaba de algodón y, a partir de su ombligo, 

brotaba un hilo muy fino. Con ese hilo, ella tejía su cushma. Sin embargo, convivía con una 

suegra que era mala y envidiosa, le rompió el hilo que salía de su ombligo. Como consecuencia, 

la mujer se marchó, dejando el hilo como legado. De este modo, el relato explica el origen y la 

transmisión hereditaria del arte de hilar y tejer la cushma en la comunidad. 

 Cuento del origen del pescado 



79 
 

 narra que, en tiempos antiguos, existía una joven que se alimentaba de ají. En cierta 

ocasión, mientras se encontraba sentada sobre una estera, comenzó a brotar una gran cantidad 

de peces de su cabeza. Posteriormente, la joven acudía al río para arrojar los peces y, luego, 

ella no comía, lo preparaba exclusivamente para su esposo. 

Sin embargo, el esposo, intrigado por la abundancia del pescado, le preguntó en 

reiteradas ocasiones de dónde lo obtenía. Aunque la joven afirmó que había ido a pescar, él no 

le creyó. Por esta razón, decidió espiarla y pudo observar que, cada vez que ella comía ají, 

brotaba una gran cantidad de peces de su cabeza. Tras descubrir el origen del pescado, el esposo 

la expulsó de la casa. Como consecuencia, la joven se marchó y nunca más regresó, 

explicándose así, simbólicamente, el origen del pescado en el imaginario cultural de la 

comunidad. 

 

3.1.1.8. El matrimonio  

El matrimonio no es una práctica cultural. En términos legales no se celebra el 

casamiento, sino que son considerados como  convivientes, en shivankoreni constituye una 

comunidad netamente de comuneros machiguengas, por familias  de una misma lengua y 

rasgos socioculturales ,misma razón que el vínculo entre la mujer y el varón resulta ser más  

perdurable en el tiempo , sin embargo  en la actualidad existe la suerte unir parejas de otras 

comunidades, que según el estatuto comunal, se rige en la prueba de convivencia dentro de la 

comunidad por un periodo de 5 años de prueba, el cual debe residir en la comunidad ,sin 

problema alguno, mismo hecho que durante la prueba no tendrá facultades como cualquier otro 

comunero. Pasado la prueba de 5 años será considerado como comunero. 

Sus motivaciones son mas parte de la cultura machiguenga, que, para obtener y asegurar 

el bienestar, en otras palabras, reducir la carga económica de la familia. 

En la actualidad dada por la interacción socioeconómica. las nuevas familias estan 

compuestas por otros grupos como el yine,ashaninka. Al respecto uno de los entrevistados 

menciona que:  



80 
 

“Soy yine pero mi esposa es de shivankoreni,ya vivo 25 años ,yo vine por 

trabajo en la empresa sell,pero me quede aquí ,tengo 2 hijos, a veces visito 

a mi comunidad ahí tengo chacra también.ahora estoy trabajando en la obra 

de minihospital”  

(Comunero 4, entrevistado anónimo) 

La familias matsiguenkas de shivankoreni son numerosas,pero guardan respeto entre 

los miembros de la comunidad ,quiere decir que son que los hijos obedientes respecto a sus 

padres  y abuelos. Por tanto, el castigo no se trata de una práctica cultural. 

Lo cual es una labor cotidiana de realizar tareas domésticas para las 

mujeres,ademas,hilar ,tejer  en telares también el cultivo es exclusivamente de la mujer y niños. 

en cuanto al varón viene hacer quien protege a la familia y abastece de alimentos. 

Por otro lado, se manifiesta que prevalece un grupo familiar entre ellos los italianos, 

pascales. dentro de la comunidad. Por lo que se trataría que existió un kuraka (que tiene varias 

mujeres), dando como resultado tener un gran número de hijos que en la actualidad, vienen a 

ser fruto del mismo árbol genealógico lo cual hace tan confuso la situación de convivencia 

entre los italiano, y que además, esto fortalece los lazos familiares dentro de la comunidad y se 

traduce en la consolidación de la convivencia y es sentido del grupo machiguenga de la 

comunidad. 

  “Vivo en barrio selva verde, yo no paro en la casa, tengo mi chacra al frente 

del rio, ahí tengo mi casa, los domingos vengo trayendo algo de comer, para 

ver a mis hijos que estudian en la escuela. Cuando no tienen clases, se vienen 

a la chacra.”  

(Ezequiel Romano, 46 años) 



81 
 

En la comunidad nativa de Shivankoreni, el matrimonio no se configura como una 

institución formal o legal, sino como una práctica social basada en la convivencia prolongada. 

Esta forma de unión responde a una lógica cultural propia del pueblo matsigenka, donde la 

estabilidad de la pareja se sustenta en la afinidad cultural, la pertenencia lingüística y la 

cooperación económica dentro del hogar. 

La convivencia se constituye como el principal criterio de reconocimiento social, tanto 

para las parejas locales como para aquellas conformadas por personas provenientes de otras 

comunidades. El periodo de prueba establecido por el estatuto comunal refleja un mecanismo 

de control social que prioriza la integración gradual y el respeto a las normas internas antes de 

otorgar derechos plenos como comunero. De este modo, la comunidad preserva su cohesión 

cultural frente a influencias externas. 

Las uniones interétnicas evidencian procesos de interacción socioeconómica y 

movilidad vinculados al trabajo en empresas y proyectos públicos, sin que ello implique una 

ruptura total con las prácticas endógenas. Por el contrario, estas uniones se adaptan a las reglas 

comunales existentes, reafirmando la centralidad de la comunidad como espacio regulador del 

vínculo conyugal. Asimismo, la organización familiar se articula en torno a una división 

funcional del trabajo y a una residencia alternada entre la comunidad y la chacra. Esta dinámica 

refuerza el sentido de responsabilidad familiar, el abastecimiento de alimentos y la continuidad 

del grupo doméstico. La convivencia extendida y los lazos genealógicos amplios fortalecen el 

sentido de pertenencia colectiva y consolidan el modo de vida comunitario propio de 

Shivankoreni. 

3.1.1.9. Cosmovisión  

En este caso tiene una cultura como la interpretación de las plantas medicinales 

curativas. Creen que pueden curar cualquier tipo de enfermedad.  



82 
 

El uso del piri piri: se denomina a diversas plantas curativas, no solo son plantas sino 

también frutos, semillas disecadas. Que a veces lo tienen plantado cerca a la casa. Esto con la 

finalidad de ahuyentar males, quitar todo tipo maldad o brujeria.exiten piri ,para pesca ,para 

caza, para curar,. Se tiene la creencia de usar el piri en los niños recién nacidos con la finalidad 

de mantener alejado de todo tipo de males (susto)del bosque. 

A. Visión del mundo  

Según de los datos recopilados nos muestra o cuenta que después de una muerte de un 

ser querido tiene mucho más que ver a lo sobre natural, porque creen que él pueda estar en el 

monte convirtiendo el cuidador de la selva.    

B. Visión de los muertos 

Nos cuenta que sale su alma después de su muerte y hace su recorrido durante su tiempo 

cuando estaba en la tierra luego se convertirá el cuidador de su bosque. 

Otra creencia casi general en los pueblos machiguengas que se repite, es el cementerio 

de la comunidad. resulta que siempre los cementerios son alejados de la comunidad y están 

situados siempre al frente del rio. por qué se tiene creencia de que el muerto, retorne al pueblo, 

y pueda llevarse a otras personas de la comunidad. La forma de entierro es similar a los 

católicos, al momento de llevarlo ninguno del familiar quiere llevar el ataud.por temor a que le 

pueda molestar después del entierro. Otra práctica es que ya al retornar después del entierro, 

siempre deben bañarse, para retirar el mal y el contagio. 

C. Creencia en la vida después de la muerte 

Después de la muerte a veces se convierte en animales salvajes como el tigre o el 

venado.sobre la muerte: nuestro entrevistado afirma: 

“Cuando se muere mi mama se va convertir en tigre, bocacho o venado, 

después de una muerte. el difunto te persigue, en los sueños cuando muere 

tiene que retirar de ese lugar para que deje de perseguirte y cuando hay 



83 
 

muerte en la comunidad, si vas al cementerio, se bañan solo con agua 

caliente, después de tres días se va a visitar. tienes que ir a visitar, si no le 

visitas te hace asustar, por eso siempre se entierra lejos para que su alma no 

le persigue, grita” 

(Sofía, 68 años) 

La creencia en la vida después de la muerte en la comunidad de Shivankoreni se expresa 

a través de una concepción animista, en la que el alma del difunto no desaparece, sino que se 

transforma y continúa interactuando con el mundo de los vivos. La posibilidad de que el 

espíritu adopte la forma de animales salvajes como el tigre o el venado refleja una relación 

simbólica profunda entre el ser humano y la naturaleza, donde ambos forman parte de un mismo 

orden cosmológico. Las prácticas asociadas a la muerte como el entierro en lugares alejados, 

el baño con agua caliente y las visitas rituales posteriores cumplen una función cultural de 

protección y equilibrio. Estas acciones buscan regular la relación entre vivos y muertos, 

evitando que el alma del difunto perturbe a los familiares mediante sueños o manifestaciones 

de miedo. De este modo, la comunidad establece normas rituales que permiten manejar el 

tránsito del alma y preservar la armonía colectiva. 

Esta creencia no solo orienta el comportamiento individual, sino que estructuras 

prácticas comunales compartidas frente a la muerte, reforzando el control social y la 

continuidad cultural. La vida después de la muerte, entendida como transformación y presencia 

activa, forma parte del sistema de creencias que sostiene el modo de vida matsigenka y su 

comprensión del mundo, donde lo espiritual y lo cotidiano se encuentran estrechamente 

vinculados. 

D. Creencia en la naturaleza  

El rio caudaloso o el rio más peligro según su creencia nos dice que esto puede estar el 

alma de un ser humano.  



84 
 

Existen lugares dentro de la selva virgen, donde son lugares que no pueden ingresar, ya 

que su creencia, se dice que no pueden miccionar en estos lugares. Por lo pueden sufrir algún 

mal de la tierra (puquio) en lugares donde hay montículos generados por los nidos de las 

hormigas (qarapansa) o el” kuki” termino usados en por los colonos. lugar donde no puedes 

pisar, corre el riesgo de sufrir una mal de la tierra. O hasta para quedar parálisis corporal. 

E. La sensibilidad del Machiguenga de Shivankoreni 

Es una cualidad del machiguenga de ser conservadores y con una conducta pacifista y 

amigable. Controlar la ira y terminar con una sonrisa, por ello no se le ve reñir ni pelear.  

En tanto cuando alguien muestra un gesto desagradable, simplemente usan el término 

cuando: ¡acaso estamos peleados …o de que estas rabiando? 

Al respecto el teórico Ferrero (1966) menciona que: “El machiguenga es misterioso 

como la selva, choca nuestro modo de ser con el suyo, nuestra psicología con la suya […] Raras 

veces acuden a la fuerza; Su venganza es retirarse, huir” (pág. 12).  

El machiguenga no es rencoroso o vengativo. Apelan al dialogo, sin necesidad de 

buscar pleitos a futuro. 

Según: señala Santos y Barclay (2005): 

“La principal característica del ethos arahuaces el repudio a la Endoguerra, es decir, 

guerra contra la gente que habla la misma lengua o lenguas emparentadas.otro elemento 

que los distingue es el establecimiento de alianzas con grupos lingüísticamente afines 

.estas caracterisitcas son compartidas por las diferentes grupos arahuacs a excepción de 

los yines o piros ,quienes se adecuaron a las practicas guerreras de los pueblos pano 

debido a su proximidad con los panos ribereños”(pág.28).  

Los matsiguenkas de la comunidad de Shivankoreni y en general los arawaks, tienden 

a controlar su ira, una de sus principales virtudes es evitar la riña, la violencia el rechazo a la 



85 
 

“endoguerra”, de alli que su aislamiento y su forma dispersa de asentamiento haya sido la 

opción para vivir en libertad y preservar el clan familiar y la intimidad en los hogares. 

3.1.1.10. Viviendas  

La vivienda dentro de la comunidad. anteriormente eran relativamente de ponas 

extraída del bosque, generalmente es de estructura de madera a media agua, construida a una 

altura aproximada de 80 centímetros del suelo, con el fin de distanciarlo y evitar probables 

inundaciones, y humedad, con cobertura vegetal a base del tipo de palmera tradicional 

denominada localmente chigaro y capashi ,  pero en la actualidad se alterna con el material 

predominante utilizado en las paredes de las viviendas es la madera local existente en la zona, 

la cual utilizan un 89% de las viviendas, probablemente por su fácil accesibilidad, manipuleo 

y bajo costo.  

En la actualidad muchos de los pobladores utilizan la cobertura de sus viviendas con 

calamina y geomembrana, esto gracias a las viviendas mejoradas, realizados por la empresa 

Pluspetrol a través de un sub contratistas, se realizó la construcción de viviendas en cada 

comunero, el cual fue reemplazado.  

3.1.1.11. La caza 

Los machiguengas han utilizado las diferentes armas para cazar animales y aves, las 

flechas que son específicos para aves pequeñas. Según la medida, desde sus antepasados aún 

vigente son las flechas, usando la “isana” (especie de carrizo) que se recolecta del borde de las 

quebradas, como el arma para cazar por lo que se clasifica flecha para aves, las flechas son 

talladas que son elaboradas de la chonta, en cambio las flechas para la caza de animales son 

tallada de chontas de punta aguda.las flechas siempre llevan un adorno hechas con plumas de 

aves. 

Uno de los entrevistados nos cuenta que su padre era un cazador y el aprendió de su 

padre y él cuenta que: 



86 
 

“Hay variedades tipos de flechas y lo seleccionan para cada animal en 

especial y así llegar a cazar con más rapidez y efectivo, por ejemplo: flecha 

para cazar pájaros, flecha para cazar animales y también lo seleccionan 

para joven y adulto, así como para el arco.” 

(G. Pascal, 38 años) 

La caza en la comunidad nativa de Shivankoreni constituye una práctica cultural 

endógena profundamente vinculada al conocimiento ancestral y a la relación directa con el 

entorno natural. El uso de armas tradicionales como el arco y las flechas, elaboradas con 

materiales del propio territorio, isana y chonta, evidencia un saber técnico transmitido 

intergeneracionalmente, donde la experiencia y la observación del medio son fundamentales. 

La especialización de las flechas según el tipo de animal, ave y la fuerza del cazador 

refleja un sistema de conocimientos prácticos que regula la eficacia de la caza y el 

aprovechamiento de los recursos. Esta clasificación no responde solo a criterios funcionales, 

sino que expresa una lógica cultural que integra edad, destreza y respeto por la naturaleza, 

evitando el uso indiscriminado de los instrumentos. La transmisión del aprendizaje de la caza 

de padres a hijos reafirma su carácter cultural y no meramente económico. La caza, en este 

sentido, no solo garantiza el abastecimiento de alimentos, sino que fortalece la identidad 

machiguenga, el vínculo con los antepasados y la continuidad de prácticas que estructuran el 

modo de vida de la comunidad. 

Tabla 2  

Especies de caza en la comunidad Shivankoreni  

Especies de fauna en la comunidad de Shivankoreni 

Denominación en Shivankoreni Denominación en castellano 

Tsankati Pucacunga o ave Penelope jacquacu 

Saroni / Sharoni Añuje o Agutí Centroamericano 

Maniro Venado 



87 
 

Shintori Sajino 

Santaviri Huangana 

Etini Armadillo 

Yaniri Coto mono 

Pitoni Monito musmuki 

Togari Mono tocon 

Shakiririni Tortuga 

Samani Majaz o Tepezcuintle 

Kimaro Guacamayo 

Tauti Chauni 

Tsamiri Paujil 

Pauvanti / Kentsori Especie perdiz 

Nota. Elaboración propia  

3.1.1.1.La medicina tradicional  

Desde tiempos de antes los comuneros usaban remedios caseros. por lo que en la 

actualidad aún se conserva esta práctica, en la comunidad existen dos personas que realizan 

curaciones, donde la comunidad concurre cuando necesita ayuda. 

A. El Piri Piri en la medicina tradicional del Machiguenga  

El termino piri piri se usa para enumerar un gran número plantas medicinales,estas 

plantas se plantan el los huertos de las casas ,para acudir fácilmente al momento de usarlos, de 

cada planta se le atribuye como piri piri. tienes cada aporte a cierta enfermedad o suerte en la 

pesca, caza y el futbol. 

Según menciona nuestra entrevistada sobre el piri:  

“Hay El piri piri para el susto. sirve para que no llore el niño, se hace hervir 

el piri piri, y lo tienes que bañar cuando lo hechas agua, no va llorar. Hay 

otro piri piri, Lo usamos a para sirve fiebre, dolor le hechas en su cabeza .se 

pasa la fiebre.”  

(Blanca I, 56 años) 



88 
 

Otro piri piri en el dialecto machiguenga es.” ivenguiki”se usa para el dolor de 

cabeza,para espantar del “tunche”(diablito del bosque )también para anzuelar ,tambien para 

que no te peguen. Existen otro piri piris que se le pone en la muñeca de los niños para que los 

proteja del mal. Otras como. para el parto, ayuda en el parto rapido sin dolor) no sufra mucho 

en el parto. Otras ayudan a curar las heridas. 

B. El árbol del Whito como medicina y forma de expresión cultural  

El whito o” anna” en el dialecto machiguenga, Es una planta muy usada en la tradición 

machiguenga. Por que posee varias propiedades curativas. (fruto,cascara, tallo y hojas) una 

planta domesticada por los machiguengas, algunas son plantadas cerca a la casa, generalmente 

crece cerca en las sequias, está planta produce durante los meses de lluvia (diciembre) lo 

cosechan subiendo al árbol del whito, entre su principal uso, actúa como un bloqueador solar. 

Ayuda en la protección de la piel sana, libre de alguna imperfección. (cicatrices, manchas, 

arrugas, heridas). Según comenta nuestra entrevistada sobre el whito; 

“Sobre el FRUTO: el uso tradicional del whito es para cuidar la piel, y no 

nos queme el sol, para que limpias tu carita. bien bonita esta, al bebe recién 

nacido para que no tenga arrugas .la duración del color negra en la piel es 

de una semana. luego se sale del cuerpo.tambien usamos para  el cabello 

para  pintar nuestras  canas en nuestros abuelos. también usamos para 

espantar las hitas y la pulga. Se recoge luego se prepara primero se raspa 

con la ralladora, su jugo exprime puro sin mezclar con agua.” 

(Blanca I, 56 años) 

• La hoja:  para las heridas se usa también las hojas y el fruto del whito las hojas lo 

pones sobre el fogón como el ahumado y luego lo raspas el fruto junto con la hoja 

caliente pone al fogón ahumado, pero no se toma. 



89 
 

• Tallo:  también es aprovechado, su consumo toma.es dulce agridulce .se come su fruto 

para gusanera. (desparasitación) otro uso frecuente   es para el dolor de cintura. se 

sirve para leña.  

• Cáscara:  la cascara aprovecha se hierbe para curar infección. esto se toma 

diariamente hasta sanar la infección. 

El whito lo consumen animales como Sihuayro y bocachos fruto. el ave del paucar 

también lo consumen. 

3.1.1.2. La pesca 

Principal actividad para la comunidad, comúnmente practicada por todos los miembros 

de la familia, en el caso de las mujeres participan en la pesca para atrapar camarones y 

carachamas, caracoles, cangrejos en los pequeños riachuelos, la mayor cantidad de la dieta 

alimenticia que provee a los hogares de la comunidad de shivankoreni. Esto según las 

tradiciones antiguas.  

 

Uso de la planta Barbascho o Kogui como en los Machiguengas  

La pesca antiguamente se realizaba mayormente con barbasco, una planta venenosa 

para los peces tanto para los seres humanos. Su uso aún sigue vigente en la comunidad. Su 

modo de preparación. Según nuestro entrevistado nos comenta sobre la preparación lo 

siguiente: 

” Sé escarba la raíz, solo es usado la raíz .se machuca sobre una piedra 

hasta sacar su veneno y se le pongo en zaquillo.luego se hecha al rio. El y 

pescado no muere, empieza a flotar sobre el agua.”  

(Cashiano, 65 años)  

El modo de plantación es similar a la yuca se planta, su tallo. y brota la raíz, en otras 

ocasiones con la lanza y con la técnica de fabricar una malla hecha de arbustos, como especie 



90 
 

de canasta, donde los peces quedan atrapados dentro de la trampa y además de otras técnicas 

de secar consiste en desviar el rio. Lo cual requiere de mayor grupo antes la comunidad se 

organizaba para este tipo de practica durante los meses de sequía (agosto) había organizar para 

pescar en comunidad. 

Esta práctica fue hasta hace poco vigente. porque requiere de un trabajo comunal, se 

organizaban toda la comunidad para realizarla. esto consiste en desviar los riachuelos por otra 

zona. Propio de esta etnia. y de fácil atrapado de peces. esto fue variando en la actualidad se 

emplean nuevos instrumentos con anzuelo.el trimalla ,triki y atarraya. Las redes de pescar son 

algo a partir del año 2005 aproximadamente. 

Tabla 3  

Especies de peces en los ríos Camisea   

Denominación en Shivankoreni Denominación en castellano 

Shima Boquichico 

Inaro raya  

Korio Bagre 

Mamori Sábalo 

Kovana Liza 

Chomenta Palometa 

Kempiti Carachama 

Mamori Sábalo 

Tsenkori Huasaco 

Kariorato Doncella 

Shivaegi Mojarra 

Omani Zungaro 

Komagiri Paco 

Supiro Carachama 

Kutapoari Dorado 

Mota Mota 

Shivaegi Mojorra 

Korio Cunchi 



91 
 

Nota. Elaboración propia 

La cacería y pesca de casi toda la fauna existente se debe a esta necesidad de sobrevivir 

como comunidad, ya que con el contexto antiguo que comentaron, las condiciones de vida de 

la comunidad y la necesidad de conseguir alimento. Esta actividad, con mayor frecuencia se 

emplea en los niños y mujeres y ancianos que podría afirmar que es una práctica familiar. 

Nuestros informante H.Miqueas nos comenta que: 

“Antes cuando no existía el anzuelo o la atarraya solo se podía pescar con 

la flecha o la lanza” 

(H Miqueas)  

La cacería y la pesca en la comunidad nativa de Shivankoreni se configuran como 

prácticas endógenas orientadas principalmente a la subsistencia colectiva, estrechamente 

vinculadas a las condiciones históricas de vida y a la necesidad de garantizar el alimento para 

el grupo familiar. Estas actividades no responden únicamente a una lógica individual, sino que 

forman parte de una estrategia comunitaria de sobrevivencia adaptada al entorno natural. El 

testimonio evidencia que, en contextos anteriores, la pesca se realizaba exclusivamente 

mediante instrumentos tradicionales como la flecha o la lanza, lo que demuestra un 

conocimiento ancestral del medio acuático y de las técnicas adecuadas para su 

aprovechamiento. La ausencia de herramientas externas como el anzuelo o la atarraya refuerza 

el carácter autónomo de estas prácticas, basadas en saberes locales transmitidos al interior de 

la comunidad. 

Asimismo, la participación de niños, mujeres y adultos mayores revela que la caza y la 

pesca no se limitan a un rol productivo específico, sino que constituyen una práctica familiar y 

cotidiana, integrada al proceso de socialización y aprendizaje cultural. De este modo, estas 

actividades fortalecen la cohesión familiar y aseguran la continuidad de conocimientos 

tradicionales que sostienen el modo de vida de la comunidad. 



92 
 

3.1.2. Características sociales  

3.1.2.1. Estructura organizacional de la Comunidad Nativa de Shivankoreni   

La Asamblea, es el ente máximo de organización, es decir que ninguna decisión puede 

ser asumida o considerada sin antes acordado por la bajo la aprobación de la asamblea. 

Con respecto a la acción participativa dentro de las elecciones para asumir el cargo de 

jefe, previamente se da mediante elecciones entre todos los candidatos participantes. 

• El jefe: es la autoridad máxima de la comunidad, quien persigue los intereses 

colectivos para la toma de decisiones de la población, representa a la comunidad 

en las diversas instancias de gestión y coordinación de entidades públicas y 

privadas. 

• Sub-jefe: tiene las mismas facultades que el jefe. siempre en cuanto el jefe no 

se encuentre en la comunidad. Para asumir la encargatura de jefe. 

• Secretario: es el encargado de administrar la parte la oficina comunal .de tal 

modo recae funciones recepcionar, emitir y la parte de los tramites 

documentarios de la comunidad Nativa de Shivankoreni.  

• Tesorero: se ocupa de administrar los fondos de la comunidad, detallando los 

ingresos y egresos que pueda tener la comunidad.  

• Vocal 1: quien es el difusor de las posteriores acuerdos y asambleas, faenas. 

cuotas y otras agendas. El vocal 2, en su defecto toma la misma función.  

• Teniente: cabe mencionar que no es parte directamente de la junta directiva, el 

cargo es independiente, su función consta de hacer respetar las normas y el 

estatuto sobre las sanciones, de la comunidad de la comunidad. 



93 
 

3.1.2.2. Organigrama de la Comunidad Nativa de Shivankoreni  

 

3.1.2.3.  Organizaciones de base  

A. La comunidad y el COMARU   

Esta organización representativa del consejo machiguenga del rio Urubamba 

COMARU, tiene alcance nacional, tuvo su creación el 28 de abril de 1989, se acordó fundar el 

COMARU.que agrupa 6 comunidades nativas de los matsigenkas, (Timpia, Shivankoreni, 

Cashiriari. Kirigueti, Porotobango y Puerto Rico, la comunidad de shivankoreni está adscrita a 

COMARU, una organización representativa de los pueblos indígenas de la cuenca del bajo 

Urubamba en la región del cusco. Como objetivo principal en defensa de los derechos 

fundamentales de los pueblos indígenas además de las vulneraciones de los derechos de los 

pueblos indígenas en la cuenca amazónica por intervenciones extractivas en la zona. Tiene sede 

central en la Quillabamba, capital de la provincia de la convención. Que posteriormente se 

afilió en 2001 a la Asociación interétnica de desarrollo de la selva peruana (AIDESEP.).  

JEFE 

SUBJEFE 

SECRETARIO 

REGISTRO 
CIVIL 

VOCAL 1

VOCAL 2 

TESORERO

TENIENTE 
GOBERNADOR 



94 
 

B. Seguridad ciudadana  

Conformada por un grupo de serenos de la comunidad que realizan patrullaje y 

vigilancia durante las 24 horas, existe un comité de seguridad y el personal de seguridad 

ciudadana para garantizar la seguridad comunal, del cual llevan un registro de ingreso de 

personas extrañas, algún incidente ocurrida (robo, violencia familiar, sexual entre otros) a la 

comunidad, entre  

otras actividades que desarrollan, es mantenerse en alerta ante cualquier accidente o 

incidentes de desorden que pudiera ocurrir en la comunidad, tales como robos, adulterio, 

violencia familiar, entre otros.  

Entre las sanciones leves son el   castigo, recibir chicotazos entre otras como” 

izanquear” termino usado para referirse de azotar con una planta de izango que pica el cuerpo, 

otra consiste de encerrar en una habitación durante todo el día por si hubiera algo grave se 

entrega a las autoridades locales (teniente gobernador o el juez de paz), y se le deporta, o la 

expulsión inmediata de la comunidad, sin retorno. 

La comunidad ha organizado su junta administradora de justicia, quien es presidido por 

el teniente gobernador y el grupo de serenazgo. estos actores en cuanto a su función el control 

y la vigilancia de hacer guardar el orden de la comunidad. 

JUEZ DE PAZ: entre las funciones del juez de paz es el mediador y conciliador que 

soluciona cualquier disputa a través del dialogo, arreglos conforme al reglamento interno de la 

comunidad y respetando las costumbres y tradiciones locales. 

En cuanto al equipamiento, no se tiene una base de operaciones, por lo que se realiza 

desde el domicilio del teniente gobernador. 

C. Perifoneo  

Es una herramienta que sirve para facilitar la comunicación de alcance local al interior 

de la comunidad para la difusión y la movilización social   indispensable en la comunidad de 



95 
 

shivankoreni. Cuando se quiere emitir algún comunicado con todos los barrios en caso de 

reuniones, coordinaciones, faenas y asambleas.anunciar ,actividades deportivas y fiestas  

Para comunicarse al interior de la comunidad y en los diferentes barrios se emplea el 

altavoz, sobre todo para anunciar las actividades o asambleas; así mismo para las fiestas. 

D. El PMAC 

Una organización comunal que surge de la iniciativa del proyecto de Camisea, como 

mecanismo de participación ciudadana desde sus inicios de sus actividades hasta la actualidad. 

Se viene trabajando de la mano con las tres federaciones indígenas del bajo Urubamba 

(FENCONAY, COMARU, CECONAMA), manteniendo en alerta sobre las problemáticas 

socioambientales dentro de las comunidades. 

E. Organizaciones comunales  

• comunal del Club de Madres de Shivankoreni  

Conformada por las madres beneficiarias del programa vaso de leche, el cual cuentan 

con una junta directiva. Donde todos se reúnen en la “casa materna” para las respectivas 

reuniones, y la distribución de los alimentos que brinda el programa vaso de leche, la casa 

materna de la comunidad de shivankoreni.es dirigida por el personal de salud de la comunidad 

y una promotora de salud que apoya en la interpretación del dialecto machiguenga, que brindan 

asistencia durante el parto y el postparto de las mujeres gestantes. Y su posterior seguimiento 

en el cuidado del niño. 

• Clubes de futbol  

Es una actividad destacable, porque siempre se realiza constante, esto genera las 

dinámicas socioeconómicas dentro de la comunidad. De identidad y social y cultural 

económica, se tiene la existencia de un club deportivo de la comunidad de Shivankoreni, donde 

se organizan para representar a la comunidad en los diferentes campeonatos que se organiza. 

Ya sea por parte del municipio el creador del club fue quien tuvo la idea fue el señor Roberto 



96 
 

italiano pascal. con se tiene Y las mujeres también son participes del deporte. en los 

campeonatos de la comunidad, para el aniversario de la comunidad y para ir a campeonatos en 

otras comunidades que los invitan. 

Cabe señalar que ha habido injerencias de proyectos tanto de la empresa y el estado la 

falta de continuidad y talleres de capacitación constante, e interés de su población, no genera 

impacto estos servicios a la población. El estadio de la comunidad se denomina: Abraham 

italiano Sandoval, en honor al fundador de la comunidad. 

• Club deportivo Kempiti 

Se tiene la existencia de un club deportivo de la comunidad de Shivankoreni, donde se 

organizan para representar a la comunidad en los diferentes campeonatos que se organiza. Ya 

sea por parte del municipio el creador del club fue quien tuvo la idea fue el señor Roberto 

italiano pascal.   También las mujeres son participes del deporte. en los campeonatos de la 

comunidad, para el aniversario de la comunidad y para ir a campeonatos en otras comunidades 

que los invitan.  

F. Educación intercultural bilingüe  

Se imparte educación bilingüe en los niveles inicial y primaria, la enseñanza se realiza 

en La educación Intercultural Bilingüe. 

 Apoyo alimentario escolar La población escolar de la Comunidad nativa de 

Shivankoreni recibe asistencia del programa nacional de alimentación Qali Warma, que es un 

programa del MIDIS que brinda servicio alimentario con complemento educativo a los niños 

y niñas matriculados en las instituciones educativas del nivel inicial, primario y secundario en 

la amazonia peruana, con el fin de contribuir a mejorar la atención en clases, la asistencia 

escolar y los hábitos alimenticios, promoviendo la participación y la corresponsabilidad de la 

comunidad. 



97 
 

Por otro lado la empresa: del consorcio Camisea brinda “becas nopoki”como parte del 

aporte a la educación que no han logrado culminar la secundaria se ha un porcentaje mínimo 

que lograron culminar estudios técnicos por la que son ellos quienes asumen algunas 

responsabilidades o crgasos en la comunidad.  

3.1.3. Característica económica  

La llegada de la compañía Shell introdujo el dinero, denominado localmente como 

“korike”, lo que permitió el acceso a bienes como ropa, herramientas y celulares, modificando 

las dinámicas económicas tradicionales de la comunidad. Este cambio no solo facilitó nuevas 

formas de consumo, sino que también generó desigualdades internas, al beneficiar de manera 

diferenciada a ciertos comuneros con mayor acceso a los proyectos y trabajos externos. 

Desde un enfoque antropológico, este fenómeno representa una hibridación económica: 

la comunidad mantiene sus prácticas de subsistencia y cultivo itinerante, pero simultáneamente 

incorpora bienes y valores monetarios del mundo externo. Para algunos comuneros, estos 

cambios se perciben como una pérdida cultural, al alterar las relaciones tradicionales de 

reciprocidad y colectividad; para otros, se interpretan como una adaptación estratégica 

necesaria para insertarse en el contexto moderno y aprovechar oportunidades económicas 

externas. 

En síntesis, la característica económica de la comunidad refleja la tensión entre 

prácticas endógenas de subsistencia y la incorporación de elementos exógenos de consumo y 

monetización, evidenciando cómo la interacción con actores externos transforma gradualmente 

la vida cotidiana y la estructura social. 

3.1.4. Festividades 

Las celebraciones son propias como el hombre moderno, por ejemplo, celebrar un 

cumpleaños, no existe una iglesia católica, por tanto, no se sigue con las fiestas juedeo-

cristianas, sino más bien con costumbres de iglesias evangélicas. como el bautizo y el 



98 
 

matrimonio cristiano. cabe señalar sea cual fuere el motivo, en todas las festividades celebradas 

priman la costumbre ancestral de los machiguengas, es el consumo del masato. entre las fiestas 

más representativas de la comunidad nativa de shivankoreni son los carnavales, día de la madre, 

día del padre, fiesta de san juan, fiestas patrias, aniversario de la fundación de  la comunidad, 

de la instiutucion educativa,y del jardín de la comunidad ,navidad,y el año nuevo.para la 

celebración de estas fiestas se delega algún comunero para la elaboración del masato, a la 

actualidad en las celebraciones el masato se pone a la venta, y también va acompañado del 

consumo de la cerveza. 

Figura 6  

Calendario festivo de la comunidad  

 
Nota. Fotografía tomada en la Institución Educativa de nivel Primario Shivankoreni  



99 
 

A. Feria educativa  

Actividad de confraternización y el gran inicio del año escolar del nivel inicial y 

primaria, en donde cada grado hace participaciones sobre el aprendizaje y exposiciones,y venta 

de gastronomía local.artesania y bebidas por parte de los estudiantes apoyadois por sus padres 

de los estudiantes ,esto con la finalidad de generare ingresos para el costo de útiles escolares y 

uniforme. 

 

B. Día de la madre 

Como cada segundo de mayo se celebra día De la madre, la comunidad entrega a su 

presente de los canastones, se reúne para degustar un almuerzo de confraternidad acompañada 

de tarde deportiva y la infaltable bebida del masato. 

C. Aniversario de la comunidad  

El aniversario de la comunidad Nativa de shivankoreni se celebra cada 6 de junio, esto 

se realiza en el barrio terminal. lugar donde se encuentra el salón comunal. Previo al aniversario 

se realiza la faena de limpieza de las principales calles.y la decoración de los distintos barrios 

.por otra parte también se hace una colecta de donaciones de viveres por parte delos 

comerciantes.y también el apoyo de algunas obras y proyectos  presentes en la comunidad. 

previo al El campeonato central intercomunidades,se realiza el campeonato deportivo interno, 

se inscriben abiertamente, los gremios de comerciantes, barrios, familiar, instituciones, 

proyectos y otros.  

Se oficia la invitación a las comunidades vecinas. Camisea, shintorini, segakiato, 

cashiriari entre otros. El campeonato intercomunidades también es organizado por la 

municipalidad con premios de 10, mil soles primer lugar, segundo lugar 5.mil y tercer lugar 2. 

500.soles esto en ambas categorías varones y mujeres respectivamente. 



100 
 

Para la participación del campeonato deportivo, se inscriben abiertamente, los gremios 

de comerciantes, barrios, familias, instituciones, proyectos, comunidades, 

Por otro lado, también se hace presente la entidad municipal, a través de la comisión de 

festejos, para la realización de los concursos de feria artesanal gastronómica y de los proyectos 

productivos. 

Sobre la realización de actividades, el entrevistado nos menciona lo siguiente: 

“En el aniversario se organiza campeonatos deportivos intercomunidades 

feria de gastronomia, agropecuario, concurso de peques, maraton, jincanas, 

concurso de palo encebado, canciones y danza típica…” 

(Lelis Toribio Caristo, 34 años) 

La intervención de la entidad municipal en la comunidad nativa de Shivankoreni se 

manifiesta a través de actividades festivas y proyectos productivos que introducen dinámicas 

organizativas externas al sistema tradicional de la comunidad. La conformación de comisiones 

de festejos y la promoción de concursos artesanales, gastronómicos y agropecuarios evidencian 

una articulación entre las prácticas culturales locales y los lineamientos institucionales 

promovidos desde el ámbito público. 

El testimonio refleja que estas actividades no solo cumplen una función recreativa, sino 

que generan espacios de interacción intercomunal, visibilización cultural y dinamización 

económica. Eventos como ferias, campeonatos deportivos y concursos permiten revalorizar 

expresiones culturales propias, como la danza y la gastronomía típica, pero bajo formatos 

organizativos impulsados desde instancias externas. 

Desde una perspectiva antropológica, este proceso puede interpretarse como una forma 

de reconfiguración del modo de vida, en la que las prácticas culturales tradicionales se adaptan 

a nuevos marcos de participación promovidos por el Estado. De este modo, el desarrollo 

exógeno no reemplaza las expresiones culturales locales, sino que las resignifica al integrarlas 



101 
 

en escenarios de gestión y promoción institucional, influyendo progresivamente en la 

organización social y cultural de la comunidad. 

D. Fiesta de San Juan  

Cada 24 de junio se celebra esta festividad en conmemoración de su nacimiento a San 

Juan Bautista, Y ya que este personaje bíblico fue el responsable del bautizo de Jesús en el río 

Jordán, nos remontamos a tiempos de la colonia, cuando un grupo de misioneros nombró a San 

Juan Bautista como el santo patrono de la Amazonía peruana y santo patrono de los 

departamentos de San Martín, Loreto y Ucayali ,esta fecha se declara feriado no laborable a 

nivel del distrito de Megantoni y por los comuneros de Shivankoreni para degustar el plato 

típico de la selva “JUANE” todos reunidos en el campo deportivo para la tarde deportiva. 

E. Aniversario del distrito de Megantoni  

El 6 de julio se organizan para participar en desfile por aniversario del distrito de 

Megantoni, por lo cual es organizado por la junta directiva de la comunidad y las delegaciones 

y las escuelas donde se realizan diversos concursos y actividades deportivas.  

F. Día del estudiante y de la primavera 

Con motivos de la celebración del estudiante, organizado por la APAFA y los docentes, 

es realizar un campamento cerca a la playa de rio Camisea. Se realiza los preparativos lo que 

será la comida y la bebidada del masato.luego de terminar con el compartir .se inicia con la 

tarde deportiva ,para lo cual han invitado a comunidades vecinas.segakiato,Camisea. 

Es momento de iniciar el campeonato de futbol de ambas comunidades, amenizado por 

un equipo de sonido y sus respectivos comentaristas.  

G. Navidad y el año nuevo  

En esa fecha la comunidad realiza la chocolatada para los presentes, algunas familias 

se reúnen para degustar la chocolatada con panteón. Como en todo lugar se celebra de la misma 

manera, la comunidad celebra en familia las vísperas de año nuevo. 



102 
 

Los proyectos ejecutados dentro de la comunidad, realizan una chocolatada y entrega d 

regalos a la institución por otro lado también la empresa privada realiza el compartir con la 

institución educativa para realizar concursos y actividades deportivas y chocolatada.  

3.2. Desarrollo exógeno en el modo de vida de la comunidad nativa de Shivankoreni – 

distrito de Megantoni  

3.2.1. Entidades privadas: Empresas de gas 

3.2.1.1. La comunidad y las empresas extractivas de gas  

Los yacimientos de gas de Camisea han acompañado a los pueblos indígenas desde la 

década de los 80, cuando la empresa Shell descubrió los yacimientos de gas en la región de 

Ucayali.  

Sobre el proyecto Camisea, Fontaine (2009). menciona: 

 “En el 2000, Alberto Fujimori firmó un contrato de licencia, para la explotación del 

gas y líquidos de gas, y otro de concesión, para el transporte de gas natural y líquidos 

de gas natural (Camisea-Lima) y distribución de gas natural (Lima y Callao). Tras su 

renuncia,Valentín Paniagua y Alejandro Toledo asumieron la política energética de su 

predecesor y convirtieron al proyecto Camisea en una apuesta estratégica para el 

desarrollo del país y la consolidación de la democracia” (pág. 8) 

Son aproximadamente 44 años de relación directa entre las comunidades cercanas a su 

operación, que han generado cambios e impactos en el modo de vida en las comunidades. Cabe 

resaltar presencia de inversiones chinas, mediante una de las empresas más grandes en 

hidrocarburos de China, China National Petroleum Corporation (CNPC). 

Tabla 4  

Comunidades del área de extracción del Proyecto Camisea    

Comunidad Grupo étnico Población Participación en 
el 
área (%) 

Organización 
representativa 

Kirigueti Machiguenga 887 18,3 COMARU 
Timpía Machiguenga 836 17,3 COMARU 



103 
 

Ticumpinía Machiguenga 732 15,1 CECONAMA 
Nuevo 
Mundo 

Machiguenga y 
Ashaninka 

589 12,2 CECONAMA 

Camaná Machiguenga 495 10,2 CECONAMA 
Segakiato Machiguenga 410 8,5 CECONAMA 
Camisea Machiguenga 350 7,2 CECONAMA 
Shivankoreni Machiguenga 303 6,3 COMARU 
Kashiriari Machiguenga 197 4,1 COMARU 
Túpac Amaru Mestizo 38 0,8 CECONAMA 

Total   4.837 100,0  
Nota. Obtenido del PMAC, 2007 Censo 2003  

3.2.1.2. La empresa CNPC y el lote 58  

Están valuadas en más de US$4.000 millones,que inicialmente estaba operada por la 

empresa brasileña Petrobras y que posteriormente por la empresa CNPC encargada en la 

operación del lote 58.su descubrimiento fue anunciado en noviembre del 2016, que esto 

comprende los cuatro pozos de Urubamba,picha ,tayni y paratori,lugares donde se encontraron 

gas a 5 mil metros de profundidad ,se extraerán de 400 millones de pies cúbicos por dia.el plazo 

de contrato de 40 años. 

China invertirá más de 400 millones de soles en el lote 58. el desarrollo del lote 58 

considera la ampliación de los yacimiento de Urubamba,picha ,taini y parotori.y la perforación 

de diez pozos de petróleo.el lote  

La ubicación del lote 58 adyacente a Camisea le permitirá a CNPC formar sinergias 

que ya se producen en la zona.los lotes 57(Repsol) 56 y 88 operadas por pluspetrol 

Luego de las exploraciones del lote, Ya que en el 2016 la empresa CNPC confirmaría 

la existencia de reservas comerciales por 4 trillones de pies cúbicos de gas natural.que 

representa casi el 40% de la reserva probada actual del lote 88 de Camisea.esto nos hace pensar 

que existe un gran potencial de reservas gasíferas en el lote 58. 



104 
 

3.2.1.3.  El lote 56 de la empresa Pluspetrol Perú Corporación S.A.   

Respecto a la producción de gas que inicio desde el 11 de setiembre del 2008 La 

producción de lote 56 operado por la compañía Pluspetrol, En el 2004 se suscribe contrato, 

pagoreni y el sistema de recolección y transporte: este contrato es hecho para 40 años. 

Para el transporte del lote 56 situado en pagoreni A que tiene 4 pozos en el kilómetro 

17 y pagoreni B que comprende 3 pozos en el kilómetro 24, y mipaya que comprende 3 pozos. 

Se construyó un sistema de conducción interconectados que abastece Esto una bajo conducción 

en el de los ductos hacia la planta Malvinas. Para su producción .se ´procesan en Malvinas y 

pisco esto para el abastecimiento local y su exportación. 

3.2.1.4. Empresa Pluspetrol  

La compañía privada Pluspetrol, operadora del lote 56 situada dentro de la jurisdicción 

de la comunidad. 

La empresa Pluspetrol, existen un pozo de gas la cual su centro de operaciones se 

encuentra en el ámbito de la jurisdicción de la comunidad nativa de Shivankoreni. el tramo del 

ducto pasa por los territorios de la comunidad. dicho ducto abastecimiento a Malvinas centro 

principal de operación de la empresa Pluspetrol.  

3.2.2. Entidades públicas: Desarrollo desde el gobierno local  

3.2.2.1. Obras y proyectos productivos  

A. Proyecto Desarrollo Urbano Shivankoreni  

El proyecto de esquema urbano es un instrumento de gestión, vital para el crecimiento 

ordenado y sostenible de la comunidad. Lo cual será sociabilizado con la comunidad durante 

las tres etapas del proyecto. (diagnostico, propuesta urbana y la etapa de validación proyecto) 

 La etapa del diagnóstico integra el componente socioeconómico, físico espacial, 

aspectos   ambientales delimitación de la faja marginal, estudio institucional y la síntesis, se 

realizó los estudios, con los especialistas encargados del proyecto, para así lograr con la 



105 
 

identificación de problemas y demandas de la comunidad dentro de la inversión pública durante 

los próximos los 10 años, para luego orientar con la cartera de proyectos que se va realizar en 

corto y mediano plazo, y el equipamiento urbano. 

Es favorable contar con el documento para las propuestas de proyectos .si bien es cierto 

el documento es considerado como la partida de nacimiento. Por sobre la estructura de la 

comunidad. Casi definida por sus calles principales y avenidas, una vez ya aprobada, entra en 

vigencia para su funcionamiento.  

A la actualidad se tiene en la fase final para su aprobación. Lo que respecta su a su 

delimitación se tuvo ciertos inconvenientes, por la misma razón de la delimitación de las áreas 

domiciliarias, lo cual causo el surgimiento de la propiedad privada. Dada la situación con la 

que la comunidad de Shivankoreni cuenta con un título de propiedad a nivel comunal. 

Además de no escatimar tanto con el espacio urbano. Lo cual se respetó los parámetros 

de segmentación de áreas de acuerdo al tipo de uso. y el aporte de considerar amigable con el 

entorno socio-ambiental. Propio de una ciudad jardín (modelo de planificación urbana que 

busca integrar la vida en la ciudad y el campo).  

B. Proyecto defensa ribereña  

 Un proyecto de financiamiento de canon y sobre canon con un presupuesto de 

aproximadamente más de 9 millones y medio, por un periodo de 7 meses, es ejecutada por una 

empresa privada contratista. Una obra recientemente ejecutada a inicios del presente año. A la 

actualidad tiene un avance físico al 70 % .es una de las obras más importante para la 

comunidad, ya que comprende realizar muros ante el desborde del rio Camisea en épocas de 

creciente durante las temporadas de lluvias, entre los meses de noviembre a marzo, 

anteriormente la comunidad propuso través de un convenio con   empresa Pluspetrol, sobre los 

afectos del lote 56   para que se realice un embarcadero, a la actualidad se encuentra deteriorado 

y abandonado. 



106 
 

La importancia de la obra en la comunidad es para reducir  la vulnerabilidad del rio 

Camisea, que hoy con la situación de las lluvias se torna más peligroso la casas y terrenos de 

cultivos ubicadas cerca al puerto.es necesario encausar el rio Camisea, esta obra consta 

construirá 2.48 kilómetros de barrera construida la construcción de muro a base  de gaviones  

de 6 metros de altura sobre el rio Camisea, ,se tiene el traslado de las piedras se traslada desde 

el puerto de Camisea en ,con mano de obra de la comunidad de shivankoreni dicha obra 

Generara el  empleo temporal .para generar ingreso para su económico para las familias de la 

comunidad de Shivnakoreni.  

C. Proyecto agua y saneamiento básico  

A la actualidad se viene ejecutando el proyecto de saneamiento básico. Por lo que se va 

ejecutando por la modalidad obra por contrata. unas de las obras más importantes y anhelados 

por la comunidad ya que comprende de la ampliación de abastecimiento de agua potable y la 

construcción de servicios higiénicos en cada familia.  Esta empresa genera puestos de trabajo 

dentro de la comunidad.  

D. Obra de construcción del mini hospital en la comunidad Shivankoreni  

Proyecto de interés y necesidad de la comunidad. Este proyecto con presupuesto 

programado de más de 9 millones de soles, con un plazo de ejecución de trecientos días 

calendarios, (10 meses de ejecución), contara con equipamiento e infraestructura .la obra está 

contemplada por 9 bloques repartidos (consultorios externos, área para tuberculosis, helipuerto, 

residencia médica. Almacén entre otros, dicha obra beneficiaria a las comunidades vecinas, 

Segakiato, cashiriari y montetoni, además genera puestos laborales para los comuneros pensado 

en beneficio de la comunidad, puesto que era de proyecto pensado en beneficio de la 

comunidad, puesto que era de interés y necesidad de la comunidad. Este proyecto con 

presupuesto programado de más de 9 millones de soles, con un plazo de ejecución de trecientos 

días calendarios, (10 meses de ejecución), contara con equipamiento e infraestructura .la obra 



107 
 

está contemplada por 9 bloques repartidos (consultorios externos, área para tuberculosis, 

helipuerto, residencia médica. Almacén entre otros, dicha obra beneficiaria a las comunidades 

vecinas, Segakiato, cashiriari y montetoni, además genera puestos laborales para los 

comuneros. 

E. Proyecto de reforestación  

La intervención del proyecto se realizó en los bosques secundarios de la jurisdicción de 

la comunidad de Shivankoreni. Con un presupuesto aproximado de 13 millones y medio de 

soles, y que beneficiaría a 650 habitantes. se reforesto en las zonas de perdida de cobertura 

vegetal y con el propósito de reforestar las zonas afectadas por parte de la empresa exportadora 

de gas y reponer de alguna manera las especies madereras que han sido talados por los 

madereros, además con plantaciones de especies maderables nativas, y así evitar erosión y 

perdida de suelos, estás serán cerca de 400 hectáreas intervenidas. 320 hectáreas plantaciones 

definitivas y 80 hectáreas en agroforestal, inicialmente se realizó con la construcción de un 

vivero semi controlada y construcción del campamento in situ,tambien se desarrolló la apertura 

de trochas para realizar trazado y marcación .se realiza el traslado del plantones en furgonetas, 

y otras en peque peque ya desde el puerto se lleva  al lugar de plantación .el proyecto 

comprende 36 meses ,y culminando en  marzo del 2025. 

F. Proyecto de aves de corral  

 La zona de influencia del proyecto. comprende la zona norte del distrito de Megantoni, 

los cuales comprende AA. RR de Shintorini, Kuwai, Chocoriari, kitaparay, Sababantiari, 

Timpia, Camisea, Shivankreni, Segakiato, Cashiriari. Para la incidencia del proyecto se tendrá 

un campamento en cada comunidad, para su administración del proyecto. 

Este proyecto es de ejecución directa, con una inversión presupuestal inicial de 

S/8,914,208.76 con una ampliación presupuestal hasta la fecha haciende al monto 

S/25,573,220.06   



108 
 

En la actualidad se va llevando a cabo el proyecto de crianza de pollos Beneficiando al 

30 por ciento de las familias de la comunidad de Shivankoreni. Con el objetivo de impulsar la 

economía interna de la comunidad. Precisamente se hizo la evaluación para su ejecución de 

este proyecto .se fue analizando estudio de mercado. Ya que los principales proveedores de 

pollo son de otros mercados externos como Quillabamba y Sepahua. lo requería la demanda y 

su alto costo en el mercado, para la masiva crianza de pollos y su comercialización del mismo. 

Lo requería la demanda y su alto costo en el mercado, para la masiva crianza de pollos y su 

comercialización del mismo. 

 Esto genero empleo entre los comuneros. además del aprovechamiento de la crianza y 

el cultivo de maíz y su posterior venta al interior de la comunidad.  

El proyecto comprende varias etapas y componentes. entendiendo los ciclos de la 

producción de pollos esto respecto al   alimento balanceado que recibirá durante la crianza 

(inicio, crecimiento, engorde, acabado). Así como considerar el tipo de ciclo de producción 

(edad adecuada de venta de los pollos expresada en días). El proyecto se ejecutará empleando 

equipos y materiales durante el ciclo de producción del maíz y el ciclo de la producción de los 

pollos, empleando la asistencia y capacitación técnica respectivamente. 

El cultivo del maíz: 

Se ha realizado la preparación del terreno para el cultivo del maíz en las parcelas de 

cada beneficiario. 

• La rosa: se iniciará con la rosa del terreno despejar el área de cultivo. Esto debe 

secar durante 4 semanas, esperar el secado 

• La quema: que posteriormente se realizara la quema de las malesas.la quema 

ayudar en la contribución del abono natural, el cual optimizara la producción 

del maíz. Esto se realizará durante los meses de agosto. 



109 
 

• La siembra: la siembra se realizará una vez terminado el despeje del área de 

cultivo. Esto se realizará durante los meses de septiembre y octubre. Ya en los 

inicios de épocas de invierno. Coincidiendo con las primeras lluvias, esto 

ayudará en el crecimiento optimo del maíz, este con el cuidado para la cosecha 

se esperará durante 6 meses, es decir la cosecha se realizará a inicios de marzo 

• El deshierbe: se realiza el cuidado de las plantas usando el kituchi, para retirar 

las malezas, así evitar que le quite los nutrientes a la planta. Esto a 2 dos meses 

después de que la planta del maíz haya desarrollado. 

• El aporque: esto se realiza como el segundo deshierbe, se aprovecha con el 

volteado del terreno, además de purificar la raíz del maíz. aumentado el 

volumen de tierra en los alrededores de la planta. 

• La cosecha: viene a ser la última fase del ciclo de la producción del maíz. Esto 

en los meses de marzo se empleará mano de obra, para la cosecha y acarreo del 

maíz, respecto al desplazamiento se emplear el peque peque o canoa hasta 

llevar a la máquina que se encargará de moler el producto. Listo para alimentar 

a los pollos.  

• La instalación de los galpones: respecto a la construcción de los galpones en 

los domicilios de los beneficiarios, Comprende la parte de la infraestructura del 

proyecto, para lograr obtener así una administración adecuada de áreas o 

espacios del terreno donde se instalara el galpón de cada beneficiario .Se dará 

la localización optima del diseño  (distribución, instalación de ,maquinarias y 

energía eléctrica, agua, sistemas de drenaje ,zonas de almacenamiento de 

materia prima ,entre otros) y determinar el tamaño óptimo de las instalaciones 

(galpones y otras facilidades) para mantener las condiciones favorables en el 

crecimiento adecuado de los pollos, además de la obtención de los alimentos 



110 
 

balanceados que se le dio al beneficiario. esto con juntamente con la 

distribución equitativa de los pollos pequeños y con la plena participación del 

manejo técnico de los especialistas del proyecto. 

Dada la características del proyecto que abarca otras comunidades .lo cual no posibilita 

la atención necesaria y debido al desinterés de algunas familias y a los pocas capacitaciones 

por el proyecto, además ,es un proyecto a largo plazo .por qué en  la primera fase se realiza el 

sembrío del maíz y luego la fase de construcción de los galpones  ,esto hizo que algunos 

beneficiarios se descertaran.el mismo hecho que la particularidad de estas aves ,no se adapten 

o que reciban un adecuado cuidado, por lo que su venta es casi nula. Optan por el consumo 

familiar.  

G. Formación de Asociaciones Económicas 

Al interior de la comunidad se han   identificado asociaciones productoras. con fines 

económicos, la comunidad está distribuido por cinco barrios. entre los barrios de mayor número 

de habitantes es el barrio terminal donde existen pequeñas bodegas, hospedajes. 

• Asociación de productores de Cacao  

Dada la iniciativa del proyecto cacao, un grupo de comuneros interesados de 

aproximadamente de 56 familias de la comunidad, son de la dedicación parcialmente ya que 

por la falta de asistencia técnica. Por lo que su producción es por debajo de lo estimado, sin 

embargo, algunas familias aprovechan por su rentabilidad en el precio.es una fuente generadora 

de ingresos en algunas familias a través de la comercialización el cual surge la necesidad de la 

intervención inmediata para el equipamiento y capacitación de los proyectos agropecuarios.  

  



111 
 

• Asociación de Artesanas Choronto  

Esta idea de la asociación surge de la iniciativa de Nelly Mantaro, una señora muy 

activa, que logro organizar a las mujeres de la comunidad para reunirse y poder formar la 

artesanía. inicialmente formaron 20 personas y después cuando hubo apoyo por parte del 

proyecto artesanía que dono materiales y maquinarias, empezaron a reunirse. Actualmente el 

proyecto artesanía se va impulsando a través del proyecto artesanía. Intensificando la 

plantación del algodón. Además de brindar herramientas y máquinas y soporte técnico. 

 Se realizan diversos trabajos desde bisutería, cestería, decoraciones, llaveros, prendas, 

por lo que predomina la cestería, la elaboración de canastas en diferentes modelos y técnicas, 

usando los materiales como la hoja de palmeras, soga ”tamshi” corteza de árboles “cetico”.  

Con respecto a la elaboración de hilados de cushma se realizan algunos grabados que 

representan o expresan las especies de fauna propia de la comunidad en la que viven (peces, 

aves, reptiles, arañas) esto tanto en la elaboración de los collares y pulseras. Según nuestra 

informante:  

“En la cusma de varón tiene las rayas verticales y diferentes tipos de diseños 

ya sea en tejido y en el cuello es tipo uve para diferenciar la cusma de la 

mujer para más detalle sobre su diseño lo sacan viendo la piel de la serpiente 

y la piel de tigre y así la mujer inspiran a realizar este tipo de diseño.  En la 

cusma para las mujeres tienen rayas horizontales y cuello recto también 

tiene los diferentes diseños que lo inspiran la piel de la culebra, el cuello 

para la mujer es tipo circular, también lo utilizan los adornos como los 

dientes de sajinos, monos y majas y de las plumas de guacamayo y loros para 

diferenciar la cusma del varón. En los colores que utilizan para la cusma 

son tres tipos: blanco, negro y marrón es por el algodón de su color además 

para sacar el marrón claro se mezcla con una arcilla el tejido del algodón.” 



112 
 

(Nelly Mantaro, 69 años) 

La Asociación de Artesanas Choronto representa un proceso de articulación entre 

prácticas culturales endógenas y dinámicas de desarrollo exógeno. Si bien la iniciativa surge 

desde el interior de la comunidad, impulsada por una comunera, su consolidación se ve 

fortalecida por la intervención de proyectos externos que proveen materiales, herramientas, 

maquinaria y asistencia técnica. Este hecho evidencia cómo las prácticas tradicionales se 

reorganizan a partir de oportunidades promovidas desde fuera, sin perder su base cultural. La 

producción artesanal se sustenta en conocimientos ancestrales vinculados al entorno natural, 

tanto en el uso de materias primas locales como palmeras, tamshi y cortezas como en las 

técnicas de elaboración. Los diseños presentes en la cestería, la bisutería y especialmente en la 

confección de cushmas expresan una relación simbólica con la fauna del territorio, donde los 

animales no solo forman parte del ecosistema, sino también del imaginario cultural que orienta 

la estética y el significado de las prendas. 

La diferenciación de las cushmas según género, mediante formas, colores y motivos 

específicos, revela que la artesanía cumple una función más allá de lo económico: actúa como 

un marcador cultural e identitario. Los diseños inspirados en la piel de animales y el uso de 

colores naturales del algodón reflejan la continuidad de una cosmovisión en la que la naturaleza 

es fuente de conocimiento, inspiración y sentido. Desde una perspectiva antropológica, la 

asociación no solo fortalece la participación colectiva de las mujeres, sino que también 

resignifica la artesanía como una práctica cultural viva, adaptada a nuevos contextos 

productivos. Así, el desarrollo exógeno no desplaza las prácticas endógenas, sino que las 

reconfigura, permitiendo su reproducción, visibilización y sostenibilidad dentro del modo de 

vida de la comunidad nativa de Shivankoreni. 

 

• Asociación de hoteleros Ccapashi 



113 
 

Se reunieron un grupo de comuneros con fines de brindar hospedaje y alquiler de 

cuartos para los visitantes y delegaciones de otras comunidades vecinas, esto consistió en 

adecuación de pequeños espacios en sus viviendas. 

• Asociación de comerciantes colonos  

Desde los ingresos de la empresa sell a la comunidad 1980, un grupo de comerciantes 

mestizos se establecieron un mercado itinerante alrededor del puerto de la comunidad de 

Camisea, ciertamente iniciaron los comerciantes de la zona del Ucayali del distrito de sepahua. 

Que posteriormente con la llegada de la empresa Repsol y Pluspetrol fueron 

intensificando masivamente un grupo de comerciantes mestizos de la zona de sepahua y 

Quillabamba. Ya en el 2009 fue quien la comunidad de Camisea mediante la reunión acordó 

retirar de la comunidad a los comerciantes. Se vieron afectados por lo cual solicitaron el alquiler 

de los espacios cercanos al puerto principal de la comunidad nativa de shivankoreni en ese 

entonces , fue la comunidad quien acoge hasta la actualidad al gremio de comerciantes 

mestizos. 

Existe la presencia de comerciantes colonos, que la comunidad le fue acogido en el 

lugar estratégico que hoy es el puerto principal de la comunidad y por el mismo hecho que 

genera dinamismo entre la comunidad de shivankoreni y la comunidad de Camisea. 

Los comerciantes llegaron a la comunidad junto a ala empresa sell móvil. Sobre los 

comerciantes la entrevistada afirma lo siguiente: 

“No había comerciantes antes, cuando llega Pluspetrol a Malvinas entraron 

comerciantes en el puerto del rio Urubamba.  de ahí recién cuando la 

empresa sell se hace su campamento en shivankoreni, llegan los 

comerciantes ……”  

(Nelly Mantaro, 69 años) 



114 
 

Antiguamente no existía, razón por la cual debían de viajar por rio en peque a kirigueti 

(lugar estratégico donde la misión kirigueti ofrecía radio comunicación gratuita para 

comunicarse). Como señala nuestro entrevistado: 

“Antes los comerciantes no había, teníamos que bajar a kirigueti donde el 

cura solo ahí había radio comunicación y era gratis era gratis, los profesores 

eran machiguenga y castellano…” 

(Efraín Italiano Basagoite, 57 años) 

La presencia de la Asociación de comerciantes colonos en Shivankoreni constituye una 

expresión clara del desarrollo exógeno y de la reconfiguración del espacio comunal a partir de 

la inserción de actores externos vinculados a economías extractivas. El ingreso inicial de los 

comerciantes está directamente asociado a la llegada de empresas petroleras como Shell, 

Repsol y Pluspetrol, lo que evidencia que la dinámica comercial no surge desde las prácticas 

tradicionales de la comunidad, sino como respuesta a un nuevo contexto económico impuesto 

desde fuera. 

Los testimonios muestran que, antes de la llegada de estas empresas, la comunidad no 

dependía del comercio permanente, sino de estrategias propias de movilidad y autosuficiencia, 

como los viajes fluviales hacia Kirigueti para la comunicación y el intercambio. La aparición 

de comerciantes mestizos marca así una ruptura en las formas tradicionales de acceso a bienes 

y servicios, introduciendo nuevas lógicas de consumo y circulación monetaria. 

La decisión comunal de Camisea de retirar a los comerciantes y el posterior 

acogimiento de estos en el territorio de Shivankoreni revela la capacidad de agencia de las 

comunidades indígenas frente a presiones externas. Shivankoreni no solo acepta la presencia 

de comerciantes, sino que los reubica estratégicamente en el puerto, integrándolos de manera 

controlada al espacio comunal. Esto genera un punto de articulación entre comunidades y 

refuerza el rol del puerto como eje de intercambio regional. 



115 
 

Desde una perspectiva antropológica, los comerciantes colonos no solo introducen 

bienes materiales, sino también nuevas relaciones sociales, dependencias económicas y formas 

de interacción intercultural. Su presencia dinamiza la economía local, pero al mismo tiempo 

transforma el modo de vida, evidenciando cómo el desarrollo exógeno reconfigura 

progresivamente las prácticas cotidianas, las necesidades y la organización espacial de la 

comunidad nativa de Shivankoreni. 

3.2.3. La religión  

Las Iglesias Evangélicas Desde el siglo xx los machiguengas fueron influenciados por 

las misiones dominicas. donde se crearon las iglesias protestantes. con el objetivo de la 

evangelización en las comunidades. por lo tanto, tuvo acogida dentro la comunidad iglesias 

evangelicas dios es amor y la iglesia protestante pentecostés. 

La religión que profesan en la comunidad son los llamados evangelicos, llama la 

atención al respecto, porque consideran que la religión católica .es una categoría para llamarlo 

más a los mestizos y que además simboliza al hombre pecador y mundano.Según la biblia 

traducida en matsiguenka alaban al Dios creador Tasorintsi. 

Dada la presencia de la religión cristiana. en la comunidad Nativa de Shivankoreni es 

la iglesia evangélica “DIOS ES AMOR”, por lo que se realizan los cultos evangélicos 

consecutivamente pues data de la llegada de las misiones evangélicas y el ILV, por loque de 

acuerdo los entrevistados en su mayoría afirman ser perteneciente a la iglesia evangélica, y un 

porcentaje mínimo de católicos.misma razón por la no existencia de la iglesia católica. Según 

indica nuestro entrevistado: 

“Antes no había iglesia vinieron los gringos. Ahora tiene iglesia la 

comunidad …” 

(Magnolia Italiano Romano, 40 años) 

 



116 
 

Otro entrevistado afirma lo siguiente: 

 “Somos evangélicos tengo ocho hijos todos viven aquí en shivankoreni.estoy 

criando mis animales  pato ,gallina.” 

(Juan Miqueas Torres, 74 años) 

En palabras de nuestro entrevistado nos comenta que: 

“Antes los gringos evangelicos vinieron de yarinacocha y se lo llevaron a 

abrham a estados unidos regreso de un mes…” 

(Efraín Italiano Basagoite, 57 años) 

Respecto a la pertenencia de la religión, entrevistado afirma lo siguiente: 

“Vivo en barrio generación soy evangélico, si vinieron los gringos en los 90 

para evangelicos.”  

(Kupertino Kaya Vera, 72 años) 

La adopción de la religión evangélica en la comunidad nativa de Shivankoreni 

constituye un proceso de transformación religiosa de origen exógeno, estrechamente vinculado 

a la presencia histórica de misiones evangelizadoras y del Instituto Lingüístico de Verano (ILV) 

desde el siglo XX. Los testimonios evidencian que la práctica religiosa actual no emerge de la 

cosmovisión tradicional machiguenga, sino que se incorpora a partir del contacto prolongado 

con agentes externos, particularmente misioneros extranjeros identificados por los comuneros 

como gringos. La preferencia mayoritaria por las iglesias evangélicas, como Dios es Amor y 

la Iglesia Protestante Pentecostés, revela una reconfiguración simbólica del sistema de 

creencias, donde la religión católica es asociada a lo mestizo y a valores considerados ajenos o 

moralmente negativos. En contraste, el cristianismo evangélico ha sido resignificado mediante 

la traducción de la Biblia al matsiguenka y la identificación del Dios cristiano con Tasorintsi, 



117 
 

el creador en la cosmovisión indígena. Este proceso refleja una apropiación cultural selectiva, 

en la que elementos externos son reinterpretados desde categorías locales. 

La ausencia de una iglesia católica y la consolidación de espacios de culto evangélico 

indican que la religión se ha institucionalizado como una práctica cotidiana y colectiva dentro 

de la comunidad. La pertenencia religiosa, más que una opción individual, se presenta como 

un marcador identitario comunal, que organiza la vida social, refuerza normas morales y 

diferencia simbólicamente a la comunidad indígena frente a otros grupos sociales. Desde una 

perspectiva antropológica, la religión evangélica en Shivankoreni no solo cumple una función 

espiritual, sino que actúa como un mecanismo de mediación cultural frente al contacto 

interétnico y al desarrollo exógeno, influyendo de manera directa en el modo de vida, las 

relaciones sociales y la construcción de sentido colectivo dentro de la comunidad. 

 

 3.3 DISCUSION DE RESULTADOS 

Modo de vida en la comunidad nativa de Shivankoreni: resistencia endógena e 

imposición del modelo de desarrollo exógeno 

Los resultados obtenidos en el Capítulo III evidencian que el modo de vida en la 

comunidad nativa de Shivankoreni se configura a partir de una relación dinámica y conflictiva 

entre prácticas endógenas propias de la cultura matsigenka y procesos de desarrollo exógeno 

impulsados por agentes externos. Esta coexistencia no se presenta de manera armónica, sino 

como un escenario de tensiones, adaptaciones y resistencias que pueden ser comprendidas a la 

luz de las teorías abordadas en el marco teórico. 

Desde la teoría del cambio cultural, los hallazgos confirman que las prácticas 

culturales, sociales y económicas de la comunidad no son estáticas, sino que se encuentran en 

constante reconfiguración frente a las influencias externas. Tal como plantea Lévi-Strauss 



118 
 

(1991), el cambio cultural no implica la desaparición de las estructuras profundas del 

pensamiento, sino su reorganización frente a nuevas condiciones históricas. En Shivankoreni, 

la persistencia del idioma matsigenka, la organización comunal y las prácticas productivas 

tradicionales demuestra que, pese a la influencia externa, la comunidad mantiene núcleos 

estructurales de su identidad cultural. De manera similar, Williams (1980) sostiene que la 

cultura es un proceso continuo de negociación de significados, lo cual se refleja en la forma en 

que los comuneros integran selectivamente elementos modernos sin abandonar completamente 

sus referentes tradicionales. 

Desde la teoría de la modernidad, los resultados evidencian que la presencia del 

mercado, el trabajo asalariado y las instituciones estatales ha transformado profundamente la 

vida cotidiana de la comunidad. Coincidiendo con Bauman (2003), la modernidad ha 

introducido dinámicas de individualización, consumo y debilitamiento de la cohesión 

colectiva, visibles en la creciente dependencia del ingreso monetario y en la modificación de 

hábitos cotidianos. Asimismo, Giddens (1990; 1995) explica que la modernidad genera un 

“desanclaje” de las relaciones sociales respecto al territorio y la tradición, situación que se 

observa en Shivankoreni cuando las relaciones económicas y sociales comienzan a organizarse 

en función de sistemas abstractos como el mercado y las políticas públicas, desplazando 

progresivamente las lógicas comunitarias tradicionales. 

Por otro lado, los resultados se articulan claramente con la antropología del desarrollo 

planteada por Escobar (1999), quien sostiene que el desarrollo funciona como un discurso que 

impone modelos externos de bienestar. En Shivankoreni, los proyectos estatales y 

empresariales responden a una lógica estandarizada de progreso que no siempre considera las 

racionalidades culturales locales, generando procesos de dependencia y subordinación. 



119 
 

Asimismo, la teoría de la colonialidad del poder de Quijano (2014) se refleja en la 

forma en que las relaciones económicas, políticas y culturales reproducen jerarquías históricas 

entre actores externos y la comunidad indígena. La inserción de Shivankoreni en la economía 

del gas y en las políticas estatales evidencia una continuidad de patrones coloniales bajo formas 

modernas de dominación. 

Frente a este escenario, la teoría del etnodesarrollo (Albó, 1991) permite interpretar 

las prácticas endógenas como expresiones de una búsqueda de desarrollo propio, basado en la 

cosmovisión, el territorio y la autonomía cultural. Del mismo modo, la perspectiva de la 

resistencia cultural (Scott, 1985) se manifiesta en estrategias cotidianas de adaptación, 

negociación y resistencia silenciosa frente a las imposiciones externas, permitiendo a la 

comunidad conservar márgenes de autonomía. 

Finalmente, desde la antropología ecológica y la ecología política (Descola, 2005), 

los resultados evidencian el choque entre la ontología naturalista occidental —que concibe la 

naturaleza como recurso— y la visión animista matsigenka, que entiende el territorio como un 

espacio relacional y vivo. Esta diferencia ontológica explica gran parte de los conflictos y 

tensiones generados por los proyectos de desarrollo exógeno. 

En síntesis, la discusión de resultados demuestra que el modo de vida en la comunidad 

nativa de Shivankoreni se construye en un escenario de constante interacción entre resistencia 

cultural endógena y la imposición de modelos de desarrollo exógeno, confirmando que la 

modernidad no sustituye completamente las prácticas tradicionales, sino que produce procesos 

híbridos, conflictivos y desiguales de transformación sociocultural. 

  



120 
 

CONCLUSIONES  

PRIMERA: Se concluye que el modo de vida de la comunidad se configura a partir de la 

interacción entre las prácticas endógenas y el desarrollo exógeno, generando un 

equilibrio complejo entre continuidad cultural y adaptación a influencias externas. 

La comunidad mantiene sus bases identitarias, como el idioma matsigenka, la 

organización comunal y la economía de subsistencia, pero integra paulatinamente 

nuevos patrones impuestos por empresas, proyectos y cambios sociales externos. 

Este análisis evidencia que el modo de vida actual es híbrido: conserva la cohesión 

interna y la lógica de convivencia comunal, mientras asimila selectivamente 

elementos modernos que impactan la economía, la organización social y la 

cosmovisión colectiva. 

SEGUNDA: Se concluye que las prácticas endógenas constituyen el núcleo de la vida 

comunal, expresándose en la agricultura itinerante, la caza, la pesca, la elaboración 

de artesanías, la transmisión de saberes culturales y la organización social 

jerárquica basada en la asamblea comunal. Estas prácticas reflejan la continuidad 

de la cosmovisión matsigenka, priorizando la convivencia, el cuidado de la tierra y 

la reproducción cultural, por encima de la acumulación de bienes materiales o la 

productividad económica. A pesar de la presión externa, los comuneros preservan 

sus tradiciones y formas de vida, demostrando resistencia cultural y capacidad de 

adaptación selectiva. 

TERCERA: Se concluye que el desarrollo exógeno ha generado transformaciones 

significativas en la comunidad, evidenciadas en la introducción de trabajo 

asalariado, proyectos productivos, comercio y presencia de instituciones externas. 

Estas intervenciones han modificado parcialmente las relaciones sociales, la 

economía local y las prácticas culturales, creando nuevas oportunidades y desafíos. 



121 
 

Sin embargo, la implementación de estos agentes externos no siempre respeta la 

lógica comunal ni la cosmovisión tradicional, produciendo tensiones, 

desigualdades y la necesidad de negociar continuamente la interacción entre lo 

interno y lo externo. La comunidad responde a estas presiones mediante estrategias 

de adaptación, absorbiendo selectivamente cambios que le permiten mantener su 

identidad y autonomía cultural.  

  



122 
 

RECOMENDACIONES 

PRIMERA: Para la comunidad de Shivankoreni, se sugiere fortalecer la organización comunal 

manteniendo la asamblea como espacio central de decisión y promoviendo la 

participación activa de jóvenes y mujeres en los procesos de gestión interna. Es 

importante actualizar y adecuar su estatuto comunal de acuerdo con los nuevos 

contextos socioculturales, adoptando un proceso dinámico de modificación de 

reglamentos y sanciones que respondan a los cambios propios de una zona en 

transición hacia lo urbano. Asimismo, se recomienda reforzar los mecanismos de 

control y vigilancia en el cumplimiento de las normas internas, especialmente 

frente a problemáticas como la deforestación, la expansión urbana y el uso 

individual de los bienes comunales. Se debe promover la transmisión cultural 

intergeneracional mediante la revitalización del idioma matsigenka, las prácticas 

agrícolas tradicionales y los conocimientos sobre medicina natural, con el fin de 

evitar la pérdida cultural. Finalmente, se propone consolidar una economía mixta 

sostenible que combine la agricultura de subsistencia con pequeños 

emprendimientos mercantiles locales, reduciendo la dependencia de las empresas 

externas y fortaleciendo la autonomía económica comunal. 

SEGUNDA: Para el Estado e instituciones públicas, se plantea diseñar y ejecutar programas 

de desarrollo con enfoque intercultural, que respeten la cosmovisión y la 

organización tradicional de la comunidad matsigenka. Las políticas deben basarse 

en principios de etnodesarrollo y no en la imposición de modelos externos ajenos 

al contexto amazónico. Es fundamental mejorar los servicios básicos como salud, 

agua, energía y educación, priorizando la equidad territorial y evitando la 

reproducción de brechas frente a zonas urbanas. En el ámbito educativo, se 

recomienda fortalecer la educación intercultural bilingüe con pertinencia cultural, 



123 
 

garantizando materiales y docentes que dominen el idioma matsigenka. Además, 

el Estado debe asumir un rol activo en la supervisión ambiental y territorial, 

apoyando la protección de los bosques comunales y controlando los procesos de 

deforestación y tala ilegal que amenazan el entorno natural de la comunidad. 

TERCERA: Para las empresas, especialmente las del sector gasífero y extractivo, se sugiere 

implementar estrategias sostenibles que mitiguen los impactos ambientales y 

sociales en la comunidad. Se deben establecer planes claros de compensación, 

mecanismos de monitoreo ambiental participativo y apoyo directo a proyectos 

comunales orientados al fortalecimiento económico y ecológico. Asimismo, se 

recomienda promover oportunidades laborales respetuosas con la cultura local, 

ofreciendo no solo empleos temporales, sino también procesos de capacitación 

técnica que fomenten la autonomía comunal y el desarrollo sostenible. Las 

empresas deben coordinar con la comunidad mecanismos de control y vigilancia 

ambiental conjuntos, priorizando la protección del bosque y la prevención de la 

deforestación, al mismo tiempo que fortalecen la responsabilidad social y la 

transparencia en sus operaciones.  

CUARTA: Para la academia y las instituciones de investigación, se sugiere ampliar los 

estudios etnográficos y socioculturales sobre los matsigenka del distrito de 

Megantoni, priorizando la voz y la participación directa de los comuneros en la 

construcción del conocimiento. Es importante vincular teoría y práctica mediante 

la aplicación de enfoques de antropología del desarrollo, colonialidad del poder y 

etnodesarrollo, a fin de repensar la relación entre modernidad y pueblos 

amazónicos. Las investigaciones futuras deben enfocarse también en los efectos 

sociales de la expansión urbana, la reconfiguración del estatuto comunal y los 

cambios en el uso de los recursos naturales, especialmente la deforestación. De esta 



124 
 

manera, la producción académica puede contribuir a diseñar estrategias de 

conservación, educación y fortalecimiento cultural que respondan a las necesidades 

reales de la comunidad. 

QUINTA: En el ámbito económico, se recomienda diversificar las fuentes de ingreso a través 

de proyectos comunales sostenibles como el ecoturismo, la producción artesanal o 

el cultivo de productos nativos con valor agregado (yuca, cacao, plátano, camote). 

Estas iniciativas permitirían una economía más autónoma y compatible con la 

conservación ambiental. 

SEXTA: Desde una perspectiva cultural, se recomienda crear espacios permanentes de 

transmisión de la lengua y las tradiciones matsigenka, mediante talleres 

comunitarios, festivales culturales y apoyo a los sabios locales como portadores del 

conocimiento ancestral. Estas acciones fortalecerían la identidad frente a las 

presiones externas y la influencia urbana. 

 

 

  



125 
 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS  

 

Albó, X. (1991). El retorno el indio. Revista Andina , 2(9), 299-366. 

Alvarez Lobo , R. (2009). Sepahua. Viviendo la Esperanza .  

Álvarez, B., Sierra, M., Pinilla, C., & Idrobo, J. (2020). Actores sociales, acciones colectivas 

y transformación social. Bogotá : Ediciones USTA. 

Álvarez, R. (2006). Sepahua: viviendo la esperanza . Cemtrp Cultural . 

Banco Mundial . (9 de abril de 2019). Grupo Banco Mundial . Desarrollo Social : 

https://www.bancomundial.org/es/topic/socialdevelopment/overview 

Bauman, Z. (2003). Modernidad líquida. Ciudad de México : Fondo de Cultura Económica. 

Cabrero, F. (2016). Los pueblos indígenas . Editorial UOC . 

Calderón, J., & Solís, E. (2019). Megantoni : Cusco, machiguengas, Yines Yami, Asháninkas, 

Nantis, Nahuas, Kakinte. Culturas bajo Urubamba . Municipalidad Distrital de 

Megantoni . https://doi.org/cendoc.caaap.org.pe/cgi-bin/koha/opac-

detail.pl?biblionumber=1859 

Campos, G., & Covarrubias, N. (2012). La observación un método para el estudio de la realidad 

. Xihmai, 7(13), 45-60. 

Castillo, M. (2013). Ideas de progreso en los trabajadores asalariados indígenas: el caso de los 

machiguengas y el proyecto del gas de camisea. Tesis de titulación. Ponificie 

Universidad Católica del Perú, Lima. 

Chamochumbi, W. (2008). Sobre la cuestión indígena y la identidad: necsidad del cambio 

social . America Latina Movimiento , 1(2), 1-15. 

Choquehuanca, F. (2022). Sistema de producción de intercambio económico en la comunidad 

Matsigenka de Segakiato, distrito de Megantoni, Provincia de La Convención 2022. 



126 
 

Tesis de titulación de pregrado. Universidad Nacional de San Antonio Abad del Cusco, 

Cusco. 

Cueto, V., & Castro, R. (2013). Propuesta de programa de desarrollo y mitigación de impacto 

en la Cuenca del Urubamba. Realidades S.A. . 

Dávila, U. (2010 ). Cambio social y económico en la comunidad nativa de Miaria. Tesis para 

optar al titulo profesional de Antropológo. Universidad Nacional de San Antonio Abad 

del Cusco, Cusco. 

Descola, P. (2005). Recesión crítica. Madrid : Editions Gallimard. 

Escobar, A. (1999). Cultura, ambiente y política. Maguaré, 1(14), 42-73. 

Eulogio, E. (2015). Cambio y persistencia de los patrones culturales ante la presencia de 

elementos culturales externos en la comunidad Asháninka de Paureli Satipo 2009-2012. 

Tesis para optar al título profesional de licenciada en Sociología. Universidad 

Nacional del Centro del Perú, Huancayo. 

Fernández, L. (2020). Los Matsigenka: Sostenimiento y cambio desde la colonización hasta la 

actualidad. Lima : Refugio de pueblos originarios. 

Ferrero, A. (1966). Los Machiguengas. Tribu selvática del Sur-Oriente peruano. Centro 

Cultural José Pío Aza . 

Fontaine, G. (2009). Los indígenas del Bajo Urubamba y la explotación de gas en el Perú . 

Facultad Latinoamericana de CIencias Sociales Observatorio Socio Ambiental . 

Garrido, N. (2017). El método de James Sprandley en la investigación cualitativa. Scielo, 

6(Especial ), 1-17. https://doi.org/10.22235/ech.v6iEspecial.1449 

Geertz, C. (1973). The Interpretation of cultures. Gedisa. 

Giddens, A. (1990). Consecuencias de la modernidad. Madrid: Alianza. 

Gidens, A. (1995). Modernidad e identidad del Yo. El Yo y la Sociedad en la época 

contemporánea. Bacerlona : Península Ideas. 



127 
 

Guber, R. (2005). La etnografía método, campo y reflexividad . Editorial norma. 

Hernández, A., & Echeverry, S. (2020). Indígenas o pueblos originarios: educación y procesos 

de institucionalización desde la colonialidad del poder . Voces de la educación , 7(13), 

1-21. 

Hernández, R. (2014). Metodología de la investigacación . McGrill. 

Johnson, A. (2003). Families of the forest: The Matsigenka indians of the Peruvian Amazon, 

258 pp.; Berkeley (Calif.). University of California press. 

Levi-Strauss, C. (1991). Estructuras elementales del parentesco . Paidós. 

Ludwig, H. (2002). Consumo, cultura e identidad en el mundo gloablizado. Lima : Instituto de 

Estudios Peruanos. 

Macedo, D. (2024). El ocio entre la gente del bosque y del río amazónico del suroriente 

peruano. Tesis de posgrado. Unviersidad Nacional de San Antonio Abad del Cusco, 

Cusco. 

Ministerio de Cultura . (15 de abril de 2020). Base de datos de pueblos indígenas u originarios 

. Matsigenka : 

https://bdpi.cultura.gob.pe/sites/default/files/archivos/pueblos_indigenas/Ficha%20de

%20Pueblo%20Matsigenka.pdf 

Munarriz, B. (2013). Técnicas y métodos en investigación cualitativa . Gedisa. 

Oficina Internacional del Trabajo . (1991). Convenio Núm. 169 de la OITE sobre pueblos 

Indígenas y Tribales . OIT. 

Ortega, N., & Rosero, V. (2023). Los usos y costumbres . Salud y enfermedad, 1(5), 36-53. 

Panera, L. (2006 ). Bajo Urubamba y sus comunidades .  

Quijano, A. (2014). Colonialidad del poder, eurocentrismo y America Latina. CLACSO, 1(1), 

1-57. 

Rosegren, D. (2004). Los Matsigenka. Lima: Guía etnográfica de la alta Amazonía. 



128 
 

Sánchez, M. (2010). Cambio social entre los Machiguengas. El caso de las comunidades 

Koribeni y Matoriato. Gazeta de Antropología , 26(1), 1-15. 

Santos, F., & Barclay, F. (2005). Guía etnográfica de la alta amazonía. Panamá : Simihsonian 

Tropical Research Institute. 

Scott, J. (1985). Las armas de los débiles. ormas cotidianas de resistencia campesina. Yale : 

Yale University Press. 

Shepard, G., & Izquierdo, C. (2003). Los matsiguenka de Madre de Dios y del Parque Nacional 

del Manu. Lima : Federación Nativa del Río Madre de Dios. 

Williams, R. (1980). Cultura y sociedad 1780-1950 de Coleridge a Orwell. Buenos Aires: 

Ediciones Nueva VIsión. 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 



129 
 

 

 

 

 

 

 

 

ANEXOS  

 

 

 

 

 

 

 

 



130 
 

Anexo 1: Matriz de consistencia 

PREGUNTAS OBJETIVOS HIPÓTESIS CATEGORÍAS SUBCATEGORÍAS 

Pregunta general Objetivo general Hipótesis general 

Prácticas endógenas 

y desarrollo 

exógeno  

Prácticas endógenas 

¿Cómo es el modo de vida en la 

comunidad nativa de 

Shivankoreni – distrito de 

Megantoni a partir de las prácticas 

endógenas y el desarrollo 

exógeno? 

Analizar el modo de vida en la 

comunidad nativa de 

Shivankoreni – distrito de 

Megantoni a partir de las 

prácticas endógenas y el 

desarrollo exógeno. 

El modo de vida en la comunidad 

nativa de Shivankoreni se 

caraacteriza a partir de la 

interacción entre las prácticas 

endógenas propias de la 

comunidad y el desarrollo exógeno 

impulsado por agentes externos. 

• Características 

culturales  

• Características 

sociales  

• Características 

económicas  

Preguntas específicas Objetivos específicos Hipótesis específicas Desarrollo exógeno 

¿Cómo son las prácticas 

endógenas en el modo de vida de 

la comunidad nativa de 

Shivankoreni – distrito de 

Megantoni? 

Conocer las prácticas endógenas 

en el modo de vida de la 

comunidad nativa de 

Shivankoreni – distrito de 

Megantoni. 

Las prácticas endógenas en el 

modo de vida de la comunidad 

nativa de Shivankoreni – distrito de 

Megantoni, son principalmente en 

base a sus características 

culturales, sociales y económicas.  

• Entidades 

privadas 

• Entidades 

públicas  

• Religión  

¿Cómo es el desarrollo exógeno 

en el modo de vida de la 

comunidad nativa de 

Shivankoreni – distrito de 

Megantoni? 

Describir el desarrollo exógeno 

en el modo de vida de la 

comunidad nativa de 

Shivankoreni – distrito de 

Megantoni. 

El desarrollo exógeno en el modo 

de vida de la comunidad nativa de 

Shivankoreni – distrito de 

Megantoni, se da a partir de la 

intervención de entidades privadas, 

entidades públicas y la religión. 



131 
 

 

Anexo 1: Traducción de la información de campo 

N° Informante Respuesta en castellano  Respuesta en Shivankoreni 

1 Walter Pogenti 

Pascal, 45 años 

ME LLAMO WALTER POGENTI PASCAL, SOY 

MATSIGUENKA, YO NACÍ EN SHIVANKORENI, TENGO 

45 AÑOS. VIVO AQUÍ EN EL BARRIO TERMINAL, PERO 

MÁS VIVO EN MI CHACRA, QUE ESTÁ A UNA HORA 

EN PEQUE PEQUE. ANTES IBA TANGANEANDO CASI 

DOS HORAS Y MEDIA CUANDO NO HABÍA PEQUE 

PEQUE. 

ESTOY TRABAJANDO EN MI CHACRA: CACAO, YUCA, 

MAÍZ, CAMOTE, CAÑA, PIÑA Y PLÁTANO. 

MI CHACRA ES DE 7 HECTÁREAS; PRIMERO HAGO EL 

ROCE, DESPUÉS QUEMO PARA SEMBRAR. AHORITA 

YA ES SEPTIEMBRE, ESTOY SEMBRANDO MAÍZ. 

HE ESTUDIADO AQUÍ EN SHIVANKORENI HASTA 

SEXTO DE PRIMARIA. 

MI ESPOSA ES ANITA BITALIANO CASHIRIARI, TIENE 

55 AÑOS Y ES DE CASHIRIARI. SOLO ESTUDIÓ 

PRIMER GRADO DE PRIMARIA. ELLA VINO A 

SHIVANKORENI EN ABRIL, NO RECUERDO DE QUÉ 

Naro nopaita wartere pogeni pascuari, nanti Matsigenka, naro 

novechoti anta shivankoreniku, noshiriagakotanaka page pamo 

tsonka shiriagari shiriagarini. Notimi aka apatogetara 

pankotsipague, antari notimagantsiti anta notsamaireku, onake 

paniro poreatsiri pinquenantanakemparo shigatakomentontsi, 

antari okyara nonti noati notigatanakera ario nopiritake pite 

poreatsiri te kiara ontime shigatamentontsi. 

Nopiritake namtavagetanakera anta notsamaireku, sarigaveniku, 

sekatsi, shinki, koriti, impogo, tsirianti impo parianti. 

Ogari notsamaire okarati kenta itaria, okityo nokarasetake, impo 

nopotakero ashi nompankitakera, maika onti shitimvuri, 

nopankitanake shinki. 

Aka nosankevantake shivankoreniku notsonkiro pirimaria. 

Nojina onti anita itariano kashiriari, oshiriagakotanaka tsonka 

pamo tsonka shiriagarini otimi kashiriari. Iroro noshankevanti 

paniro shiriagari purimariaku. Iroro opoki aka shivankoreniku 

shiriagariniku sankopini, irorori onti onianta iriniane Matsigenka 

mani ogoguetake iriniane virakocha, aiño paniro noshinto, iroro 

aiño osuraritsite. 



132 
 

AÑO. ELLA SOLO HABLA MACHIGUENGA, POCO 

CASTELLANO. 

TENGO UNA SOLA HIJA, ELLA YA TIENE SU FAMILIA. 

EN LA MAÑANA ME LEVANTO TEMPRANO, SALGO A 

MI CHACRA LLEVANDO MI COMIDA Y EN LA TARDE 

REGRESO A MI CASA TRAYENDO YUCA. NO HAY 

YUCA EN ABRIL. YO SIEMBRO EN AGOSTO Y TENGO 

YUCA EN ABRIL Y MAYO, A VECES. TAMBIÉN TENGO 

GALLINAS EN MI CHACRA; AQUÍ EN EL PUEBLO NO 

TENGO PORQUE SE PIERDEN. POR ESO ME FUI A 

VIVIR A MI CHACRA. 

Anta tsitekyamani notinamanaka, noataira anta notsamaireku 

namamentana osekamento anta ishavinitanai nopokai anta 

novankoku namai noseka, antari shankopini mameri sekatsi naro 

nopankiti noseka saarini, ario yaganaka shankopini aitio noseka 

impo shimashiri ario onagetai sekatsi, aiño aikiro noatavarite anta 

notsamaireku, akari apatotara pankotsipage tera nompiratenpa onti 

ipega, ashi noneantakarira noatantakarira anta notsamaireku 

2 Magnolia 

Italiano 

Romano, 46 

años  

SOY MAGNOLIA ITALIANO ROMANO, TENGO 40 

AÑOS. ESTUDIÉ LA PRIMARIA EN SHIVANKORENI. 

VIVO EN EL BARRIO TERMINAL. MI PAPÁ ES TITO 

ITALIANO. TENGO DOS HERMANOS, TAMBIÉN VIVEN 

AQUÍ. MIS HIJOS ESTUDIAN AQUÍ. TENGO MI 

CHACRA, ESTAMOS TRABAJANDO CACAO, YUCA Y 

PLÁTANO. HE APRENDIDO A HILAR CUSHMA Y 

HACER CESTA, MI MAMÁ ME ENSEÑÓ CUANDO ERA 

NIÑA. 

A VECES ME VOY A MI CHACRA A TRAER YUCA, VOY 

A PESCAR AL RÍO Y TAMBIÉN LAVO MI ROPA EN EL 

RÍO, PERO MÁS ESTOY EN MI CASA PARA COCINAR 

Nanti magnoria itariano romano,ario noshiriagakotanaka page 

pamo shiriagari nosankevanti pirimaria aka shivankoreniku. Notimi 

okaragetanakera pankotsipage yogari apa inti tito itariano aiño 

piteni igeigi, aikiro itimaigi nonira naro, notomiegi isankevantaigi 

aka, aityo notsamaire nantavageigi sarigemineki, sekatsi, impo 

parianty, nogotake nopaikira manchakintsi impo novetsiki tsiveta, 

ogotagana ina noananekitira aityo kutagiteri noati notsamaireku 

aikiro noati oaniku impo ario nokiviro nogagiro anta oaniku, anta 

nonasanoti novankoku nonkotira irashi notomiegi,akanovankoku 

noventevageti oga kepishiari ontiri sharaka.aityo pokagetapatsirira 

komuniraku,yantavageigi impo yoganavageiga igorikite. Nokogaigi 

ontimera niapage aka nogomonirateku onti opiriavageti,tera 



133 
 

PARA MIS HIJOS. AQUÍ EN MI CASA VENDO CERVEZA 

Y HELADO. HAY PROYECTOS EN LA COMUNIDAD, 

ESTÁN TRABAJANDO Y GANANDO SU PLATA. 

QUEREMOS TENER AGUA EN LA COMUNIDAD, HAY 

MUCHA SEQUÍA, NO ALCANZA EL AGUA, POR ESO 

VOY AL RÍO A TRAER AGUA. HA CRECIDO LA 

COMUNIDAD. NO ESTOY EN EL PROYECTO DEL 

POLLO, A VECES SE MUEREN RÁPIDO. MI ESPOSO 

ESTÁ TRABAJANDO EN LA CHACRA. 

MI ABUELO ABRAHAM ITALIANO ES FUNDADOR DE 

LA COMUNIDAD, CUANDO ESTABA LA EMPRESA DE 

GAS. MI MAMÁ SABE DE MEDICINA PORQUE 

TRABAJÓ DE PARTERA. LA SEÑORA ELENA PEÑA 

POGUIRE VIVIÓ EN SHIVANKORENI, APOYABA EN 

LOS PARTOS. AHORA JUAN MIQUEAS HACE 

CURACIONES CUANDO ALGUIEN SE HACE DAÑO. 

ANTES NO HABÍA IGLESIA, VINIERON LOS GRINGOS. 

AHORA LA COMUNIDAD TIENE IGLESIA. 

LOS BARRIOS SE FORMARON CUANDO ERA JEFE 

LUIS MIQUEAS; EN UNA REUNIÓN PUSIERON LOS 

NOMBRES. 

EL NOMBRE DE LA COMUNIDAD, “SHIVANGO”, EN 

MATSIGUENKA, ES UN PAJARITO QUE CAMINA POR 

ovonketempa nia,nerotyo noatantarira oaku ashi naagatera nia, 

ogari nogomonidate omarane okimotanake.tera none anta 

proyectoku antavapage.onti ikamati shintsi,yogari nosuraritsite ipiti 

yantavagetira anta tsamairintsiku yogari novisarite averam inti 

yoga tsitiventakerorira oga otimakera komonira inakera emperesa 

ienkani, ogari ina ogogetiro omantsigaigira okamagetiro oga 

tsinane eerna peña otimavetara shivankoreniku amugeti anta 

apagoigira maika juan miquiashi inti yoga gavintantatsirira yoga 

vetsikaigirora tera kametiri (matsikantsipage). 

Pairani mameri igereshia, maikari ipokaiganakera yoga 

kutatsantsari ashi otimanakera igereshia aka komoniraku. 

Maika ovetsikanakara pankotsi ipegakara itinkami roishi miquishi 

anta yapatoitagakara yogaigakero ovairopage apatogetara 

pankotsi. 

Ogari ovairo komonira shivango, anta matsigenkaku ontitari ogaka 

yaneitira tsimeri anta okutagitetamanaira ikatari yoga kentsori, 

yaneiti anta yokavageigira karase, akari komoniraku tyaniririka 

yovetsiku itsamaire tera nontsanenkani. Aiño pashinipage 

mtasigenkaigi ipoñiagaka parikotipage okantaka segakiari, 

ksshiriarikunira, montenikunirira, kiriguetikunirira impo 

kamiseakunirira ario noneavakero yoga koshivagetagantsi aikiro 

kitsavakagantsi anta ishinkivageigara. 



134 
 

LAS MAÑANAS, COMO LA PERDIZ, Y ANDA DONDE 

BOTAN BASURA. AQUÍ EN LA COMUNIDAD 

CUALQUIER COMUNERO PUEDE HACER SU CHACRA, 

NO SE ATAJAN. 

HAY GENTE QUE HA VENIDO A VIVIR DE OTRAS 

COMUNIDADES COMO SEGAKIATO, KASHIRIARI, 

MONTETONI, KIRIGUETI Y CAMISEA. HAY ROBOS EN 

LA COMUNIDAD, A VECES PELEAS EN EL BAR. 

ANTES ÍBAMOS A SEPAHUA A COMPRAR, PERO 

AHORA VAMOS A QUILLABAMBA. 

Okyara noaigi sepavaku nagavageigira, maikari noaigai anta 

quillavamvaku 

3 Juan Miqueas 

Torres  

ME LLAMO JUAN MIQUEAS TORRES, TENGO 74 AÑOS, 

NACÍ EN PIGUIATO, MANU – MADRE DE DIOS. VINE A 

LOS 35 AÑOS POR TRABAJO Y ME QUEDÉ DE YERNO. 

NO TERMINÉ LA ESCUELA. SOY AGRICULTOR, PERO 

SOLO TRABAJO PARA COMER. MACHETEANDO 

PERDÍ LA VISTA. VIVO CON MI ESPOSA, SE LLAMA 

AURORA DEMETRIZ, TIENE 64 AÑOS Y NACIÓ EN 1960 

EN SHIVANKORENI. VIVIMOS AQUÍ EN LA CHACRA 

DESDE QUE LLEGÓ EL CORONAVIRUS. SOMOS 

EVANGÉLICOS. TENGO OCHO HIJOS Y TODOS VIVEN 

AQUÍ EN SHIVANKORENI. ESTOY CRIANDO MIS 

ANIMALES: PATOS Y GALLINAS. 

Nopaita juan mequiashi torrishi noshiriagakotanaka kenta pamo 

page shiriagari nomechote anta piegiatoku manuku marere rioshi, 

nopokake mava pamo tsonka shiriagarini ashi nantavagetakera 

impo ario otimake nagake nojina impo tera nontsokero oga 

nosankevantera maika nanti tavagetirorira tsamairintsi onti 

nantavageti ashi nosekatempara nokaraseti impo ario okumuta 

okyaku, maika notimi notenta nojina opaita aorora demetrishi, 

oshiriagotanaka sanki pamo page impo omechoti mega kiro sanki 

pamo anta shivankoreniku, notimaigi aka tsamairintsiku, arioka 

ovonketapakara matsigarintsi, nantiegi kematsaigatsirira aiño 

sanko notomiengi maganiro itimaigi aka shivankoreniku, noni 

nopirata piratsipage pantyo, atava. 



135 
 

PARA HACER MASATO SE USA YUCA, PLÁTANO Y 

CAMOTE; SE COCINA Y DESPUÉS LO CHANCAMOS EN 

TINGAMENTONSHI, QUE ES UN MORTERO DE 

TRONCO, Y SE CIERNE. DESPUÉS LO PONEMOS EN UN 

TACHO PARA QUE FERMENTE. 

ANTES MI SEÑORA HACÍA CUSHMA; AHORA SOLO 

LA USAN EN EL ANIVERSARIO Y SE PONEN CON 

FLECHA. 

NOS VAMOS AL BOSQUE Y TRAEMOS HUAYRURO, 

WICONGO, WHITO Y SARA SARA PARA HACER 

ARTESANÍA. TAMBIÉN RECOGEMOS PLANTAS PARA 

CURAR, COMO EL PIRI PIRI PARA EL DOLOR DE 

CABEZA, Y HAY REMEDIOS PARA PICADURA DE 

VÍBORA, PIOJOS Y SARAMPIÓN. ANTES TODO ERA 

PURA HIERBA. TAMBIÉN HAY FRUTOS COMO 

UBILLA, PACAY, TAMSHI Y TABACO. 

A VECES CAZAMOS SACHABACA, MONOCHORO Y 

PUCACUNGA, PERO HAY POCO PORQUE HACE 

BULLA EL HELICÓPTERO. 

NOS VAMOS A PESCAR AL RÍO GRANDE, DONDE HAY 

KAPAROHATO (SARDINA), DONCELLA, 

CARACHAMA, BAGRE Y CUMCHE. 

Ashi ovetsikempara ovuroki oki sekatsi, parianty impo koriti, okityo 

onkotagani, impogini otinkagani agashitagani tyamerontsi impogini 

otsikatagani impo nogaigiri pitotsinakiku ashi ompoitanakera. 

Pairani novetsiki manchakintsi nashi naro maikari onti yogagutaro 

aniveresarioku impo antari paroku amagani chakopi. 

Noagi inkenishiku nagaigi chovaroki, sarioki, ana, ashi 

noshintsagitakera, aikiro nagaigi inchatsi ashi nosagiseigempara 

kaatarori ivenkiki ashi okatsitira gitontsiku aikiro aityo pashini ashi 

iragempira maranke, iragempira netsi, kaentagisetagantsi pairani 

onti nagashiga inchashipage, aikiro sevantoki, intsipa impo serishi. 

 Aikiro nagavageigi kemari, osheto, tsamiri, maani inagetai 

ogishigagetanakeri oga aragetatsirira erikopetero. 

Tsame aigake akamoigera oaniku omarani kaparoashi shivaigi, 

sima, etari, mavoro, tsenkori. 

Anta mega kiro sanko pamo yovonkeigaka yoga inchatovero, maika 

mani onagetai inchato, maika tera onkametitae 

pintimantavagetaera inchato, maika onti nonoshikaigi inchato ashi 

novetsikera pankotsi impo ogari komonira opiri poroyecto. 

Yogari emperesa yovonketa mega kiro kenta tsonka yovetsikanake 

ikaravokitanake ashi irineakerora ashi otarankagetira yoga rotishi 

tsonka pamo sanki inakera oga komoniraku marevinas intiri roteshi 

sanko pamo sanko inakera kamiseaku. 



136 
 

EN 1998 LLEGARON LOS MADEREROS; AHORA HAY 

POCA MADERA Y ESTÁ PROHIBIDO VENDER, SOLO 

SACAMOS PARA NUESTRA CASA. LA COMUNIDAD 

VENDE A LOS PROYECTOS. 

LA EMPRESA LLEGÓ EN 1975; HICIERON TROCHAS, 

PERFORACIONES Y ESTUDIOS DE SÍSMICA. EL LOTE 

56 ESTÁ EN LA COMUNIDAD Y CONECTA CON 

MALVINAS, Y EL LOTE 88 ESTÁ EN CAMISEA. 

LOS YERNOS QUE VIENEN DE OTRA COMUNIDAD SE 

QUEDAN Y ENTRAN EN PRUEBA POR TRES AÑOS, Y 

RECIÉN SON COMUNEROS. NO SE ACEPTA YERNO 

QUE NO SEA MACHIGUENGA. 

LAS ANTIGUAS FAMILIAS ERAN ROMANO, 

ITALIANO, PASCAL Y MIQUEAS. ANTES NO HABÍA 

BARRIOS, ERAN POR CADA FAMILIA. 

ABRAHAM ITALIANO Y MARIANO ERAN KURAKAS. 

ABRAHAM ANTES TENÍA CINCO MUJERES, POR ESO 

AHORA HAY VARIAS FAMILIAS ITALIANO. 

LA EMPRESA SÍ APOYA EN EMERGENCIAS POR 

SALUD. EN LA POSTA A VECES NO HAY MEDICINA, 

POR ESO YA NO VOY, ES LEJOS. HAY CASA 

MATERNA, PERO NO FUNCIONA. 

Yogari notineriegi poniagankicharira pashinipage komoniraku 

ipagani mava shiriagarini ashi impeganakempara yoga komonero, 

tera inkogeri yoga tinerintsi teri Matsigenka. 

Yogari pairaninirira timaigatsirira Romario, itariano, paskoari, 

mekiashi mameri pankotsi inti itimaigi yapatoigara 

pankotsipankoku. 

Averam itariano impo mariano intiraigi kovenkariegi averam oni 

tsonka iginaigi ario okagetaka ashi itovaigakera itariano. 

Yogari emperesa yamugeti oga tatoitarika ashi imantsigaigira 

yamiri postaku aikiro yamiri onagetakera ampipage tera noate 

saamani, ogari ovankoigi pagoigatsirira aityo onti kantankicha tera 

onkametite. 



137 
 

4 Nelly Mantaro, 

69 años  

ME LLAMO NELLY MANTARO, NACÍ EN 1995 EN 

KORIBENI. MIS PAPÁS SON DE TIMPÍA. TENGO 69 

AÑOS. LLEGUÉ UN 22 DE ABRIL DE 1992 A 

SHIVANKORENI. ME CONTACTARON DE LA ONG 

CEDIA PARA LOS APOYOS TÉCNICOS EN 

AGRICULTURA A LA COMUNIDAD. FUE ASÍ QUE ME 

QUEDÉ HASTA AHORA. ESTOY VIVIENDO 32 AÑOS 

EN SHIVANKORENI. LLEGUÉ CUANDO TENÍA 37 

AÑOS. SOY MACHIGUENGA. 

CUANDO LLEGUÉ, HABÍA 40 FAMILIAS. ANTES ERA 

CHACRA DE GARCÍA LÓPEZ DEMETRIS. AQUÍ, 

DONDE VIVO —EN EL BARRIO TERMINAL—, CRECÍA 

ARROZAL Y FRUTAS, COMO NARANJA Y POMELO. 

VINIERON UNOS EXTRANJEROS CON EL ILV PARA 

ENSEÑAR EL CASTELLANO. APRENDIERON LA 

BIBLIA Y HABLARON DEL DEMONIO; ALGUNOS 

HICIERON CASO, POR ESO ALGUNOS TIENEN PIRI 

PIRI PARA ESPANTAR Y CURAR MALES. 

ANTES LA GENTE SOLO TENÍA CHAPO Y MASATO EN 

SUS CASAS. TRES AÑOS DESPUÉS DE QUE VINE, 

HABÍA TRES PERSONAS: CHONKI (NACIDO AQUÍ), 

MARIANO Y DE AHÍ VIENE ABRAHAM ITALIANO. 

Nopaita Nery Mantaro nomechoti mega kiro pamo tsonka anta 

koriveniku, yogari tomintaiganarira itimaigi timpiaku 

noshiriagakotanaka sanki pamo kiro, shiriagarini, novonketa pite 

pamo pite sankopini mega kiro pamo pite anta shivankoreniku, ario 

ikaemaigakena oenegeshi ceria, ashi namutakerira yoga 

novatsatirorira Kipatsi ashi komonira, impo ario notimake maika 

notimanake mava pamo pite shiriagarini anta shivankoreniku, naro 

nogonketaka noshoriagakotaganakara mava pamo kenta 

shiriagarini aka shivankoreniku nanti Matsigenka, antari 

nogonketapakari inaigake page pamo yapatoitara Matsigenka, 

pairani onti tsamairintsi ashi garasia yopeshi demetrishi impo 

aikiro notimira tsonkatankara pankotsi oshivoki aroshimashi ontiri 

pankirintsi, aranga impo pomero. 

Ipokaigake yoga pashini virakochapage kantatigaigankicharira, 

ashi irogotagantakera iriniane virakocha, onti yogoigake iriniane 

Tasorintsi impo iniaventaigake ivegaga, pashi ikematsaigake 

pashini tera inkematsaigeri pashi aityo yairikaigiro ivenkiki ashi 

ironeaganyaempara. 

Pairani yogari Matsigenka yovetsiku ivariantiatote impo ivurikitsite 

anta ivankoigiku, mava shiriagarini impogini aiño, mavani 

Matsigenka chonki inti imechoti aka, mariano impo ipokapai 

averam itariano pairani oga komonira onake manini okatinkatakera 

oani shintorini, ario onake kyantagantsi esekoera ario ini 



138 
 

ANTES LA COMUNIDAD ESTABA ABAJO, AL FRENTE 

DEL RÍO, A LA RECTA DE SHINTORINI, PORQUE LA 

ESCUELA ESTABA CERCA. LAS FAMILIAS ANTIGUAS 

NACIDAS EN LA COMUNIDAD SON LOS ITALIANO Y 

LOS PASCALES. 

LA EMPRESA SHELL LLEGÓ A LA COMUNIDAD EN EL 

AÑO 80; CUANDO SE RETIRARON, APOYARON A LA 

COMUNIDAD CON ASERRADEROS, MOTOSIERRAS, 

CALAMINA, Y ALGUNOS TRABAJARON EN LAS 

TROCHAS, COMO SOLDADORES, PERFORADORES Y 

ELECTRICISTAS. 

HABÍA SIEMBRA DE ARROZ; SE COSECHARON 500 

SACOS, NO HABÍA PILADORA, PERO LAS FAMILIAS 

TENÍAN MORTEROS DE TRONCO. 

NO HABÍA COMERCIANTES ANTES. CUANDO LLEGÓ 

PLUSPETROL A MALVINAS, ENTRARON 

COMERCIANTES EN EL PUERTO DEL RÍO 

URUBAMBA. DE AHÍ, RECIÉN CUANDO SHELL HIZO 

SU CAMPAMENTO EN SHIVANKORENI, LLEGARON 

MÁS COMERCIANTES. 

ANTES SE VIAJABA A SEPAHUA; ERA DOS DÍAS DE 

BAJADA TANGANEANDO Y EL REGRESO DURABA 

UNA SEMANA ENTERA. DESPUÉS ENTRARON 

Matsigenka pairaninirira mechoigatsirira kara inti itariano impo 

pasekoarishi. Yoga emperesa yovonketapaka anta shiriagarini 

sanko pamo antari iyaiganaira ipanakero komonira ashi 

itogotavageigira motoshera, itatakotari, pashini yantavageigake 

ikaravokigakera, pashini sakasevageigatsirira impo intiri 

morekariegi. 

Aitio pankirintsi aroshi nagakero onakotake tsonka pimo sakoshiku, 

mameri notononkantakeparira onti nankitsi ichatopi. 

Pairani mameri timantaigatsirira antari yogonketapakara 

emperesa arioka ineavaka yoga timantaigatsirira aka 

shivankoreniku. 

Pairani oatagani anta sepavaku pite kutagiteri impo pinpegaera 

pani kutagiteripage impogini ikyagapake yoga marereros 

ikenantaiganaka iravovokiro emperesa shere ario 

yovonkevageigaka segakishi. 

Yogari prospeterol yamutiro komonira ipakera itatakore, impo 

yogari ananekiegi ipaigiri itsankevantite, ivegaro, imanchaki, impo 

yogotagakiri ashi ikamaguterora inkenishi impo ario yogavintaigiri 

ario ipaigiri yamugiri intsonkatero isankevantera koregioku. 

Pairani agagani anta inkenishiku oga posantepageri oga inchatoshi 

ashi povegaempara ogampa okitsokini,sarioki,chovaroki ashi 

ovetsikakempara tsiveta,shitatsi,chakopi,ampei opankitaka 

tovaiti,ashi ovetsikakempara machakintsi ashi irori 



139 
 

MADEREROS ILEGALES; VINIERON AL LADO DE LA 

EMPRESA SHELL, USANDO SUS TROCHAS, Y 

LLEGARON HASTA SEGAKIATO. 

LAS EMPRESAS PLUSPETROL Y REPSOL APOYAN A 

LA COMUNIDAD CON HERRAMIENTAS, CALAMINA, 

Y A LOS NIÑOS CON ÚTILES ESCOLARES, JUGUETES, 

UNIFORMES Y CAMISETAS. TAMBIÉN DAN 

TALLERES DE CUIDADO DEL MEDIO AMBIENTE, 

CAMPAÑAS DE SALUD Y BECAS PARA LOS 

ESTUDIANTES QUE TERMINAN EL COLEGIO. 

ANTIGUAMENTE SE RECOLECTABAN DEL BOSQUE 

PLANTAS MEDICINALES Y FRUTOS, ASÍ COMO 

SEMILLAS (SARA SARA, HUAYRURO) PARA HACER 

CESTAS, ESTERAS, CANASTAS Y FLECHAS. SE 

SEMBRABA BASTANTE ALGODÓN PARA HACER 

CUSHMA COMO VESTIDO PROPIO. 

DESPUÉS NOS ORGANIZAMOS EN NUESTRA 

ASOCIACIÓN DE ARTESANÍA DE LA COMUNIDAD, 

CON EL APOYO DE LA EMPRESA, QUE NOS DIO 

MÁQUINAS DE COSER. APRENDIMOS TEÑIDO CON 

PLANTAS DE NOGAL Y ACHIOTE, Y TAMBIÉN A 

HACER BOLSONES, POLOS DE ALGODÓN, 

ESTAMPADOS, ARETES, COLLARES Y PULSERAS. 

irogagutakempara inpogini noniavakaga ashi nampatoitaigempara 

ashi iramugakenara empresa ashi impaigakenara vovisetagantsi 

ashi navovigera aikiro nogoigi notsakaigira nagaigi 

inchataki,pochoti impo aikiro nogoigi novetsikaigira 

tsagi,irogaguiro,tsapari,irogashire igempitaku inenkeki impo intiri 

maretsi. 

Pairani itirita igirimashi ogorikite ashi ineantakera ashi 

ineaigavakerira impo gani ipega. 

Ogari sekamentotsi intira sima kipari itetagaro  sekatsi ontiri 

ovuroki,ontiri ikontiseti,maikari onti oganeinkani aroshi,fireo ontiri 

tayarin 



140 
 

ANTES SE PINTABAN LA PUNTA DE LA NARIZ 

(OGORIKITE), QUE SIGNIFICA “PARA CUANDO VA A 

VISITAR Y PUEDA IDENTIFICARSE Y NO PERDERSE”. 

LA COMIDA TRADICIONAL ERA PESCADO AHUMADO 

CON YUCA Y MASATO, ADEMÁS DE CHUPISHPA, 

PERO AHORA SE COME ARROZ, FIDEOS Y TALLARÍN. 

5 Efraín Italiano 

Basagoite, 57 

años  

SOY EFRAÍN ITALIANO BASAGOITE, TENGO 57 AÑOS 

Y VIVO EN EL BARRIO ALTO. NACÍ EL 4 DE ABRIL DE 

1967 EN SHIVANKORENI. MI PAPÁ ES PEDRO 

ITALIANO Y MI MAMÁ ES JULIA BASAGOITE ARAGO; 

ELLOS VIVEN EN ALTO CAMISEA. TRES DE MIS 

HERMANOS VIVEN EN SHIVANKORENI, Y LOS 

DEMÁS EN NUEVO MUNDO Y SEPAHUA. 

ESTUDIÉ HASTA SEXTO DE PRIMARIA. MI ESPOSA ES 

AMALIA GREGORIA CARRIÓN, ELLA VINO DEL 

MANU, DE TAYACUME. CUANDO YO TENÍA 17 AÑOS, 

NOS CONOCIMOS EN SEGAKIATO, Y DESPUÉS 

REGRESAMOS A VIVIR A SHIVANKORENI. 

SOBRE LA COMUNIDAD, EL PRIMER JEFE FUE 

ABRAHAM ITALIANO. LOS PRIMEROS QUE VIVÍAN 

AQUÍ ERAN PEDRO ITALIANO, BASILIO, PASCUAL, 

ATAHUALLPA, JOSÉ CARISTO Y TOMÁS. EN EL 

ANEXO NUEVO UNIÓN VIVEN VALENTÍN, JUANA, 

Eperain itariano vasagoite noshiriagakotanaka tsonka pamo kenta 

notimi apatotara pankotsi nomechoti page sankopini mega kiro  

sanki pamo kenta anta shivankoreniku yogari apa ipaita perero 

itariano ogari ina opaita juria,iriroegi itimaegi anta katonko 

kamiseaku mavani igeigi itimaegi shivankoreniku impo notovairite 

itimaegi nueva mondoku ontiri sepavaku. 

Naro nosankevantake notsonkiro ogari nogina onti amaría ,iroro 

opoki manoku tayakome noshiriagakotanakara pamo kenta 

shiriagarini,aroka noneavakagaigaka anta segakiatoke impo aro 

nopkaigake aka shivankoreniku. 

Yogari itinkami ivatankitsirira inti averan yogari timaigatsirira 

ikityorira intiegi perero,vasirio paskoari atahuaripa,jusi,tomashi 

intiegi ikityogi timaigatsirira. 

Impo okañogitevagetanaka ipokaigapake timantaigatsirira otyara 

mamer iagi anda yaneivageigira anda kirigetiku inakera pareri onti 

nankitsi iniatsamento tera onpunatempa,yogari gotagantaigatsirira 



141 
 

EUNUCO, ARISTIDES Y YURI MORENO, QUIEN ES EL 

ENCARGADO DEL ANEXO. SON 15 FAMILIAS QUE 

VIVEN EN NUEVO UNIÓN; ELLOS BAJAN A COMPRAR 

SUS PRODUCTOS AL PUERTO Y SE DEDICAN AL 

MITAYO. ANTES NO HABÍA COMERCIANTES, 

TENÍAMOS QUE BAJAR A KIRIGUETI, DONDE ESTABA 

EL CURA. SOLO AHÍ HABÍA RADIO COMUNICACIÓN, 

Y ERA GRATIS. LOS PROFESORES ERAN 

MACHIGUENGAS Y TAMBIÉN 

CASTELLANOHABLANTES. LUEGO LLEGARON LOS 

MADEREROS A CORTAR ÁRBOLES, POR ESO AHORA 

HAY POCA MADERA. 

YO TRABAJÉ CON SHELL, EN SÍSMICA, EN 

MISHAHUA; ME CONTRATARON PARA HABLAR CON 

LOS NANTIS. LA FAMILIA ITALIANO ES UNA DE LAS 

MÁS ANTIGUAS. ANTES NO HABÍA DINERO PARA 

COMPRAR, SE INTERCAMBIABA MAÍZ PARA 

OBTENER SAL O MUNICIONES. LA PESCA Y LA CAZA 

CADA VEZ SON MÁS LEJANAS; AQUÍ YA NO HAY 

TANTO PESCADO COMO ANTES, POR LA BULLA DE 

LA EMPRESA Y LAS EMBARCACIONES. 

LAS CASAS ERAN DE CAPASHI; SE CAMINABA LEJOS 

PARA TRAERLO. ANTES SE CAZABA EN EL BOSQUE 

intiegi matsigenkaegi intiri virakocha,impo ipokaigi 

tovageigatsirira marera maika mameri inchato. 

Naro nantavageti shere,ashi noneagetakerora otarakasegetira anda 

misavaku ario ikaemaigakena ashi noneagakerira yoga nantsishi  

Itariano inti pairaninirira,pairani mameri Koriki ashi nagavagetera 

punari onti anda notimanti shinki ashi nagakera tivi ontiri okitsokini 

erapape,shimatagantsi impo kenavagetagantsi ampa 

osamanigetanake.akari mameri shimapage tera onkañotepara 

otyara,maika onti yogishiganakeri emperesa yamakerora 

shigakomentotagantsi. 

Ogari pankotsipage ontira kapashipanko agagematagani 

samani,pairani okenavagetagani amagani chakopi nami shintori 

,kentsori intiri tsamiri parianti,shitea,sima,shinkori,mameri 

poseta,yogavintaiga inchashi maika ipokapakera emperesa 

yamanakeri irarakomento pitasanotakichi c n p c mitakerorira 

komonira yovetsikagantaigakera pankotsipage itentagaro marera 

ogari shiriagarini  intira itikami girimarero tera intsonkero 

irovetsikakoigakepara pankotsi otsonkatapaka Koriki inavai pamo 

tsonka teri ovetskenpa pankotsi. 

Pairani inti natsi morekari michironaki itentagari kirosenanaki 

aikiro itsivotanta kapironaki yogari surariakori  otimi oneiritsurari. 

Ogari otsankevantiro komonira aro pikomutempa openpi sanki 

meseshi aroka pimatero aikiro ashi  okempi komoniraku pairani oga 



142 
 

CON FLECHA; TRAÍAN SAJINO, HUANGANA, PAVA, 

PERDIZ, PAUJIL Y PUCACUNGA. LA COMIDA ERA 

PLÁTANO, MASATO, FARIÑA, PESCADO ASADO, 

CHILCANO DE PESCADO Y PESCADO SALADO. NO 

HABÍA POSTA MÉDICA, SE CURABA CON HIERBAS. 

AHORA LA EMPRESA APOYA TRASLADANDO AL 

ENFERMO EN HELICÓPTERO. HUBO 

CONTAMINACIÓN EN 2008 EN CHOCORIARI. 

PRIMERO VINO SHELL, LUEGO PLUSPETROL, PERO 

LA QUE MÁS TIEMPO ESTUVO AQUÍ FUE CNPC, QUE 

AYUDÓ A LA COMUNIDAD CON LA CONSTRUCCIÓN 

DE VIVIENDAS MEJORADAS DE MADERA, JUNTO 

CON EL CONSORCIO KURULUK. EN ESE TIEMPO 

GRIMALDO ERA JEFE DE LA COMUNIDAD. 

FALTARON 15 FAMILIAS PORQUE NO HABÍA 

PRESUPUESTO. 

ANTES SOLO HABÍA MECHEROS CON KEROSENE Y 

TAMBIÉN SE ALUMBRABAN CON PACA. EN LA 

PAREJA, LA ESPOSA CONVIVE CON LA FAMILIA DEL 

VARÓN. 

EL ESTATUTO COMUNAL SE CUMPLE: CUANDO HAY 

SANCIÓN, SE DA POR SEIS MESES, Y SI SE VUELVE A 

COMETER LA FALTA, SE EXPULSA. 

komonira aiñoveta ovakamashite,impo ompei emperesa akari tera 

irogenkani yogari ketatsantsari iponiagaka yarinakocha impo 

yamaiganakeri averan anda samani impo ipiga pani kashiri. 

Akari nogavisaigi aniversario ashi komonira,eskoera,ontiri 

pashinipage,ogutagiteritsite ina impo imechotira Tasorintsi aikiro 

notomiegi itimai nonampinaku,yogari notomiegi ityomiagini iagi 

anda esekoeraku kamiseaku ishigakotanaka anda 

shigakomentotagantsi pamo,naro noati anda notsamaireku aityo 

sarigempineki impo,parianti,sekatsi aityo kutagiteri nomagi anda 

notsamaireku 



143 
 

ANTES LA COMUNIDAD TENÍA VACAS, PERO SE 

VENDIERON A LA EMPRESA. AQUÍ NO SE COME 

CARNE DE VACA PORQUE DICEN QUE HACE DAÑO. 

LOS GRINGOS EVANGÉLICOS VINIERON DE 

YARINACOCHA Y SE LLEVARON A ABRAHAM A 

ESTADOS UNIDOS; REGRESÓ DESPUÉS DE UN MES. 

AQUÍ CELEBRAMOS EL ANIVERSARIO DE LA 

COMUNIDAD Y DE LA ESCUELA, SAN JUAN, FIESTAS 

PATRIAS, EL DÍA DE LA MADRE Y LA NAVIDAD. 

TENGO NUEVE HIJOS, TODOS VIVEN AQUÍ. MIS HIJOS 

MENORES ESTUDIAN EN CAMISEA; A VECES VAN EN 

FURGONETA (EL PASAJE CUESTA 10 SOLES) O EN 

PEQUE, QUE DEMORA 15 MINUTOS. 

ME VOY EN PEQUE A MI CHACRA, DONDE TENGO 

CACAO, PLÁTANO Y YUCA; A VECES ME QUEDO A 

DORMIR ALLÁ. 

6 Armando 

Bardales Díaz, 

52 años  

SOY ARMANDO BARDALES DIAZ, TENGO TENGO 52 

AÑOS VIVO EN BARRIO TERMINAL YO LLEGO DE 

SEPAHUA, ANTES VIVIA EN KITENI EN 2002 Y 

DESPUES EN SANIRIATO CON LOS MADEREROS, EN 

2008 HE TRABAJADO EN SHINTORINI, ESTABA 4 

AÑOS CON EL SEÑOR BENDEZU, CUIDABA SUS 

VACAS, AHÍ ME CONOCI CON MI ESPOSA.  

Nanti aremanto varedares rias,noshiriagakotanaka tsonka pamo 

pite notimi okaragetira pankotsi,naro novonketa sepavaku,pairani 

notimavetara kiteniku pite mega pite impo nopokake saniriatoku 

notentakari marereros,antari pite mega sanko nantavageti 

shintoriniku,nonake page shiriagarini notenta 

ventezo,nokamagutiri ivakamashite aro noneakeyoga nojina 



144 
 

ESTUDIE EN SEPAHUA HASTA PRIMERO DE 

SECUNDARIA, ME FUI A TRABAJAR CON LOS 

MADEREROS Y PERDI MI COLEGIO, MIS PAPAS VIVEN 

EN SEPAHUA, VIVO AQUÍ SIN NADIE DE MIS 

FAMILIARES CERCANOS, EN 2018 VISITE A SEPAHUA, 

YA NO VOY A VISITAR.NO SOY MACHIGUENGA, 

PERO HABLO Y ENTIENDO MACHIGUENGA  

CUANDO LLEGUE A LA COMUNIDAD, PASE PRUEBA 

DOS AÑOS, ESTOY VIVIENDO 16 AÑOS AQUÍ, ASISTO 

A LA FAENA Y ASAMBLEA. TENGO 5 HIJOS, UNO 

MURIO POR LA PICADURA DE GERGONA, EN 

SEPAHUA, ANTES TRABAJO CONTRATO LIMPIEZA DE 

CHACRA, AHORA ESTOY CULTIVANDO YUCA Y 

PLATANO. 

Nosankevantake sepavaku nonake pani,impo noati nantavagetakera 

notentaiganari marereros, ario nopegakero nosankevantakera, 

yogari apaigi itimaigi sepavaku, noatati sepavaku, tera naro 

Matsigenka anta noniro matsigenga impo aikiro nokemiro 

Matsigenka. 

Antari nogonketapakara komoniraku, ario nopitapake pite 

shiriagarini, maika nonake pamo sanki shiriagarinipage ario 

nantavageti faenaku impo napatoita, aiño tsonka notomiegi, paniro 

ikamake yagakerira maranke impogonkeni anta sepavaku, pairani 

nantavageti nokarasetira tovaseri tsamairintsiku, maika 

nopankivageti sekatsi impo parianty. 

7 Lelis Toribio 

Caristo, 20 

años  

MI NOMBRE ES LELIS TORIBIO CARISTO VIVO EN 

BARRIO ALTO. NACI EN CAMISEA EN 1990, PERO 

VIVO AQUÍ YA 20 AÑOS, TENGO 34 AÑOS MI ESPOA 

ES SONIA ITALIANO BASAGOITE ELLA ES DE AQUÍ. 

HE OCUPADO CARGO DE JEFE DE LA COIMUNIDAD 

EN 2017           

SEGÚN LA HISTORIA CEDIA LLEGA EN 1980, PARA 

APOYAR EN LOS TRAMITES DE LA TITULACION DE 

LA COMUNIDAD.LAS 7 FAMILIAS QUE VIVEN 

Nopaita reris torivio karisto notimi aka katonko, nomechoti aka 

kamiseaku mega kiro pamo, naro notimi pite pamo 

shiriagarinipage, noshiriagakotanaka mava pamo page ogari 

nojina onti sonia itariano irorori onti otimi aka, ario nopegaka 

itinkami ashi komonira pite mega pamo kenta. 

Ario ikenkitsaigi ceria ipokake mega kiro sanko pamo, ashi 

iramutakera otimakera otsankevantite komonira. 

Pairani ikamaigira Matsigenka onti yovuyokaigiri nakintsiku, 

mameri ikitaigirira, maikari aitio irashi ikitaigirira kamaigatsirira 



145 
 

ANTIGUAMENTE, ITALIANO, PASCAL, 

ALADINO.ELLOS VIENE DE ALTO CAMISEA  

LA GENTE CUANDO MORIA ANTES LO BATABAN AL 

HUECO, NO HABIA CEMENTERIO, AHORA SE HACE 

LA ORACION Y SE LLEVA AL CEMENTERIO QUE ESTA 

EN LA QUEBARADA DE PAGORENI B .LA 

COMUNIDAD TAMBIEN REPRESENTA A 

COMARU.AQUI EN LA COMUNIDAD HAY PROYECTO 

AVES DE CORRAL, CACAO, ARTESANIA, PECES, 

AGUA POTABLE, DEFENSA RIBEREÑA, 

CONSTRUCCION DEL PUESTO DE SALUD. LA 

EMPRESA TAMBIEN APOYA CON CAPACITACION Y 

TALLERES.HAY PROBLEMAS EN LA COMNUNIDAD, 

ES EL ALCHOLISMO EN JOVENES, NO APROVECHAN 

PARA ESTUDIAR. 

AQUÍ TENEMOS VARIOS ORGANIZACIONES VASO DE 

LECHE, TENEINTE GOBERNADOR, SERENAZGO, 

CLUB DEPORTIVO.GASFITERO. COMITE DE 

ELCTRIFICACION, PROMOTOR DE SALUD. 

EN EL ANIVERSARIO SE ORGANIZA CAMPEONATO 

DEPORTIVOS INTERCOMUNIDADES FERIA DE 

GASTRONOMIA, AGROPECUARIO, CONCURSO DE 

onakera otsegua pagoreni v, oga komonira oatimotiri komaro akari 

komonira aitio poroyecto atava, sarigempineki, shima, nia, ovanko 

poseta, aikiro emperesa yamutiro yogotagaigakerira aitio 

komugetacharira komoniraku, onti oga shinkirontsi, tovaini 

kimoiganankitsirira tera ishineventemparo itsankevantakera. 

Aikiro aiño itasanakite reche, kovenkari, imagempigira, morekari 

impo inti papogirorira matsigari. 

Anta aniversarioku ovetsika imagenpigira pashinipage komoniraku 

ario itosovageigi. 

Aitio ovukaganira kara, aitio mirorira anta onagetira kara. 

Yogari emperesa jp planing ipitake yovetsikakera ashi komonira 

ovetsikempa sementopoki ontiri saron komonare 

apatoitantaganirira 



146 
 

PEQUES, MARATON, JINCANAS, CONCURSO DE PALO 

ENCEEBADO, CANCIONES Y DANZA TIPICA. 

TENEMOS UN BOTADERO DE BASURA, SE RECOGE 

CON LA FURGONETA, PERO SIEMPRE BOTAN 

BASURA AL RIO, EN EL PUERTO. 

LA EMPRESA JP PLANING HA HECHO EL ESTUDIO 

PARA LA COMUNIDAD PARA LA CONSTRUCCION DE 

NUESTROS CALLES Y LUGAR PARA ESTADIO Y 

SALON COMUNAL. 

8 Kupertino 

Kaya Vera, 72 

años  

KUPERTINO KAYA VERA TENGO 72 AÑOS NACI EN 

TIMPIA. PERO VINE 1960 A CAMISEA, ANTES VIVIA 

EN CAMISEA, DESPUES EN 1975 ME VINE A VIVIR A 

SHIVANKORENI POR TRABAJO Y ME QUEDE AHORA 

VIVO EN BARRIO GENERACION, TENGO 4 HIJOS, MI 

ESPOSA BETY PASCAL ROSAVARO ES DE 

SHIVANKORENI FALLECIO CON FIEBRE EN EL 2017, 

ESTUDIE HASTA QUINTO GRADO DE PRIMARIA. 

TRABEJE EN LA EMPRESA SHELL EN 1980  

APOYANDO EN LA EXPLORACION  DEL LOTE DE 

SHIVANKORENI ,HE TRABAJADO 5 AÑOS .MIS 

HERMANOS VIVEN EN KUVANTIARI  YA TIENE 90 

AÑOS.AHI HAY PESCADO Y CAZA .YO USO LA 

CUSHMA A VECES ,YA NO ES COMO ANTES.SOY 

Koperetino kaya vera onanake kenta pamo pite shiriagarini 

nomechoti timpiaku. Nopoki mega kiro sanki pamo aka kamiseaku, 

impogini mega kiro senta pamo tsonka nopoki notimakera anta 

shivankoreniku anta nantavagetakera ashi ario notimake 

atagetanankitsirira aiño page notomiegi, nojina veti paskoari onti 

otimi shivankoreniku ario okamake agakero mantsigarintsi nanta 

pite mega pamo kenta nosankevanti tsonka pirimaria. 

Nantavageti emperesaku shere anta mega kiro sanko pamo namutiri 

ikogira ienkani gase anta shivankoreniku, nantavageti tsonka 

shiriagarini, yogari igeigi itimaigi kovantiariku ari inakotanake 

kiro pamo shiriagarinipague aiño shima impo inkenishipageri, naro 

nogaguta manchakintsi ariorika, tera onkatae pairani, nanti 

kematsatatsirira, antari mega kiro kenta pamo tsonka yogari 

marero virakocha ipokake yamanakerora marera paria, santari, 



147 
 

EVANGELICO ,ANTES  EN 1975 LOS MADEREROS 

MESTIZOS  VINIERON Y  LLEVARON MADERA 

AGUANO CEDRO ,OJE, A SEPAHUA POR EL RIO ,SI 

VINIERON LOS GRINGOS EN LOS 90 PARA 

EVANGELICOS.HABIA UNA PERSONA ANDRES 

VICENTE PONISO ES DE CAMISEA TAMBIEN 

MACHIGUENGA EL (SHERIPIGARI) ES EL 

ENCARGADO DE CURAR MALES. 

TENGHO CACAO, ESTA 5 SOLES EL KILO VENDO A 

LOS COMERCIANTES A VECES LLEVAMOS A 

SEPAHUA.AHORA HAY TIENDA AQUÍ, YA NO 

VIAJAMOS. 

LOS FUNDADORES DE LA COMUNIDAD SON 

ABRHAM ITALIANO, BASILIO, PASCUAL, Y 

CHONGUI.ANTES SE IBA A PESCAR TODA LA 

COMUNIDAD CON BARBASHCO, PERO AHORA CON 

ATARRAYA, YA NO HAY PESCADO AHORA, SE IBA A 

CAZAR CON FLECHA, APRENDI A TEJER ATARRAYA. 

potogo anta sepavaku ikenakaganakero oaniku, ipokaigake 

kutatsantsari kiro pamo ashi eivagerisatakerira, aiño paniro 

Matsigenka inti seripigari neagetirori kañopageri. 

Aitio sarigempineki, tsonka opunatara notimantira inakera 

komeresiante aikiro namiro sepavaku maika tera noaigae aitio 

tiendapage. 

Yogari ikityori vetsikaigakero komonira inti averam, vasirio, 

paskoari. Impo chongui iriroegi iagi ishimatira maganiro 

komonirayamanake kogi, maikari onti namaigi charia, mameri 

shima, aikiro nokenavageigi namaiganake chakopi, maika nogoti 

noshitikira charia. 

 



148 
 

 Anexo 3: Documentos de la comunidad nativa Shivankoreni 

Documento 1  

Solicitud de ampliación de territorio comunal 

 

 



149 
 

Documento 2  

Aprobación de título de propiedad de la Comunidad Nativa de Shivankoreni  

 

 



150 
 

Documento 3  

Título de propiedad de la comunidad nativa de Shivankoreni  

 



151 
 

Documento 4  

Solicitud de ampliación del territorio comunal   

 



152 
 

Documento 5  

Plano perimétrico comunal    

 



153 
 

Imagen 1  

Ubicación geográfica de la comunidad nativa 

 



154 
 

Anexo 4: Fotografías del trabajo de campo  

Fotografía 1  

Sección de los comerciantes conocido como “el mall” 

 

Fotografía 2  

Comerciante colono en la comunidad nativa de Shivankoreni   

 



155 
 

Fotografía 3  

Barrio terminal grupo de comerciantes colonos  

 

Fotografía 4  

Esposa de Baquijano Chiri, preparando la medicina tradicional    

 

 

 



156 
 

Fotografía 5  

Característica de la vivienda de la comunidad, ejemplo n°1    

 

Fotografía 6  

Característica de la vivienda de la comunidad, ejemplo n°2    

 



157 
 

Fotografía 7  

Salón comunal de la comunidad nativa de Shivankoreni (Barrio Santa Rosa)  

 

Fotografía 8  

Familia de Luis Miqueas, barrio Selva Verde   

 

 

 



158 
 

Fotografía 9  

Mujeres de la Asociación de Artesanas Choronto    

 

Fotografía 10  

Mujeres de la Asociación de Artesanas Choronto realizando inventario de producción  

 



159 
 

Fotografía 11  

Entrevista con Nelly Mantaro presidenta de la asociación de artesanas choronto   

 

Fotografía 12  

Ejemplares de la artesanía de Choronto, n°1 

  
 



160 
 

Fotografía 13  

Ejemplares de la artesanía de Choronto, n°2 

 

Fotografía 14  

Ejemplares de la artesanía de Choronto, n°3 

 



161 
 

Fotografía 15  

Ejemplo del desarrollo de artesanías en la comunidad nativa de Shivankoreni 

 
Fotografía 16  

Niño con la ropa (Kusma)de la comunidad nativa de Shivankoreni 

 



162 
 

Fotografía 17  

Mujer con la ropa de la comunidad nativa de Shivankoreni 

 

Fotografía 18  

Fidel Vargas brindando ayuda en la interpretación del dialecto Machiguenga  

 



163 
 

Fotografía 19  

Niños en el recreo de la escuela de Shivankoreni   

 

Fotografía 20  

Nuños de nivel inicial de la comunidad nativa de Shivankoreni   

 



164 
 

Fotografía 21  

Mujer realizando las tareas domésticas    

 

Fotografía 22  

Crianza de animales silvestres y domésticos     

 

 



165 
 

Fotografía 23  

Meses del año en Matsiguenka      

 

Fotografía 24  

Transporte en peque peque       

 

 

 



166 
 

Fotografía 25  

Venta del masato y la patarashca       

 

Fotografía 26  

Señor Fernando Vargas proveniente de la cabecera de Camisea        

 



167 
 

Fotografía 27  

Cocinando Patarashca comida típica de los Matchiguengas         

 

Fotografía 28  

Venta de masto          

 

 



168 
 

Fotografía 29  

Socialización con la bebida del masato  

 

Fotografía 30  

Tarde deportiva barrio selva verde  

 



169 
 

Fotografía 31  

Utensilios, artesanía, alimentos y plantas medicinales de la comunidad   

 

Fotografía 32  

Alimentos comunes de la comunidad  

 

 



170 
 

Fotografía 33  

Actividades llevadas a cabo en el aniversario de la comunidad   

 

 

 

 



171 
 

Fotografía 34  

Venta de productos típicos de la comunidad    

 

Fotografía 35  

Venta de platos típicos de la comunidad    

 

 



172 
 

Fotografía 36  

Caza en la comunidad     

 

Fotografía 37  

Caza a base de la flecha      

 



173 
 

Fotografía 38  

Retorno de la actividad de caza      

 

Fotografía 39  

Pesca en la comunidad       

 



174 
 

Fotografía 40  

Pesca en el río de la comunidad       

 

Fotografía 41  

Peces recolectados en la pesca        

 

 



175 
 

Fotografía 42  

Labores cotidianas de las mujeres de la comunidad nativa de Shivankoreni         

 

Fotografía 43  

Venta del pescado Hucahua o Zungaro          

 



176 
 

Fotografía 44  

Reunión comunal           

 

Fotografía 45  

Puesto de salud Shivankoreni            

 



177 
 

Fotografía 46  

Institución Educativa Nivel Inicial N°372- Shivankoreni      

 

Fotografía 47  

Iglesia evangélica “Dios es amor”      

 



178 
 

Fotografía 48  

Escuela Bilingüe N° 64452-B-Shivankoreni       

 

Fotografía 49  

Puente pasarela intercomunal Shivankoreni-Camsiea  

 



179 
 

Fotografía 50  

Niños jugando a los tiros   

 

Fotografía 51  

Preparación de Juane para la fiesta de San Juan    

 

 



180 
 

Fotografía 52  

Referencia del proyecto de las plantaciones de cacao     

 

Fotografía 53  

Plantaciones de cacao    

   
 



181 
 

Fotografía 54  

Secado de cacao del beneficiario Joaquín    

 

Fotografía 55  

Cultivo de granos de cacao     

 



182 
 

 

Fotografía 56  

Día de la madre, reparto de canastas a las mamitas de la Comunidad Nativa de Shivankoreni     

 

Fotografía 57  

Futbol en la comunidad Shivankoreni      

 

 



183 
 

Fotografía 58  

Equipo deportivo de la comunidad      

 

Fotografía 59  

Lotes de gas Camisea cerca a la comunidad nativa       

 



184 
 

Fotografía 60  

Plano de distribución de redes de gas adyacentes a la comunidad nativa de Shivankoreni  

 

Fotografía 61  

Ductos de recolección, plataformas y pozos Lote 56   

 

 



185 
 

Fotografía 62  

Planta de Repsol adyacente a la comunidad    

 

Fotografía 63  

Municipalidad distrital de Megantoni     

 



186 
 

Fotografía 64  

Viaje a Camisea-Megantoni  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 



187 
 

Anexo 5: Estatuto comunal   

 



188 
 

 

 



189 
 

 

 

 



190 
 

 



191 
 

 

 



192 
 

 

 



193 
 

 



194 
 

 



195 
 

 



196 
 

 



197 
 

 



198 
 

 

 



199 
 

 

 



200 
 

 



201 
 

 



202 
 

 

 


