UNIVERSIDAD NACIONAL DE SAN ANTONIO ABAD DEL CUSCO

FACULTAD DE DERECHO Y CIENCIAS POLITICAS

ESCUELA PROFESIONAL DE DERECHO

TESIS

[ NECESIDAD DE APLICACION DE LA EUTANASIA EN EL PERU ]

PRESENTADO POR:
Br. JUAN QUISPE CCOMPI

PARA OPTAR AL TITULO PROFESIONAL
DE ABOGADO

ASESOR:

Dr. ERICSON DELGADO OTAZU

CUSCO - PERU

2025






Pagina 1 de 179 - Portada

Juan Quispe Ccompi

Identificador de la entrega trn:oid:::27259:531255466

NECESIDAD DE APLICACION DE LA EUTANASIA EN EL

PERU.docx

€ Universidad Nacional San Antonio Abad del Cusco

Detalles del documento

Identificador de la entrega

trn:oid:::27259:531255466

Fecha de entrega

21 nov 2025, 10:36 a.m. GMT-5

Fecha de descarga

21 nov 2025, 10:45 a.m. GMT-5

Nombre del archivo

NECESIDAD DE APLICACION DE LA EUTANASIA EN EL PERU.docx

Tamaiio del archivo

551.8 KB

Pagina 1 de 179 - Portada

171 paginas

46.983 palabras

255.645 caracteres

Identificador de la entrega trn:oid:::27259:531255466



Pagina 2 de 179 - Descripcién general de integridad

6% Similitud general

Identificador de la entrega trn:oid:::27259:531255466

El total combinado de todas las coincidencias, incluidas las fuentes superpuestas, para ca...

Filtrado desde el informe

» Bibliografia
» Texto citado
» Texto mencionado

» Coincidencias menores (menos de 12 palabras)

Exclusiones

» N.° de fuente excluida

Fuentes principales

5% @ Fuentesde Internet
0% W& Publicaciones

4% 2 Trabajos entregados (trabajos del estudiante)

Marcas de integridad

N.° de alertas de integridad para revision

No se han detectado manipulaciones de texto sospechosas.

Pagina 2 de 179 - Descripcién general de integridad

Los algoritmos de nuestro sistema analizan un documento en profundidad para
buscar inconsistencias que permitirian distinguirlo de una entrega normal. Si
advertimos algo extrafio, lo marcamos como una alerta para que pueda revisarlo.

Una marca de alerta no es necesariamente un indicador de problemas. Sin embargo,
recomendamos que preste atencién y la revise.

Identificador de la entrega trn:oid:::27259:531255466



DEDICATORIA

A Dios.

Agradezco infinitamente a mis padres: Modesto y Lucia

por su amor, abnegacion y apoyo incondicional.

Palabras me faltan para agradecer a mis segundos
padres: Oskar y Aidita por sus sabios consejos quienes
me inculcaron valores y que supieron encaminar mi

suefio a ser cada dia mejor.

Juan Quispe Ccompi.

II



AGRADECIMIENTO

Expreso mi profundo agradecimiento a mis seres queridos,
quienes con su apoyo incondicional y confianza han sido
mi mayor fuente de motivacion en este camino. A mis
amigos y colegas, por las valiosas experiencias
compartidas y el animo constante que me han brindado en

cada uno de ellos.

A mi asesor Doctor Ericson Delgado Otazi, por su ardua
dedicacion, compromiso y por la confianza que me brindé

en el presente trabajo de investigacion.

Juan Quispe Ccompi.

III



RESUMEN

La presente investigacion tuvo por objetivo general, identificar cuales son los fundamentos
juridicos, éticos y sociales que justifican la necesidad de legalizar la eutanasia activa para
pacientes en estado terminal en el Per, se postuldé como hipotesis de trabajo que, la
legalizacion de la eutanasia activa para pacientes terminales en el Peru se justifica en los
derechos a la autodeterminacion y la dignidad humana, que permiten a los pacientes decidir
sobre su muerte ante sufrimientos intolerables, alineandose con precedentes internacionales.
Asimismo, la evidencia muestra que algunos pacientes experimentan sufrimiento irreversible
donde los cuidados paliativos resultan ineficaces, lo que refuerza la necesidad de ofrecer la
eutanasia como una opcion que garantice una muerte digna y humanitaria. La investigacion es
de tipo dogmatica analitica, la técnica de recoleccion de datos fue el andlisis documental, la
hipotesis fue verificada y la conclusion principal es, la legalizacion de la eutanasia activa para
pacientes en estado terminal en Peru se sustenta en fundamentos juridicos, éticos y sociales que
abordan la interseccion entre el derecho a la autodeterminacion, la dignidad humana y el
sufrimiento irreversible. La recomendacion fundamental es que las autoridades peruanas deben
considerar realizar un analisis exhaustivo de la legislacion actual y llevar a cabo un debate

abierto y transparente sobre este tema.

Palabras clave: Eutanasia Activa, Fundamentos Juridicos, Fundamentos Facticos, Enfermos

en Situacidén Terminal.

v



ABSTRACT

The present research had the general objective of identifying the legal, ethical, and social
foundations that justify the need to legalize active euthanasia for terminally ill patients in Peru.
The working hypothesis proposed was that the legalization of active euthanasia for terminal
patients in Peru is justified by the rights to self-determination and human dignity, which allow
patients to decide about their own death in the face of intolerable suffering, in line with
international precedents. Furthermore, the evidence shows that some patients experience
irreversible suffering where palliative care is ineffective, which reinforces the need to offer
euthanasia as an option that ensures a dignified and humane death. The research is of a
dogmatic-analytical type, with documentary analysis as the data collection technique. The
hypothesis was verified, and the main conclusion is that the legalization of active euthanasia
for terminally ill patients in Peru is supported by legal, ethical, and social foundations that
address the intersection between the right to self-determination, human dignity, and irreversible
suffering. The fundamental recommendation is that Peruvian authorities should consider
conducting a thorough analysis of the current legislation and engage in an open and transparent

debate on this issue.

Key words: Active euthanasia, legal grounds, factual grounds, terminally ill.



INDICE GENERAL

DEDICATORIA ...ttt sttt ettt et et e st et e e e s st enseesaesseeseensesneenseenee e II
AGRADECIMIENTO ...c.oitiiiiiieieee ettt sat et et seetesntesseensaeneesseensesneens 11
RESUMEN ...ttt et h ettt st sb et sa e bt e st e satenbeenbeeaeenbeennesanens v
ABSTRACT ...ttt ettt st b et e at e s bt et et e bt e bt et e sbeebeeaee e \Y
INDICE GENERAL ....ccooooitititiieiie sttt VI
IAICE A& LADIAS ...ttt s e eer e 10
CAPITULO T ettt ettt ettt b ettt sat e bt et e eneenbeennesaeens 11
INTRODUCCION .....oomiimmiinniireiieeiseeesesssessses sttt 11
L7 o 1 1] 500 2 1 TSRS 19
ESTADO DEL ARTE ..ottt sttt nse et e e sneenaesnnens 19
CAPITULO ..ot essise sttt 24
LA EUTANASIA ettt sttt ettt et sat et et e e e e sbeennesanens 24
3.1 L@ @ULANASIA. c..eeutieeitieiie ettt ettt ettt et e st be e et e et e et e e at e et e e teeeabeenateenbeeeneeeaneas 24
3.1.1 EVOIUCION RISTOTICA ..ottt ettt e 24
3.1.1.1 DOCHIING TEIEVANTE ... ..eeuiiiiiieiiieiiet ettt 31
3.1.1.2 Contexto historico — flloSOfICO......couiiiiiiiiiiieeee e 44
3.1.2 CoNCePto de CULANASIA. ....eeuvieuiirieiieiierieeie ettt ettt ettt et st sbe et s aeesbeeaesaeens 50
3 12,1 EtIMOIOZIA . c..eiiiiieiii ettt ettt e eneas 52
3.1.2.2 Definicion de 1@ MUETLE.........ccueeiiiiiiiiiiiiieeecee e 52
3.1.2.3 TeOria MEAICA. ..coueiiuiiiiiietiee ettt et ettt saeeeneas 53
3.1.2.4 TeorTa 1€GAL ......eeieiieeiee ettt e eneas 54
3.1.2.5 T@OTTA SOCIAL......eiuiiiiiiiiiieiteeiee ettt sttt s 55
3.1.2.6 Elementos de 1a €Utanasia............cooueiiuiiiiieiiiiieeiiee et 55
3.1.3 Clasificacion de 1a €UtanaSsIa .......ccc.eeiieiiuiiiiieiieeieeie et 61
3.1.3.1 Seglin la forma de 1a conducta...........cceeeiiieiiiiiiiiieeiee e 63
3.1.3.2 Derechos constitucionales implicados ............cecuierireiierieiiiienieeiee e 67
3.1.3.3 Lamedicina y 1a MUETLE........cccviiiiiieeiiieeiee ettt ettt e eee e veeesaee e saeeesnseeenes 77

VI



3.1.4 El derecho a la vida y la integridad de 1a persona...........cccceeeveevieecieenieenieenieeieeeee e 77
3.1.5 La €tica en 1@ @UIANASIA ...c..eeveiuieiieieiieieeeeeete ettt 82
3.1.5.1 La eutanasia y las practicas relacionadas con la muerte en diversas culturas. ............ 83

3.1.5.3 Prolongacién de la existencia Vs Disminucion de la dignidad: los avances tecnologicos

frente a la enfermedad..........oooiiiiiiiiiiii e 93
3.1.6 La eutanasia a nivel mundial.............coooioriiiiiiiniiieeeeeeee e 94
3.1.6.1 E1 Cas0 de BEIGICA.....cccuiiieiiieiiieiie ettt et e e e e estae e eeeenae e 94
3.1.6.2 El caso de LUXEMDUIZO ......ccocviiiiiieeiiieeiiie ettt e et e iee et svte e e veeesseeesnneeeneneaenes 96
3.1.6.3 E1 caso de Canada .........cc.eeueiuieiiiiiiniieiieeieeietee ettt sttt 97
3.1.7 La eutanasia y €l suicidio asiStid0.........cccueruiieiieririiiieieeieeeee e 101
3.1.8 Laley ante 1a Utanasial......cccueeruieeuieniieeiieiie ettt ettt et 101
3.1.9 El consentimiento del SUJETO .......ceueeriiiiiieiieiiieiie ettt 102
3.1.9.1 Autonomia y enfermedad terminal: un debate bioético y juridico ...........cceeeveennennee. 103
3.1.9.2. Autonomia desde 1a BIOGLICA.........eevuiriirieriieiereeeeeeeee e 104
3.1.9.3 Autonomia en el derecho y la jurisprudencia internacional..............cccoceevverieenennne. 105
3.1.9.4 Autonomia, dignidad y marco constitucional en la regulacion de la eutanasia.......... 105
3.1.9.5 Autonomia y capacidad decisoria en personas enfermas...........c.cceeeeerveenieenveeneenne. 106

3.1.10 Paises donde la muerte asistida por profesionales de la salud estd legalmente permitida.

................................................................................................................................................ 107
3.1.11 Los casos que hicieron historia sobre eutanasia y muerte digna ........c..cceceeevevvennennee. 107
3.1.11.1 Enfermeras frente a pacientes en etapa terminal: actitudes y enfoques.................... 110
3.1.11.2 Etica del tratamiento del dolOr .............co.coveveuieeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 113
3.1.11.3 Cuidados minimos y medidas de SOPOTte..........cecueeruireiierieniiieniieiee e 114
3.1.11.4 El derecho del enfermo a la verdad..............coooueriiiniiiiiiniiiee e 115
3.1.11.5 Sentido y valor del dolor y sufrimiento humanos.............cccccveeeeieencieencieeniieee, 116
3.1.11.6 ;Todos iguales ante 1a eutanasia? ..........ccceeervieeriieeiieeeiieeeieeeeiee e saeeeeaee e 117
3.1.11.7 ;Es el paciente realmente autOnOmMO? ..........cecueeiiieriiieriienieeiienieeiee e eeeeseee e 118
3.1.12 Tipos de enfermedades terminales..............eecueerieriiieniieiiierie et 119
3.1.13 Fundamentos de la aplicacion de la eutanasia en el Pert ........ccccoevveeveeeciieenneeennenn. 120
3.1.13.1 Aplicacion de la eutanasia en €l Perl..........ccceeeviiieiiieeiiieeiicceeceeeeee e 120
3.1.13.2 Diferenciacion entre la eutanasia y la instigacion al suicidio .........ccoeceeevverieenennee. 122
3.1.13.3 Diferenciacion entre la eutanasia y €l homicidio .........cceoceeeiiieniieniieniiinienieeenee, 123
3.1.13.4 Diferencias entre muerte cerebral, estados vegetativos y coma profundo............... 123



3.1.13.5 Proyecto de ley que permite el uso de la eutanasia...........cceceevveeiieenieenienieeneenne, 124

3.1.13.6 Datos €StadiSTICOS . .cuutruiirtieiirieriieieeite sttt ettt ettt ettt sttt sae e 125
3.1.13.7 ReSpaldo MPITICO ..cuveieeerieeiiieeiieeeiee et ettt et e e e st e e et e e s reeesnseeesnseeennseeas 127
3.1.13.8 El Instituto Nacional de Enfermedades Neoplésicas en la gestion del cancer en Pert.
................................................................................................................................................ 128
3.1.13.9 Jurisprudencia, legislacion y doctrina juridica sobre la eutanasia en Peru.............. 129

3.1.13.10 Analisis sobre el conflicto entre el derecho individual a morir dignamente y el interés

estatal por preservar 12 VIda. ......oooviiiiii e 133
CAPITULO IVttt 135
ENFERMOS EN SITUACION TERMINAL.........ooivivimeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeseeeeseee s 135
4.1 Concepto de enfermedad terminal ............ccooeeviiieiiiiiiiiiiiciee e 135
4.2 Marco legal vigente sobre el derecho a los cuidados paliativos en Pert......................... 136
4.3 La autonomia del paciente terminal en el Pert..........c.ccoeviieiiiniiiiiiniicieccceees 137

4.4 La proteccion de los derechos de los enfermos terminales en Pera: Principio de dignidad y

AraANtias 1€ZALES. ...o.eeiiieiiie e 139
4.4.1 La Dignidad Humana como Eje Central:.........ccccocoeviiiiniiniininiiniieccceeeceee 140
CAPITULO V ..ciiiieiiceiieceiie s ses st 142
ANALISIS DE RESULTADOS .......oouiviiveieceeieieeeeeeesies s 142

5.1. Fundamentos juridicos, éticos y sociales que justifican la necesidad de legalizar la
eutanasia activa para pacientes en estado terminal en el Pert. ...........cccooceeiiniiiiiininenne, 142
5.2 Articulacién del derecho a la autodeterminacion y la dignidad humana en el debate juridico
sobre la legalizacion de la eutanasia activa para pacientes terminales en el Pert ................. 147
5.3 Evidencia sobre el sufrimiento irreversible y la ineficacia de los cuidados paliativos en

pacientes terminales que podrian justificar la legalizacion de la eutanasia activa en el Pert 149

CONCLUSIONES ...ttt ettt et ettt et e s et e bt et esaeenbeeneesseenseenees 152
RECOMENDACIONES ... .ottt sttt ettt 157
REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS.......ccvuuiiimriimreinsisesiseesseesseesseseses s sssssssesssssseons 160
ANEXOS e sttt s h e bttt st a et et nae e 165
A. MatriZ d€ CONSISTENCIA . ..euuvietiiiiiieiieeiie ettt ettt ettt et e st esaaeenneeeeee 166
b. Instrumentos de recoleccion de INformacion. ...........cccooueeiiiiiiiiieiiiieeeeeeee e 167
C. PrOYECTO A€ L8Y ...ttt ettt 168

VIII



IX



Tabla 1 Matriz de consistencia

Indice de tablas

10



CAPITULO I

INTRODUCCION

La eutanasia es un tema de gran relevancia en el Pert y en muchas partes del mundo
debido a su impacto en la calidad de vida y el derecho a morir con dignidad. Se refiere al acto
de poner fin deliberadamente a la vida de una persona que padece una enfermedad terminal o
sufre de un dolor insoportable, con el objetivo de aliviar su sufrimiento y permitir una muerte
mas compasiva. Si bien la eutanasia sigue siendo un tema polémico y plantea preguntas éticas
y morales profundas, existen cada vez mas voces que argumentan a favor de su aplicacion en
determinados casos. Estos defensores argumentan que la eutanasia podria ser una alternativa
humanitaria para quienes atraviesan un sufrimiento prolongado y una disminucion significativa
en su calidad de vida. Uno de los argumentos principales a favor de la eutanasia es el derecho
a la autonomia y el control sobre la propia existencia. Se plantea que las personas deben tener
la facultad de decidir cuando y de qué manera desean poner fin a su padecimiento,
especialmente cuando se enfrentan a una enfermedad terminal sin posibilidades de
recuperacion. Legalizar y regular la eutanasia en el Peru permitiria respetar la autonomia del
individuo y brindarle una opcién adicional en su proceso de toma de decisiones médicas. Otro
aspecto importante a considerar es el principio de compasion. Al permitir la eutanasia, se ofrece

a los pacientes terminales la oportunidad de evitar un sufrimiento prolongado e insoportable.

Como se ha sefialado, la eutanasia se refiere a aquellas intervenciones realizadas a cabo
por terceros en respuesta a la solicitud expresa y reiterada de un paciente que suftre tanto fisica
como mentalmente a causa de una enfermedad incurable, y cuya existencia se ha vuelto
insoportable. Optando por la eutanasia, el paciente moriria sin dolor (De Miguel y Lopez,

2006). Solo unos pocos paises, como Bélgica, Luxemburgo, Canadd, Colombia, Holanda y

11



Espana, entre otros, han conseguido legalizar la eutanasia, ya que este tema sigue siendo muy
controvertido a nivel mundial. En estos paises, se han implementado ciertos requisitos y
diversas modalidades de aplicacion que, segun Bances (2019), pueden clasificarse en dos tipos:
eutanasia pasiva, cuando el paciente en estado terminal decide rechazar cualquier intervencion
médica que extienda su vida; y eutanasia activa, cuando se administra algin farmaco que
provoca la muerte segun el deseo del paciente, definiendo asi las condiciones y circunstancias
en las que se puede llevar a cabo. No obstante, hay paises que no han regulado esta practica,

pues se oponen a ella por motivos religiosos, éticos u otros.

La eutanasia ha sido siempre una preocupacion para la humanidad, por lo que no hay
razOn para que este tema pase desapercibido; deberia legislarse si es necesario, regularse si es
oportuno, o prohibirse totalmente si esto trae beneficios a la sociedad. De lo contrario, seremos
como el avestruz, que esconde la cabeza para no ver lo que ocurre a su alrededor (Oviedo,
1999). En nuestro pais, la eutanasia sigue siendo ilegal en virtud del articulo 112 del Codigo
Penal, que lo tipifica como delito de homicidio piadoso punible con hasta tres afios de prision.
Por lo tanto, una regulacion permitiria a los peruanos con enfermedades terminales y
padecimientos alcanzar una muerte digna, siempre y cuando se cuente con el acuerdo del
paciente o, en caso de no poder hacerlo, lo haya dejado expresamente registrado ante notario o
haya delegado a otra persona la capacidad de tomar esta decision en su nombre. Esto, ademas,
permitiria ejercer el derecho a la libertad y autonomia personal, protegido constitucionalmente,
al decidir sobre su propio cuerpo y vida, dado que esta eleccién impacta Unicamente la
integridad del solicitante, sin afectar a terceros. En este contexto, en 2015, el legislador peruano
Robert Angulo Alvarez, integrante de la Bancada Dignidad y Democracia, presentd un
proyecto de ley cuyo objetivo era aprobar la asistencia para una muerte digna dirigida a

personas con enfermedades terminales o degenerativas. Esta propuesta buscaba aliviar el

12



sufrimiento fisico y psicolégico de los pacientes peruanos, lo cual contribuiria a la
respetabilidad de la libertad individual y la dignidad humana, al tiempo que protegeria a los
pacientes del sufrimiento y a sus familias de incurrir en gastos innecesarios. En este mismo
sentido, permitiria mitigar tanto el sufrimiento fisico como psicologico de los pacientes
peruanos, promoviendo la libertad individual y la dignidad humana y previniendo que los

pacientes sufran y sus familiares realicen gastos superfluos.

Asimismo, resulta relevante mencionar el caso de Ana Estrada, una psicologa de 44
afios que padece polimiositis desde los 12 afios, una rara enfermedad degenerativa que la obliga
a dependiente de los cuidados constantes de una enfermera las 24 horas del dia. A raiz de esta
situacion, Ana presenté una demanda de amparo con el respaldo de la Defensoria del Pueblo,
y el 22 de febrero de 2021, la Corte Superior de Justicia de Lima fall6 a su favor, otorgandole
el derecho de decidir el fin de su vida. Este caso inspird a Gino Acosta, en enero de 2021, a
proponer un proyecto de ley para la legalizacion de la eutanasia en Pert, tomando en cuenta la
posibilidad de que pacientes con enfermedades incurables y dolor insoportable requieran esta
opcion. Para acceder a ella, el paciente debe estar en pleno uso de sus facultades mentales al
momento de la solicitud, haber manifestado su deseo voluntariamente ante un notario o haber
designado a una tercera persona para tomar la decision en su nombre. Ademas, el paciente debe
ser consciente de su condicion intratable y estar informado sobre la inexistencia de una cura o
remedio para su enfermedad. Finalmente, se debe garantizar que el paciente tenga la opcion de

interrumpir esta practica en cualquier momento.

A la luz de estos argumentos, podemos afirmar que la legalizacion de la eutanasia en el
Pert tendria como objetivo principal poner fin al sufrimiento de los enfermos terminales,

quienes, sin esperanza de curacion, podrian alcanzar una muerte sin dolor. Como se ha

13



mencionado anteriormente, la solicitud de eutanasia debe realizarse de manera voluntaria y sin
coaccion. Este analisis demostrara que la legalizacion de la eutanasia asegurard a los pacientes
una muerte digna, respetando su dignidad humana y brindandoles la posibilidad de decidir si
desean concluir su vida, siempre que exista una justificacion razonable, es decir, en situaciones
de enfermedad terminal. De esta manera, se buscara generar un impacto en la sociedad desde
la perspectiva de cada individuo, posibilitando la inclusion del derecho a una muerte digna en
la constitucion peruana y proponiendo la modificacion del articulo 112 del Codigo Penal. Los
beneficiarios de esta iniciativa serian los peruanos en estado terminal o que padezcan una
enfermedad incurable o irreversible; asimismo, este estudio servird como precedente para

futuras discusiones y decisiones sobre la legalizacion de esta practica.

A partir de lo expuesto, se plantean las siguientes preguntas de investigacion: ;Por qué
es necesario determinar los fundamentos juridicos, éticos y sociales que justifican la
legalizacion de la eutanasia en el Peru? En relacion a los problemas especificos, se formularon:
(Constituye la eutanasia una forma de ejercer el derecho a la autodeterminacion y a la dignidad
humana? y ;Qué evidencia existe sobre el sufrimiento irreversible y la ineficacia de los
cuidados paliativos en pacientes terminales que podrian justificar la legalizacion de la eutanasia
activa en el Perti? Los objetivos de la investigacion fueron objetivo general: Demostrar que
existen fundamentos juridicos, éticos y sociales que sustentan la necesidad de legalizar la
eutanasia en el Peru; objetivos especificos: Demostrar que la eutanasia constituye una forma
de ejercer el derecho a la autodeterminacion y a la dignidad humana y precisar qué evidencia
existe sobre el sufrimiento irreversible y la ineficacia de los cuidados paliativos en pacientes
terminales que podrian justificar la legalizacion de la eutanasia activa en el Peru. La hipotesis
de trabajo fue: “la legalizacion de la eutanasia activa para pacientes terminales en el Pert se

justifica tanto en fundamentos juridicos, éticos y sociales. Desde una perspectiva juridica, se

14



apoya en los derechos a la autodeterminacion y la dignidad humana, que permiten a los
pacientes decidir sobre su muerte ante sufrimientos intolerables, alineandose con precedentes
internacionales. En el plano ético y social, la evidencia muestra que algunos pacientes
experimentan sufrimiento irreversible donde los cuidados paliativos resultan ineficaces, lo que
refuerza la necesidad de ofrecer la eutanasia como una opcidn que garantice una muerte digna

y humanitaria”, las categorias identificadas la eutanasia y los enfermos terminales.

La conveniencia de esta investigacion se basa en el hecho de que, actualmente, se
evidencia un aumento de enfermedades cuyo diagnostico la ciencia médica no logra identificar,
lo que dificulta e incluso imposibilita iniciar un tratamiento médico. Cuando la enfermedad se
encuentra en fase terminal, con escasas probabilidades de vida, se genera un grave sufrimiento
al paciente, disminuyendo su calidad de vida al verse sometido a un confinamiento médico.
Esta situacion se caracteriza por ser una distanasia, es decir, una prolongacion de la vida con
escasas posibilidades de recuperacion. Por ello, surge la propuesta de legalizar la eutanasia
como una forma de respetar la muerte digna a la que deben tener acceso los pacientes

terminales.

En cuanto a la relevancia social, los beneficiarios de esta investigacion serian los
peruanos en estado terminal o que padezcan una enfermedad incurable o irreversible. Desde
una perspectiva practica, se desarrollard una propuesta para legalizar la eutanasia, enfocandose
en respetar el derecho a una muerte digna para pacientes terminales. El valor tedrico del
presente estudio reside en la actualizacion de un tema que, si bien es cierto, se ha abordado en
investigaciones de distintas 4reas de la ciencia, también es cierto que requiere una actualizacion
de sus fundamentos a partir del analisis de las situaciones facticas presentes en nuestra sociedad

y de la consideracion de la dignidad humana y del principio de autonomia de voluntad para

15



casos de enfermos terminales sin otra solucion viable. En este sentido, se pretende replantear
estos conceptos y ofrecer una propuesta actual y 1til para aliviar sufrimientos innecesarios que

no se condicen con la dignidad humana.

En cuanto a la metodologia, este estudio se enmarca en una investigacion de tipo
dogmatica analitica. De acuerdo con Castro - Cuba (2019), la investigacion dogmatica analitica
juridica se distingue por enfocarse en una norma o instituto legal que se sometera a un analisis
racional. En cuanto a la unidad de analisis, se ha determinado que esto se centrard en los
fundamentos juridicos, éticos y sociales que justifican la necesidad de legalizar la eutanasia

activa en Peru para pacientes en estado terminal.

Para la recoleccion de informacidn, se empled la técnica del andlisis documental,
utilizando como instrumento el formato de analisis de texto. Este enfoque permitio una revision
exhaustiva de los documentos y textos relevantes para identificar y analizar los fundamentos
mencionados. Posteriormente, se procedid a aplicar técnicas de andlisis e interpretacion de la

informacion mediante la triangulacion de la informacion.

Para demostrar el logro de los objetivos de investigacion, una vez recogidos los datos,
se llevo a cabo un andlisis mediante el cual se verifico la hipotesis de trabajo y se formularon
las conclusiones. Cabe destacar que, en investigaciones de enfoque cualitativo, como sostiene
Castro-Cuba (2019), las hipotesis cumplen una funcion epistemologica distinta a la de los
estudios cuantitativos. En este tipo de estudios no se plantean pruebas de hipdtesis estadisticas,
lo que resalta la importancia de un enfoque interpretativo y contextual en la validacion de los

hallazgos y en la formulacion de propuestas basadas en los resultados obtenidos.

De lo manifestado se tiene que, el problema de investigacion se analizo

contextualizando la relevancia social del debate sobre la eutanasia en el Pert, donde el Cédigo

16



Penal la tipifica como delito, a pesar de los avances internacionales. Se examind como los

derechos a la autodeterminacion y la dignidad humana, reconocidos en la Constitucion,

sustentan juridicamente la legalizacion de la eutanasia para pacientes terminales. También se

reviso la evidencia factica sobre el sufrimiento irreversible y la ineficacia de los cuidados

paliativos en ciertos casos.

Tabla 1

Matriz de consistencia

Titulo:

“Necesidad de aplicaciéon de la eutanasia en el Peru”

Problemas

Objetivos

Hipotesis de trabajo

Categorias de
estudio

Metodologia

Problema General

Objetivo General

(Por qué es necesario
determinar los
fundamentos  juridicos,
éticos y sociales que
justifican la legalizacion
de la eutanasia en el Pera?

Demostrar que existen
fundamentos juridicos,
éticos y sociales que
sustentan la necesidad
de legalizar la
eutanasia en el Peru.

Problemas especificos

Objetivos especificos

-(Constituye la eutanasia
una forma de ejercer el
derecho a la
autodeterminacion y a la
dignidad humana?

-(Qué evidencia existe
sobre el  sufrimiento
irreversible y la ineficacia
de los cuidados paliativos
en pacientes terminales
que podrian justificar la
legalizacion de la
eutanasia activa en el
Peru?

- Demostrar que la
eutanasia  constituye
una forma de ejercer el
derecho a la
autodeterminacion y a
la dignidad humana.

-Precisar qué evidencia
existe sobre el
sufrimiento
irreversible  y la
ineficacia de los
cuidados paliativos en
pacientes  terminales
que podrian justificar
la legalizacion de la
eutanasia activa en el
Peru.

La legalizacion de la eutanasia
activa para pacientes
terminales en el Perd se
justifica tanto en fundamentos
juridicos como facticos. Desde
una perspectiva juridica, se
apoya en los derechos a la
autodeterminaciéon 'y la
dignidad humana, que
permiten a los pacientes
decidir sobre su muerte ante
sufrimientos intolerables,
alineandose con precedentes
internacionales. En el plano
factico, la evidencia muestra
que algunos pacientes
experimentan sufrimiento
irreversible donde los cuidados
paliativos resultan ineficaces,
lo que refuerza la necesidad de
ofrecer la eutanasia como una
opcion que garantice una
muerte digna y humanitaria.

Categoria 1°

La eutanasia

Categoria 2°

Enfermos en
situacion terminal.

Tipo: Dogmatica analitica.

Unidades de analisis: Los
fundamentos que justifican la
necesidad de legalizar la
eutanasia activa en el Pert para
enfermos en situacion
terminal.

Técnicas e instrumentos de
recoleccion de datos:

Analisis documental.

Formato de analisis

documental.

17



La matriz de consistencia constituye un documento que organiza de manera clara y
coherente los elementos principales de la investigacion, presenta el problema general
relacionado con la ausencia de una norma que permita la eutanasia activa en pacientes
terminales, pese a que existen fundamentos juridicos, éticos y sociales. Asimismo, se tienen el
objetivo general y la hipotesis de trabajo relacionados directamente con el titulo de la
investigacion, el problema y el objetivo general se desagregan en elementos especificos. La
hipdtesis de trabajo constituye una respuesta a priori al problema general. Se tienen también
las categorias o temas eje de estudio que fueron analizadas en este estudio y finalmente en la

ultima columna se consigna los elementos basicos del método aplicado.

18



CAPITULO 11

ESTADO DEL ARTE

En el estado del arte, se presentan diversos antecedentes internacionales y nacionales
que abordan la tematica de la eutanasia desde distintas perspectivas y contextos. En el ambito
internacional, Salazar (2021), en su tesis titulada “La Eutanasia, ;un acto humanitario limitado
por nuestra legislacion?” para optar por el titulo de abogado en la Universidad de Cuenca,
Ecuador, concluye que la dignidad humana es el fundamento de los derechos humanos y que,
segiin la Constitucién de Ecuador, este principio no excluye los derechos derivados de la
dignidad de las personas. Se enfatiza que el derecho a una muerte digna esta estrechamente
vinculado al derecho a la vida y a otros derechos civiles. Por esta razdn, se sostiene que es

deber del Estado establecer politicas ptblicas que garanticen una vida digna.

Siguiendo esta linea, Mayorga (2021), en su tesis “La eutanasia y las enfermedades
terminales” para optar por el titulo de magister en Derecho en la Universidad Regional
Auténoma de los Andes, Ambato, critica la falta de normativa sobre la eutanasia en Ecuador.
En su andlisis, sostiene que esta ausencia vulnera el derecho a la libertad de decision y a una
muerte digna para personas con enfermedades terminales. Por lo tanto, propone reformas
legales que permitan la practica de la eutanasia para aquellos con enfermedades catastroficas o
en estado vegetal. De este modo, fundamenta doctrinaria y juridicamente la necesidad de tales

reformas para garantizar estos derechos.

Dubo6n y Bustamante (2021) en su articulo de revision titulado “Entre la enfermedad y
la muerte: Eutanasia” publicado en la revista Cirugia y cirujanos en ciudad de México,

concluyeron que, el debate sobre la eutanasia presenta un panorama complejo que requiere ser

19



discutido y decidido en México. Aunque las experiencias de otros paises son valiosas, es
esencial encontrar soluciones que se ajusten a las particularidades culturales del pais. El tema
es altamente sensible y relevante, lo que demanda un amplio debate tanto ético como legal.
Este debate debe involucrar no solo a la comunidad cientifica, sino también reflejar la opinién
publica a nivel nacional e internacional, considerando argumentos clave relacionados con la

dignidad humana y el deseo de que la practica médica mantenga su enfoque humanista.

En su trabajo cotidiano, los profesionales de la salud confrontan el fendémeno de la
muerte y deben llevar a cabo un andlisis reflexivo para determinar la opcién mas adecuada
tanto para el paciente como para su familia, diferenciando con precision entre prolongar la vida
y extender el proceso. de morir. Para enfrentar estos retos, es esencial que las instituciones de
salud promuevan la formacion en bioética y la capacitacion continua en cuestiones éticas y

legales para su personal.

En concordancia con estas perspectivas, Cabrera (2019), en su tesis “La regulacion de
la eutanasia en el ordenamiento juridico ecuatoriano” para optar por el titulo de Magister en
Derecho Penal en la Universidad de Cuenca, concluye que la falta de regulacion de la eutanasia
en Ecuador viola derechos fundamentales. Aunque la Constitucion no menciona explicitamente
el derecho a una muerte digna, Cabrera argumenta que el derecho a una vida digna deberia
extenderse a la muerte digna, dado que la muerte es una parte esencial de la vida. En su tesis,
subraya que es inhumano negar el derecho a acabar con el sufrimiento de una enfermedad
incurable y critica la falta de aplicacion de los principios de bioética y tratados internacionales

en la legislacion ecuatoriana.

Velasquez (2019) en su tesis “La eutanasia como enfrentamiento al sentido de la

existencia del enfermo terminal” para optar por el grado de Magister en Filosofia del Derecho

20



y Teoria Juridica en la Universidad Libre de Bogota, concluye: La vida humana se considera
un ente absoluto, ya que todas las cosas se desarrollan dentro de ella y es la unica que puede
dar cuenta de los otros entes en el mundo. Segun Morente, la vida no estd contenida en otro
ente ni se desarrolla en algo externo; en cambio, es la vida la que engloba y da sentido a todas
las demas cosas. Morente describe la vida como una existencia auténtica y absoluta,
independiente y tnica, que depende Unicamente de si misma. Sin embargo, su esencia radica
en un proceso continuo de transformacion y movimiento. La vida es simultaneamente y no es,
fluyendo constantemente en el rio de la existencia, como el agua que fluye sin retorno a su
fuente original, disolviéndose eventualmente en la inmensidad del no ser. De manera similar,
el Dasein (la existencia humana) estd permanentemente acompafiado por la posibilidad de la
muerte. La existencia en el mundo implica una coexistencia continua con la muerte. Aunque
se espera que se le conceda tiempo suficiente para completar sus tareas, el Dasein sabe que la
muerte puede llegar en cualquier momento. En el contexto de la existencia, una situacion
extrema como una enfermedad terminal es una posibilidad dentro de la naturaleza incierta de
la vida, que puede detener la marcha de esta travesia incierta. Por lo tanto, una persona que
solicita la eutanasia desea seguir viviendo, pero las circunstancias que surgen en el transcurso

de su vida revelan que estas son insuperables.

En el contexto nacional, Navarro (2019), en su tesis “Necesidad de legalizar la eutanasia
en el Perl” para optar por el titulo de abogado en la Universidad Privada Telesup, Lima, llega
a la conclusion de que la despenalizacion de la eutanasia es viable y necesaria. Su andlisis del
Codigo Penal y las entrevistas realizadas muestran que un gran porcentaje de personas optaria
por la eutanasia en casos de enfermedades terminales para evitar sufrimientos prolongados sin
esperanza de vida. En consecuencia, destaca la importancia de respetar la autonomia del

paciente y propone que la eutanasia debe ser autorizada solo para aquellos con enfermedades

21



incurables diagnosticadas por una junta médica.

De manera similar, Prado & Silva (2019), en su tesis “La eutanasia como una alternativa
para enfermos con problemas terminales” para optar por el titulo de abogado en la Universidad
Autonoma del Pert, Lima, argumentan que el derecho a la vida debe entenderse como el
derecho a una vida con calidad minima digna. Sostienen que, si el proceso de morir es penoso,
el individuo debe tener el derecho de terminar su vida si asi lo desea. En este sentido, critican
las objeciones religiosas a la eutanasia y abogan por la autonomia del individuo para decidir

sobre su vida, independientemente de las creencias religiosas.

Finalmente, Escobar (2018), en su tesis “Despenalizacion de la eutanasia desde la optica
del derecho” para optar por el titulo de abogado en la Universidad Inca Garcilaso de la Vega,
Lima, aborda las implicaciones juridicas, éticas y religiosas de la eutanasia. Se subraya que el
derecho a la vida es esencial y debe ser resguardado por la ley desde el momento de la
concepcion, haciendo referencia a la Convencion Americana de Derechos Humanos y otros
tratados internacionales que afirman este derecho y prohiben la privacidad. En este contexto,
sostiene que la eutanasia debe ser debatida y legislada considerando los principios de dignidad

y autonomia.

A nivel regional y local, Elguera (2016), en su tesis “Derecho a morir dignamente como
causal que justifica despenalizar la eutanasia activa para enfermos en situacion terminal en el
Pert” para la Universidad Andina del Cusco, concluyo: La eutanasia deberia ser un derecho
para todas las personas en estado de enfermedad terminal, debido al sufrimiento que conlleva
la enfermedad. Argumenta que la eutanasia activa, fundamentada en la voluntad expresada por
el paciente, debe ser despenalizada en Pert, en contraste con la eutanasia pasiva, que se basa

en la deduccion de la voluntad del paciente por terceros. Asi, considera que esta

22



despenalizacion es un paso hacia el desarrollo y progreso del pais en el contexto de derechos

emergentes.

23



CAPITULO III

LA EUTANASIA

3.1 La eutanasia

3.1.1 Evolucion historica

El dolor humano se magnifica en la proximidad de la muerte, revelando la complejidad
y profundidad del sufrimiento en el lecho de enfermo. El dolor fisico y la incapacidad de
disfrutar de la vida a menudo llevan al individuo a considerar la muerte como una salida
preferible. Asimismo, el deterioro progresivo de las capacidades mentales y fisicas, junto con
la depresion, el sentimiento de abandono y la soledad, aumentan el sufrimiento de manera
significativa. El impacto emocional de ver a los seres queridos afectados por nuestra condicion,
la falta de comunicacion, el maltrato, el temor a lo desconocido y, especialmente, la certeza
inevitable de la muerte. La experiencia de perder a un ser querido es devastadora, pero
enfrentarse a la realidad de dejar atras todo lo amado es una carga indescriptible. El sufrimiento
en el moribundo es tan complejo y multifacético que se podria elaborar una taxonomia para

describirlo en su totalidad (Ortiz, 2021).

Para mitigar este sufrimiento, la humanidad ha creado mitos, leyendas, religiones y
filosofias. La conciencia de nuestra finitud nos ha impulsado desde tiempos remotos a creer en
un mas alla, como lo demuestran los rituales funerarios del hombre de Neandertal, de hace mas
de sesenta mil anos, en los que el caddver era colocado sobre hierbas medicinales, con la
evidente intencion de protegerlo contra el dolor y la muerte, incluso en otra vida. Un dia crey6
haber encontrado en una planta el remedio para su dolor; era una especie de artemisa a la que
llamaba atanasia, que significa "sin muerte", y que hoy conocemos como hierba de Santa

Maria. Sin embargo, pronto se dio cuenta de las limitaciones de su descubrimiento. San Agustin

24



asevera que la unica certeza que tenemos en la vida es la muerte y, a partir de ella, no nos queda
mas que anhelar una buena muerte, como un suefio, como el primer suefio. En las sociedades
primitivas las précticas por ejemplo Los chinos, australianos y esquimales daban muerte a sus
padres ancianos, a veces por razones religiosas, inspirados en la piedad, y otras veces, por la

dificultad de sostenerlos (Recoba, 2019).

En la antigliedad y en ciertas culturas, la eutanasia era socialmente aceptada. Al mirar
hacia atras, encontramos que, al menos desde el siglo V a J. C., este tema ha sido objeto de
debate en Grecia y Roma. Socrates, por ejemplo, menciona que Asclepio (Esculapio para los
romanos) optaba por no prolongar la vida "cuando los cuerpos estaban totalmente enfermos
por dentro" y evitaba asi "alargar la desdicha". El fil6sofo atribuye a Asclepio, dios griego. de
la medicina a quien ya en el siglo VIII a. J. C. se rendia culto en Epidauro, capacidades de
estadista (politico), porque consideraba que la prolongacion de la vida de alguna persona) (asi
fuera mas rico que Midas") en tales condiciones, "no era util para €l ni para el Estado (polis)"
Cuando se trataba de una enfermedad prolongada e incurable, abunda Socrates, "no es
provechoso vivir asi", por lo que quien se encuentre en semejante situacion debe despedirse de

su médico (Recoba, 2019).

En Grecia Platon, Epicuro y Plinio fueron los primeros pensadores eutandsicos Platon
(1988) en su libro III de La Republica afirma "cada ciudadano tiene un deber que cumplir en
todo Estado bien organizado. Nadie puede pasar la vida en enfermedades medicinas. Tu
establecerds, Glaucon, una disciplina en el Estado y una jurisprudencia tales como nosotras la
entendemos, limitandote a dar cuidados a los ciudadanos bien constituidos de alma y cuerpo.
En cuanto a los que no son sanos corporalmente se les debe dejar morir, Epicuro por su parte,

pensaba que debiamos hacerla posible porque la vida no nos fuera odiosa, pero una vez que se

25



nos hiciera insoportable, debiamos terminarla; Plinio, en fin, llega a discutir las enfermedades

en que "los fisicos podian dar muerte" (Recoba, 2019).

Un argumento propio de la génesis profesional e historico de rechazo a la muerte
asistida por un médico, esta en el hecho de que, en Grecia, Hipdcrates (S. Va de C.) en su
juramento afirma que el médico no dard medicamento mortal por mas que se lo soliciten. En
el juramento Hipocratico, la santidad de la persona y el verdadero bienestar del paciente es
central. Reconocio, sin embargo, que se podria violar facilmente esta ética ya que los médicos,
no tienen solo el poder para curar sino también para matar. Por esta razon, se afirma
tradicionalmente, que hizo que los médicos juraran que nunca usarian su conocimiento y
experimentarian para matar, e incluso ante la propia demanda de un paciente, El juramento
permitid a la medicina proteger al paciente vulnerable. Pitdgoras y los miembros de su famosa
escuela censuraban el adelantamiento del final de la vida pues argumentaban que cada vida

tiene una extension que debe ser respetada” (Recoba, 2019).

En cuanto a Aristoteles, €l se oponia a quitar la vida, incluso en el caso de personas con
enfermedades incurables. Creia que era una responsabilidad del Estado proteger la vida, al igual
que la del enfermo. Sin embargo, es relevante destacar que también respaldaba el infanticidio.
"En cuanto a la exposicion o crianza de los hijos, debe ordenarse que no se crie a ninguna

defectuoso”

Es asi que, se puede afirmar que, en la Grecia clasica, la regulacion de la muerte
voluntaria se considerd una conducta legitima (por lo tanto, no sancionada) siempre que contara
con la autorizacion de un organismo estatal. Asi, si una persona pedia autorizacidon a
determinadas instancias antes de intentar acabar con su vida y exponia las razones que hacian

su existencia insoportable, y su peticion era aceptada, el suicidio se consideraba un acto

26



legitimo. Sin embargo, no hay un consenso sobre si esta teoria se podia aplicar a toda la Grecia

Antigua.

En Roma, existen diversas teorias y enfoques sobre la practica del suicidio: Técito lo
describe como "muerte sin dolor por el temor de enfrentar conscientemente el sufrimiento y la
autodestruccion" en sus “Anales”. Séneca sostiene que "es preferible quitarse la vida a vivir
una existencia vacia y llena de sufrimiento", enfatizando que el sabio debe vivir el tiempo que
le corresponda, no simplemente el que pueda. En cambio, Epicteto considera la muerte como
una expresion de la libertad de eleccion, mientras que Cicerdn le otorga un sentido de
"dignidad, honor y gloria". No obstante, en términos generales, se puede afirmar que el Derecho
Romano carecia de una regulacion especifica respecto al suicidio, ya fuera permitiéndolo.
Algunos sostienen que fue ese liquido, extraido de las raices de la mandragora, el suministrado

a Jesus poco antes de morir en la cruz (Gomez, 2020).

Seneca (1917) fundandose en que la ley eterna propuso un solo modo de iniciar la vida,
pero varios para salir de ella. “Le corresponde al ser humano tomar decisiones de manera libre
acerca del significado y su capacidad para sobrellevar su vida en el cuerpo”. Séneca escribe a
Lucilio: "El sabio tiene que vivir tanto como deba, no tanto como pueda” “Lo mejor que ha
ordenado la ley eterna es que nos proporciona una sola forma de entrar en la vida, ;pero muchas
abandonarla Tengo que esperar la crueldad de la enfermedad o del hombre, cuando puedo
escapar del miedo de la tortura y liberarme de todos mis problemas? Esta es la tinica razén por

la que no tenemos que lamentar la vida, no sujeta a nadie contra su voluntad (Seneca, 2020).

Los Estoicos, (Séneca y Epicteto) ven a la Eutanasia asi: Séneca: "Es preferible quitarse
la vida, a una vida sin sentido y con sufrimiento". Epicteto predica la muerte como una
afirmacion de la libre voluntad. Del Vecchio, por su parte, explica como eutanasia, el "Pollice

verso" de los Césares en los combates que se efectuaban en el circo romano, era decretado para

27



aquellos combatientes que, heridos de muerte, tardaban en sucumbir. Morselli nos cuenta que
Cleopatra fundé en Egipto, con Marco Antonio, una "academia" cuyo objetivo era hacer

experiencias sobre los medios menos dolorosos de morir.

Durante la Edad media y los comienzos del Renacimiento predomina el pensamiento
de la Doctrina Cristiana, el advenimiento y la evolucion posterior de la conciencia cristiana con
sus principios de sacralidad de la vida humana, considerada como un don de Dios, produjo un
radical cambio en el comUn sentir y en la actitud de la humanidad en relacion con la posibilidad
de practicar la eutanasia. Sin embargo, es de resaltar también la costumbre de los guerreros que
participaron en las guerras santas, de completar su armamento con una pequefia daga destinada
especificamente a rematar a los heridos graves de su propia fe, bien sea para evitarles el
sufrimiento o bien para impedir que fuesen apresados por el enemigo. La eutanasia también se
evidencid en Espafa, como consecuencia de la accion nefasta de la Santa Inquisicion, Fueron
muchos los condenados a morir en la hoguera, que en determinadas ocasiones eran
privilegiados con un cambio en la forma de morir, adaptandose otra "benéfica" y no "tortuosa",

como era el ahorcamiento" (Recoba, 2019)

San Agustin (quien afirma que Dios otorga la vida y los sufrimientos y por lo tanto se
tenian que soportar) y Santo Tomas de Aquino asocia la prohibicion del suicidio con la de la

eutanasia.

Santo Tomas Moro, al delinear en su famosa obra Utopia el modelo de un Estado ideal,
argumenta que se debe proporcionar a los moribundos toda la atencion y solidaridad necesarias.
No obstante, considerando que, en circunstancias de intenso dolor, es justificable sugerir el
término de su vida. Se podria provocar la muerte del paciente, siempre que esté consciente, ya
sea retirandole los alimentos o administrandole un veneno. Ademas, se exige el consentimiento

de las autoridades y de los sacerdotes para evitar posibles abusos. Moro representa, en su

28



contexto historico, una excepcion; ya que la doctrina y el pensamiento predominante
generalmente se oponen tanto al suicidio como a la eutanasia. No cabe duda que estos
argumentos tienen parte de su fundamento en las antiguas normas éticas que desde la tradicion
griega se transfirieron junto a la ensefianza y administraciéon de la medicina; asi la idea
hipocratica contraria a quitar la vida a los pacientes se amalgama con las predicas cristianas de
una primera época y que luego toman un refuerzo en las ideas de San Agustin en cuya virtud y
desde el mandato de "No mataras" la Iglesia ensefid que tanto el suicidio como la privacion de

la vida del paciente constituian actos erroneos (Recoba, 2019).

A inicios del siglo XVII, emerge una nueva perspectiva que, en parte, contrasta con la
postura de Moro. Este nuevo enfoque es el de Sir Francis Bacon, quien, aunque aboga por la
ayuda en el proceso de morir, no apoya la idea de llevar a cabo la muerte. En cambio, anime a
los médicos a explorar métodos que mitiguen el sufrimiento de los pacientes terminales. En su
obra "Historia Vital et Mortis", introduce la eutanasia como la intervencion del médico sobre
el enfermo, incluyendo la opcidon de acelerar la muerte. Ademads, analiza el dilema del
tratamiento de enfermedades incurables, defendiendo en ciertos casos la muerte como una

terapia para evitar y aliviar el sufrimiento.

Entre los filosofos posteriores, destaca la posicion del inglés David Hume, quien
afirmaba que si la disposicion sobre la vida humana fuera un derecho exclusivo del
todopoderoso y que permitiria que los hombres decidieran sobre sus propias vidas fuese una
infraccion del derecho divino, entonces seria igualmente criminal actuar para preservar la vida
que decidir acabar con ella. En términos diferentes, Hume respalda la eutanasia desde un
enfoque pragmatico al admitir que la vejez, la enfermedad o la adversidad pueden convertir la
vida en una carga, haciendo que la existencia sea incluso mas penosa que la muerte. Segin su

perspectiva, ninglin individuo renunciaria a la vida si est4 realmente merece ser preservada. La

29



postura de Hume puede interpretarse como un reflejo de la vision utilitarista de la moral que
ha caracterizado el pensamiento ético anglosajon durante el siglo XIX. La famosa tesis de John
Stuart Mill que deriva directamente de Hume, de que el derecho penal solo debe poner limites
a la libertad humana cuando se trata de acciones que causan dafio a otro (harm to other) y no
simplemente en las acciones que sélo afectan al propio sujeto, lleva naturalmente a considerar
el suicidio como algo licito o en todo caso como algo que no debe ser objeto de sancidn juridica

(Recoba, 2019).

Desde la perspectiva de Kant, el suicidio es esencialmente incorrecto, ya que viola los
deberes y el respeto hacia uno mismo. En lo que respeta a la eutanasia, reflexiona sobre la
capacidad del ser humano que opta por poner fin a su vida, asi como sobre las oportunidades
de desarrollo de sus habilidades. "La vida no vale por si misma, sino en funcioén de un proyecto
de vida ligado con una libertad y una autonomia, ésta ultima se justifica si permite la base
material para una vida digna " y al llevar al extremo una sintesis de Kant, se puede argumentar,
como lo hace Carmen Juanatey, que 'no solo se permite moralmente el suicidio en ciertas
circunstancias, sino que también puede ser un deber ayudar a otra persona a poner fin a su vida"
si yano le es posible llevar una vida digna'." Segtin Kant, el suicidio es esencialmente erroneo,
ya que infringe los deberes y el respeto hacia uno mismo. En relacion con la eutanasia,

considera la capacidad del ser humano que decide acabar con su vida, asi como las

posibilidades de desarrollo de sus potencialidades." (Recoba, 2019).

Durante el siglo XX, es importante sefialar una obra pionera de gran relevancia: la
monografia de Enrico Ferri titulada "Homicidio-Suicidio". Esta obra es, sin duda, visionaria
respecto al debate actual sobre la eutanasia, ya que esencialmente argumenta que quien provoca
la muerte de otro por motivos altruistas o compasivos no deberia ser considerado un criminal.

Segun Ferri, la vida es renunciable o "abdicable" por su titular, lo que otorga un peso

30



considerable al consentimiento como argumento para la impunidad en este ambito. Ferri
sostiene que no existen derechos que sean exclusivamente innatos o inalienables, sino que todo
esta relacionado con el desarrollo historico y la evolucién de la sociedad. La no disponibilidad
del bien "vida" solo puede defenderlo desde una perspectiva ética o religiosa, pero no desde un
enfoque legal. En fin, sostendra que para que el consentimiento tenga autoridad debe cumplirse
la condicién de que el sujeto pasivo muera (o se le facilite el suicidio) por motivos no
antijuridicos o no antisociales (conforme a la escuela positivista que centra su atencion en el

delincuente mas que en el delito) (Recoba, 2019).

Desde el siglo XIX, el concepto de eutanasia se ha ampliado para incluir todas las
formas de muerte que se permiten o se inducen en un paciente. La clasificacion de la eutanasia
presenta dilemas éticos complejos. Por ejemplo, una eutanasia involuntaria, activa y directa
puede enmascarar un acto de asesinato, mientras que la eutanasia voluntaria, pasiva e indirecta
ha sido aceptada y defendida desde una perspectiva moral. De este modo, esta practica se sitia
en la delgada linea que separa el suicidio, el homicidio y la eutanasia. No obstante, aunque se
reconozca el sufrimiento de quienes estan en sus ultimos momentos de vida, la eutanasia sigue
siendo mayormente ilegal en la mayoria de los paises, debido a las diversas tradiciones

religiosas que promueven la idea de la santidad de la vida (Recoba, 2019).

3.1.1.1 Doctrina relevante

3.1.1.1.1 Luis Jiménez de Asuia: Humanismo penal y derecho a morir

Jiménez de Asua, (1928), planted que el respeto por la dignidad y la voluntad del ser
humano debia ser central en el tratamiento penal de los actos vinculados a la muerte asistida.
Jiménez de Astia expone casos emblematicos, como el de una bailarina polaca que, movida por

el amor y la compasion, asistio a su pareja un militar enfermo de céncer y tuberculosis en su

31



decision de morir. Este relato es utilizado por el autor para ilustrar la diferencia entre un
homicidio por interés y un acto profundamente humano, motivado por la piedad y la

solidaridad.

Mas alla del andlisis de casos, Jiménez de Asua (1928), propuso mecanismos legales
concretos para regular la eutanasia, anticipandose a debates contemporaneos. En su modelo, el
procedimiento debia estar sujeto a supervision judicial, mediante la expedicion de un
certificado de salud emitido por un juez, previa presentacion de informes médicos y
psicologicos que acreditaran el caracter irreversible e incurable de la enfermedad, asi como el
consentimiento libre e informado del paciente. Esta intervencion judicial serviria como garantia
de legalidad y ética, evitando el abuso y asegurando que la eutanasia se practicara solo en

circunstancias verdaderamente excepcionales y humanitarias.

La propuesta de Jiménez de Asua no solo tiene un valor juridico, sino también cultural
y filosoéfico, pues refleja una concepcion del derecho penal como instrumento de proteccion de
la dignidad humana y no como mecanismo de represion insensible a la realidad del sufrimiento.
Su enfoque sigue siendo un referente indispensable para cualquier intento de regulacion legal

de la eutanasia en el siglo XXI.

3.1.1.1.2 Posturas sobre la eutanasia

Jiménez de Asta, (1928) argumentd que el derecho penal debia evolucionar para
incorporar el respeto a la dignidad humana y la autonomia individual, especialmente frente a

situaciones de dolor extremo e incurable.

Jiménez de Asua sostenia que la eutanasia cuando es practicada por motivos de piedad,
con el consentimiento del paciente y bajo condiciones estrictamente controladas no debia ser

considerada un acto delictivo, sino un ejercicio legitimo del derecho a una muerte digna. Su

32



enfoque enfatiza que la finalidad ética y el contexto médico-social de la accion deben ser

elementos clave en la valoracion juridica de la conducta.

Ademéds, propuso mecanismos legales concretos para garantizar que la eutanasia se
practique con seguridad juridica: recomend6 que, ante enfermedades terminales incurables, los
interesados pudieran acudir a un juez civil para solicitar un certificado de salud judicial, tras la
presentacion de informes médicos y psicoldgicos que acrediten la situacion de sufrimiento
irreversible. Este procedimiento permitiria una eutanasia regulada, excepcional y garantista,

protegida del abuso y fundamentada en valores de humanidad.

La visién de Jiménez de Asua se alinea con una concepcidon moderna y compasiva del
derecho penal, que no se limita a sancionar, sino que busca proteger la dignidad y la libertad

del ser humano hasta el final de la vida.

3.1.1.1.3 Caso de la bailarina polaca y la compasion como argumento juridico

Luis Jiménez de Asta, en su influyente obra Libertad de amar y derecho a morir
(1928), expone un caso real que ilustra la tension entre el derecho penal tradicional y las
exigencias ético-humanitarias en contextos de sufrimiento extremo. Se trata del caso de una
bailarina polaca, cuya pareja, un exmilitar, padecia de tuberculosis y céancer terminal,

enfermedades que lo sumian en un dolor insoportable y progresivamente degradante.

La mujer, profundamente conmovida por el sufrimiento de su compafiero, intentd
aliviarlo incluso a costa de su propia salud, dondndole sangre en multiples ocasiones. Sin
embargo, ante la ausencia de mejoria y el deterioro irreversible del paciente quien incluso

intento suicidarse sin éxito, la bailarina tomo la decision de asistirlo en su deseo de morir.

Jiménez de Asua utilizd este caso para reflexionar sobre la piedad como fundamento

atenuante o excluyente de responsabilidad penal, y para sostener que el orden juridico debe

33



contemplar excepciones en las que la estricta aplicacion del derecho penal resulte inhumana o
desproporcionada. Argumentaba que situaciones tan limite deben contar con una regulacion
legal que reconozca la dignidad del moribundo y la compasion del acompafiante, evitando la

criminalizacion automatica de estos actos.

Este ejemplo no solo ilustra la dimension ética del fendémeno eutanasico, sino que
también revela la necesidad de herramientas legales adecuadas para evaluar casos
excepcionales, en los que la voluntad del paciente y la motivacion altruista del asistente son
determinantes. Jiménez de Asta anticipa asi debates contemporaneos sobre el consentimiento
informado, la autonomia del paciente y la muerte digna, proponiendo que el derecho penal se

abra a estas nuevas realidades con una mirada mas comprensiva y humanista.

3.1.1.1.4 El “certificado de salud” judicial como garantia en la eutanasia: la

propuesta de Luis Jiménez de Asua

Jiménez de Asta (1928), planted la necesidad de que el derecho penal evolucionara
para dar cabida a formas excepcionales de muerte asistida, cuando estas respondieran a

circunstancias extremas de sufrimiento humano.

Entre sus propuestas mas relevantes, Jiménez de Asua (1928), propuso la creacion de
un “certificado judicial de salud”, un instrumento legal que permitiria autorizar la eutanasia de
manera excepcional, bajo estrictas condiciones. Segun esta idea, la decision de poner fin a la
vida de un paciente con una enfermedad incurable y sufrimiento extremo no debia quedar
unicamente en manos del médico o del familiar, sino que requeria la intervencion de una

autoridad judicial imparcial, que evaluara previamente:

-La irreversibilidad y gravedad de la enfermedad, a partir de informes médicos

rigurosos.

34



-La capacidad y voluntad del paciente para solicitar la eutanasia de forma libre,

consciente y reiterada.

-La motivacion del solicitante, especialmente si es un tercero, para asegurar que no haya

coaccion ni interés personal indebido.

El propdsito de este mecanismo era garantizar un control legal objetivo, evitando abusos
y asegurando que la eutanasia se aplicara exclusivamente en casos justificados. De este modo,
Jiménez de Asua se adelant6 a debates contemporaneos sobre la necesidad de que el derecho
penal reconozca excepciones humanitarias frente al tipo penal de homicidio, cuando la

conducta se realiza con animo piadoso y con consentimiento informado del paciente.

Esta propuesta resulta especialmente relevante para sistemas juridicos como el peruano,
donde atin no existe una legislacion especifica sobre eutanasia. La idea del certificado judicial
de salud podria ser adaptada como un instrumento normativo que combine control judicial
preventivo y proteccion de los derechos fundamentales, especialmente el derecho a la dignidad
y a morir sin sufrimiento. La propuesta busca equilibrar el respeto a la autonomia individual
con la necesidad de un control legal que prevenga posibles desviaciones, estableciendo un
marco juridico que permita la eutanasia en circunstancias bien definidas y bajo supervision
judicial. En resumen, Luis Jiménez de Asua abogé por una legislacion que reconozca el derecho
a morir con dignidad, proponiendo mecanismos legales como el certificado de salud judicial

para regular la eutanasia en casos de sufrimiento extremo e incurable.

3.1.1.1.5 Raffaele Garofalo: Eutanasia y evolucion cultural del derecho penal

Raffaele Garofalo, jurista y crimindlogo italiano del siglo XIX, fue una figura central
de la Escuela Positiva de Derecho Penal, junto con Cesare Lombroso y Enrico Ferri. Introdujo

conceptos fundamentales como el de "temibilidad" (temibilitd), considerado un criterio para la

35



peligrosidad criminal, y abord6 el fendmeno de la eutanasia desde una perspectiva

criminologica y antropologica.

En sus estudios, Garofalo analizé practicas de sociedades primitivas, en las que se
consideraba un deber de los hijos acabar con la vida de los padres ancianos, débiles o enfermos.
Estas acciones, lejos de ser vistas como delitos, eran interpretadas como formas de respeto
hacia la familia y de preservacion del bienestar colectivo. Segun Garofalo (1885), estos actos
pueden entenderse como formas arcaicas de eutanasia o parricidio ritual, que evidencian como
el juicio moral y juridico sobre la muerte asistida ha sido siempre relativo al contexto cultural

y social.

Este analisis antropolédgico le permiti6 a Garofalo argumentar que el derecho penal debe
evolucionar conforme a las necesidades sociales, reconociendo que ciertas conductas como la
eutanasia por piedad pueden dejar de ser punibles cuando la conciencia juridica colectiva las
reinterpreta a la luz de valores como la compasion, la dignidad humana y el alivio del

sufrimiento extremo.

Garofalo no defendia abiertamente la legalizacion de la eutanasia en términos
modernos, pero su pensamiento abre el camino para una concepcion no absolutista del delito,
donde el acto debe analizarse desde su peligrosidad social real y no solo desde su tipificacion
formal. En ese sentido, su vision aporta al debate sobre la eutanasia al plantear que no todo
acto que cause la muerte es inherentemente criminal, especialmente si responde a motivaciones

altruistas y ocurre en un marco de sufrimiento insoportable.

3.1.1.1.6 Posturas sobre la eutanasia

La eutanasia y la eliminacion de los individuos “inadaptables™: la vision de Raffaele

Garofalo, representante de la Escuela Positiva del Derecho Penal, sostuvo que la ley penal

36



debia estar orientada no solo por la idea de castigo, sino por la necesidad de proteger a la
sociedad de individuos peligrosos o irrecuperables. En su obra Criminologia, Garofalo propuso
que el criterio central del derecho penal debia ser la temibilidad del delincuente, entendida
como la medida de su inadaptabilidad social. A partir de ello, distinguia entre individuos

reformables e irrecuperables.

En esta linea, Garofalo defendia la eutanasia de personas con enfermedades mentales
graves o anomalias psiquicas irreversibles, particularmente cuando su conducta representaba
una amenaza continua para el orden social. Estos sujetos, al ser considerados incapaces de
reintegrarse a la convivencia, eran catalogados como “inadaptables” o “inutilizables” desde el

punto de vista funcional. En palabras del autor:

“La eliminacion de los incorregibles no es un castigo, sino un acto de higiene social

necesario para la salud del cuerpo colectivo”. (Garofalo, 1885).

Esta vision, si bien hoy puede ser considerada peligrosamente eugenésica, fue parte de
una corriente mas amplia de pensamiento positivista que buscaba naturalizar y medicalizar el
derecho penal, desplazando el concepto de libre albedrio en favor de una etiologia cientifica

del delito.

En relacion con la eutanasia, Garofalo no abord6 directamente los casos de muerte
asistida por piedad o consentimiento del enfermo, sino que su propuesta apuntaba mas a la
eliminacion legal de sujetos incurables desde un enfoque social-defensivo, lo que, en
determinados contextos, se ha interpretado como una forma de eutanasia no voluntaria. Estas
ideas contribuyen a una reflexion critica sobre los limites éticos y juridicos de la intervencion
estatal en la vida humana, asi como sobre la evolucion de los derechos humanos en el campo

de la bioética.

37



3.1.1.1.7 Casos y soluciones propuestas

La temibilidad como criterio penal y su conexion con la eutanasia: el enfoque de
Raffaele Garofalo, destacado criminodlogo italiano del siglo XIX y uno de los pilares de la
Escuela Positiva del Derecho Penal, formul6 una teoria juridica centrada en la “temibilidad”
del delincuente como eje para justificar la intervencion penal. En lugar de basarse en el castigo
como retribucidon, Garofalo proponia una respuesta penal funcional y preventiva, en la que la

sociedad debia protegerse frente a individuos considerados incorregibles o inadaptables.

Aunque Garofalo no abordé directamente la eutanasia como un acto voluntario de poner
fin al sufrimiento fisico, si contempl6 la eliminacion de individuos que, por razones médicas o
psicologicas, no podian reinsertarse en la vida social y representaban una amenaza permanente.
En su vision, estas personas debian ser separadas de la sociedad o incluso eliminadas en casos
extremos, como medida de higiene social. Tal perspectiva, aunque hoy resulta controvertida,
refleja una idea clave que resuena en el debate moderno sobre la eutanasia: la relacion entre
salud, sufrimiento, peligrosidad y dignidad humana. “La eliminacion de los incorregibles no es
un castigo, sino un acto de higiene social necesario para la salud del cuerpo colectivo”

(Garofalo, 1885).

Desde esta optica, puede argumentarse que la propuesta garofaliana constituye una
forma embrionaria y autoritaria de eutanasia no voluntaria, especialmente en el caso de
personas con enfermedades mentales severas o deterioros irreversibles. Si bien su enfoque
partia de la defensa social y no de la compasién o la autonomia, su pensamiento permite
comprender como ciertos discursos médico-juridicos han legitimado, en distintos momentos

historicos, la intervencion letal del Estado en nombre del bien colectivo.

Este andlisis critico resulta relevante para comprender los riesgos de un enfoque

eugenésico o utilitarista de la eutanasia, y destaca la necesidad de que las legislaciones

38



contemporaneas reconozcan la autonomia del paciente y establezcan salvaguardas éticas que

impidan el uso desviado o autoritario de esta practica.

Criticas al pensamiento de Garofalo: determinismo penal y riesgos eugenésicos

Si bien Raffaele Garofalo aport6 significativamente a la criminologia moderna con su
teoria de la “temibilidad” y su vision socioldgica del delito, sus propuestas también han sido
duramente cuestionadas por su enfoque determinista y autoritario. Al justificar la eliminacion
de individuos considerados “incorregibles” o “peligrosos” incluidos enfermos mentales y
personas con anomalias permanentes, Garofalo abria la puerta a medidas extremas como la

pena de muerte o la eutanasia forzada, en nombre de la proteccion social.

Estas ideas, aunque formuladas en un contexto cientifico del siglo XIX, han sido
asociadas posteriormente con politicas eugenésicas del siglo XX, como las llevadas a cabo en
regimenes totalitarios, donde la vida de ciertos individuos era considerada “indigna” de ser
vivida. En este sentido, Garofalo ha sido criticado por priorizar la seguridad colectiva por
encima de los derechos individuales, omitiendo principios fundamentales como la dignidad

humana, la autonomia personal y el consentimiento informado.

Desde una perspectiva actual, sus posturas resultan incompatibles con el enfoque de
derechos humanos que debe regir cualquier legislacion sobre eutanasia. Mientras Garofalo
promovia una eutanasia impositiva y funcional a la “higiene social”, los modelos
contemporaneos reconocen al paciente como sujeto de derechos, capaz de decidir sobre el final

de su vida bajo condiciones estrictamente reguladas y voluntarias.

En resumen, Raffacle Garofalo aborddé la eutanasia desde una perspectiva
criminoldgica, proponiendo la eliminacion de individuos considerados peligrosos o

inadaptados, incluyendo a enfermos mentales. Sus ideas reflejan un enfoque determinista y

39



utilitario, centrado en la proteccion de la sociedad, pero han sido ampliamente criticadas por

su falta de respeto a los derechos humanos y por su asociacion con politicas eugenésicas.

3.1.1.1.8 Filippo Binni: Propuesta de regulacion judicial de la eutanasia

Filippo Binni, jurista italiano, propuso en la década de 1960 un modelo legal para la
eutanasia que involucraba la solicitud de un certificado de salud judicial. Este certificado,
emitido por un juez tras evaluar informes médicos detallados, permitiria que la eutanasia se
practicara en centros especializados por personal capacitado, garantizando asi un proceso legal
y ético. Aunque no se encontraron fuentes directas en esta bisqueda, esta propuesta ha sido

referenciada en debates sobre la regulacion de la eutanasia.

En el contexto del debate europeo de los afios 60 sobre el derecho a morir con dignidad,
propuso un modelo juridico pionero para la legalizacion de la eutanasia, que pretendia
equilibrar el respeto por la autonomia del paciente con las garantias juridicas necesarias para

evitar abusos.

Segun Binni, en situaciones de enfermedad incurable, dolor fisico intolerable o
sufrimiento psiquico irreversible, el paciente debia contar con la posibilidad de solicitar la
eutanasia a través de un procedimiento legalmente reglamentado. La clave de su propuesta
radicaba en la intervencion judicial como garante de los derechos fundamentales. El paciente,
o sus representantes legales, debian presentar una solicitud formal al juez competente,

acompanada de:

-Diagnosticos médicos detallados;

-Certificaciones de especialistas sobre el pronostico irreversible de la enfermedad;

-Documentos que acreditaran la voluntad persistente, informada y libre del paciente.

40



El juez, tras revisar toda la documentacion y, si lo consideraba necesario, ordenar
peritajes adicionales, emitiria un certificado de salud judicial, que autorizaba la realizacion del

procedimiento eutandsico. Esta eutanasia debia llevarse a cabo:

-En un centro médico especializado,

-Con presencia de profesionales sanitarios capacitados,

-Aplicando protocolos médicos que garantizaran una muerte digna, sin dolor ni

sufrimiento adicional.

La intencion de Binni no era solamente juridica, sino también ética y humanista, al
poner en el centro del proceso la voluntad del enfermo y su derecho a decidir sobre el final de

su vida, siempre que estuviera en pleno uso de sus facultades mentales.

“La vida no es una obligacion, sino un derecho. Y como todo derecho, debe poder ser

renunciado libre y conscientemente cuando se vuelve fuente de sufrimiento inhumano.”

Este modelo anticipa lo que décadas después se implementaria en paises como Bélgica
o los Paises Bajos, y ofrece una base so6lida para propuestas normativas en contextos como el

peruano, donde el marco legal actual no reconoce aun este derecho.

En el contexto internacional, diversos paises han avanzado en la regulacion legal de la
eutanasia, reconociéndola como una expresion del derecho a una muerte digna. En el caso de
Espana, la Ley Orgéanica 3/2021, de regulacion de la eutanasia, constituye un precedente
importante al establecer un procedimiento garantista y respetuoso de la autonomia del paciente.
Esta norma permite que personas que padecen enfermedades graves, cronicas e
imposibilitantes, o enfermedades graves e incurables que generan un sufrimiento fisico o
psiquico intolerable, puedan solicitar voluntariamente la eutanasia. La solicitud debe realizarse

por escrito, y es evaluada por dos médicos independientes, asi como por una Comision de

41



Garantia y Evaluacion, la cual verifica el cumplimiento de los requisitos legales y éticos. Este
modelo refleja un equilibrio entre el respeto por la voluntad del paciente y la necesidad de
control institucional, ofreciendo un referente juridico util para pensar en una futura legislacion
peruana que responda a las demandas de los derechos individuales en el ambito del final de la

vida.

3.1.1.1.9 Marco Legal de la Eutanasia en Esparia

En Espafia, la Ley Organica 3/2021, de 24 de marzo, regula la eutanasia como un

derecho individual. El procedimiento incluye:

-Solicitud voluntaria y por escrito del paciente.

-Evaluacion médica por dos profesionales independientes.

-Revision por una Comision de Garantia y Evaluacion, que verifica el cumplimiento de los

requisitos legales.

Este proceso busca garantizar que la decision sea autonoma, informada y libre de

presiones externas.

3.1.1.1.10 Marco Legal de la Eutanasia en Colombia

Colombia fue el primer pais de América Latina en despenalizar la eutanasia. El

Ministerio de Salud estableci6 lineamientos que incluyen:

-Diagnostico de enfermedad terminal.

-Consentimiento informado del paciente.

-Evaluacion por un comité cientifico-interdisciplinario que autoriza el procedimiento.

42



Este modelo también busca proteger la autonomia del paciente y asegurar un proceso

ético y legal.

3.1.1.1.11 Aplicacion en el Contexto Peruano

Aunque el Pert atin no cuenta con una legislacion especifica sobre la eutanasia, estos

modelos pueden servir como referencia para desarrollar una propuesta normativa que incluya:

-Solicitud formal del paciente ante una autoridad competente.

-Evaluacion médica y psicologica para confirmar la condicion terminal y la capacidad

de decision.

-Autorizacion judicial o de un comité especializado que garantice el cumplimiento de

los requisitos legales y éticos.

Estas regulaciones buscan garantizar que la decision de poner fin a la vida se tome con
absoluta libertad, autonomia y conocimiento, asegurando que el acto no sea producto de
presiones externas, coercion ni manipulacion indebida. La finalidad es ofrecer al paciente un
marco legal sdlido y éticamente supervisado para ejercer su derecho a una muerte digna. En
este sentido, paises como Espafia, mediante la Ley Organica 3/2021, y Colombia, a través de
sentencias de su Corte Constitucional, han establecido mecanismos claros que regulan la
solicitud, evaluacion médica, supervision institucional y ejecucion de la eutanasia. Estas
experiencias muestran que una legislacion que contemple garantias procedimentales, éticas y
juridicas puede equilibrar el respeto por la autonomia individual con el deber del Estado de
proteger la vida y evitar abusos. Por tanto, su estudio resulta relevante para el disefio de un
marco legal similar en el Pert, donde ain no se reconoce normativamente este derecho, pese a

los avances jurisprudenciales y al debate social emergente.

43



Aunque no se dispone de una abundante bibliografia especifica sobre las propuestas de
Filippo Binni respecto a la eutanasia, se le atribuye la formulacién de un modelo legal
innovador en la década de 1960. Segun referencias doctrinales secundarias, Binni habria
propuesto un sistema de control judicial, mediante el cual los pacientes en estado terminal
podrian solicitar un certificado de salud expedido por un juez, previa evaluacion de informes
médicos detallados. Este certificado autorizaria la practica de la eutanasia en centros médicos
especializados, a cargo de personal capacitado, garantizando asi el respeto a los derechos del
paciente y la prevencion de abusos. Esta propuesta resulta especialmente relevante para el
debate contemporaneo sobre la legalizacion de la eutanasia, pues introduce un equilibrio entre
la autonomia individual y el control institucional, permitiendo al Estado participar como
garante, pero sin restringir la libertad del individuo en decisiones trascendentales sobre su vida

y su dignidad.

3.1.1.2 Contexto historico — filoséfico

A continuacidn, se abordard el pensamiento criminoldgico y humanista de autores como

Garofalo, para contextualizar la eutanasia como fenémeno juridico y cultural.

3.1.1.2.1 Escuela Positiva y aproximaciones al fenomeno de la eutanasia

Raffaele Garofalo (1851-1934), jurista y crimindlogo italiano, fue uno de los
principales exponentes de la Escuela Positiva del Derecho Penal, junto a Cesare Lombroso y
Enrico Ferri. Si bien su obra se centrd en el andlisis del delito y del delincuente desde una
perspectiva cientifica y determinista, sus postulados ofrecen un marco util para reflexionar
sobre cuestiones contemporaneas como la eutanasia, especialmente en lo que respecta al papel

del Estado frente a la vida humana, la peligrosidad social y la concepcion de la dignidad.

44



Garofalo acufid el concepto de “temibilidad” como criterio para determinar la
peligrosidad del individuo, y defendia que el castigo penal debia orientarse hacia la proteccion
de la sociedad antes que a la retribucion del delito. En este sentido, proponia la eliminacién de
los llamados “incorregibles”, es decir, aquellas personas que, por razones biologicas o
psicoldgicas, eran incapaces de adaptarse a la vida social. Entre ellos incluia a delincuentes
reincidentes, personas con trastornos mentales severos y otros sujetos que, en su Vvision,

comprometian la armonia social.

Aunque Garofalo no abordé directamente la eutanasia voluntaria por compasion, sus
ideas sobre la eliminacion de individuos “nocivos” para la sociedad han sido interpretadas por
algunos autores como una justificacion extrema de précticas eugenésicas, incluyendo formas
de eutanasia no consentida. En sus estudios historicos, por ejemplo, sefiala la existencia de
practicas primitivas en las que los ancianos o enfermos eran sacrificados por sus propios
familiares como parte de rituales tribales, lo que ¢l calific6 como formas de "eutanasia natural"

o parricidio ritual justificado por la tradicion.

Sin embargo, desde una perspectiva contemporanea, estas posturas resultan altamente
problematicas, ya que priorizan el interés colectivo por encima de los derechos fundamentales
del individuo. Criticos de Garofalo han advertido sobre los peligros del determinismo bioldgico
y del uso instrumental del Derecho Penal como herramienta de “limpieza social”. Estas
visiones, si bien utiles para entender el desarrollo historico del pensamiento juridico, no se
ajustan a los estandares actuales de bioética y derechos humanos, en los cuales la autonomia,
la dignidad y el consentimiento informado son principios esenciales para cualquier legislacion

sobre la eutanasia.

En resumen, Garofalo representa una vision funcionalista del derecho que puede ayudar

a contextualizar el debate sobre la eutanasia como fenomeno legal y cultural, pero su

45



pensamiento debe ser abordado criticamente, subrayando los riesgos de utilizar el sufrimiento
o la incapacidad como criterios validos para decidir sobre la vida de una persona sin su

consentimiento.

3.1.1.2.2 Pensamiento criminologico y humanista de Raffaele Garofalo aplicado a la

eutanasia

Garofalo propuso una concepcion del delito basada en la “moral natural”, entendida
como el conjunto de sentimientos altruistas que garantizan la convivencia social, como la
piedad y la probidad. Para él, el crimen es una manifestacion de una "anomalia moral", y el

castigo, mas que una retribucion, debe ser una herramienta de defensa social.

a. Raffaele Garofalo: delito, moral natural y defensa social

Uno de los fundadores de la criminologia moderna y representante clave de la Escuela
Positiva italiana, propuso una concepcion del delito profundamente innovadora para su época.
A diferencia de la vision cldsica que entendia el crimen como una violacion racional del
contrato social, Garofalo definié el delito como una transgresion de la “moral natural”,
entendida como un conjunto de sentimientos universales indispensables para la convivencia
humana: la piedad (respeto por la vida y el sufrimiento ajeno) y la probidad (respeto por los

bienes y la honestidad).

Seglin esta perspectiva, quien delinque no solo infringe una norma legal, sino que revela
una anomalia moral o afectiva que lo vuelve peligroso para la sociedad. Asi, el delito es
considerado una expresion de inadaptacion bioldgica o psicologica, y el tratamiento juridico

de estos individuos debe orientarse no a la retribucion, sino a la defensa social.

Desde esta logica, el castigo no tiene un fin moralizante ni punitivo en sentido

tradicional, sino que debe actuar como mecanismo de exclusion o neutralizaciéon frente a

46



sujetos considerados “irrecuperables” o “temibles”. Esto explica su propuesta de eliminar a los
delincuentes incorregibles una idea que ha sido criticada por su cercania a practicas eugenésicas
o autoritarias, y por su débil fundamento en los derechos individuales y el respeto por la

dignidad humana.

En relacion con la eutanasia, si bien Garofalo no elabor6 una doctrina especifica sobre
su legalizacion, su enfoque sobre la defensa social y la utilidad colectiva ha sido citado en
debates sobre la eliminacion de vidas consideradas “inttiles” desde un punto de vista social.
Particularmente problemadtico es su aceptacion de medidas extremas frente a individuos con
enfermedades mentales o fisicas severas que, segun €1, no podian integrarse a la vida social.
Tales ideas, aunque contextualizadas en su época, no son compatibles con los principios
bioéticos modernos, que colocan en el centro la autonomia personal, el consentimiento

informado y la dignidad del ser humano, incluso en condiciones de discapacidad o sufrimiento.

Aunque Raffaele Garofalo no abord6 de manera explicita la eutanasia como problema
juridico, su concepcion del derecho penal centrada en la defensa social permite realizar una
extrapolacion relevante. Si el derecho tiene como fin proteger a la sociedad y promover la
convivencia pacifica, también puede entenderse como un instrumento para garantizar la
dignidad de la persona humana, especialmente en situaciones de sufrimiento extremo e
irreversible. Bajo esta Optica, permitir que un individuo incurablemente enfermo acceda
voluntariamente a una muerte asistida en condiciones estrictamente reguladas no solo no atenta
contra el orden juridico, sino que puede ser visto como una manifestacion del respeto a su

autonomia y de la proteccion de su bienestar, evitando prolongar inatilmente el dolor.

Este enfoque es consistente con una interpretacion contemporanea de la criminologia
humanista, que considera que el Estado debe intervenir no solo para castigar, sino también para

aliviar y prevenir sufrimientos sociales. Asi, el reconocimiento del derecho a morir con

47



dignidad puede concebirse como una forma evolucionada de proteccion juridica frente a

condiciones que atentan contra la integridad psiquica y fisica del ser humano.

Raffaele Garofalo sostenia una concepcion evolucionista del derecho, en la que las
normas juridicas no debian ser estaticas, sino responder a los cambios culturales, cientificos y
sociales de cada época. Esta vision, caracteristica de la Escuela Positiva italiana, implicaba que
el derecho penal debia reformularse continuamente en funcion de los avances del conocimiento
y de las transformaciones de la moral colectiva. En ese marco, la despenalizacion de la
eutanasia puede entenderse como una consecuencia logica de la evolucion de la medicina, de
los valores sociales sobre la autonomia y del reconocimiento del sufrimiento humano como un

factor relevante en la toma de decisiones juridicas.

Desde esta logica, Garofalo probablemente habria comprendido si bien desde una
posicion distinta a la actual bioética que el Estado no puede permanecer indiferente ante los
casos de personas incurables sometidas a dolores intolerables. La intervencion del derecho, en
este contexto, no debe ser solo punitiva, sino también garante de la dignidad humana,
facilitando salidas juridicas que permitan optar por una muerte asistida cuando se retinan

condiciones estrictamente definidas y controladas por el ordenamiento.

b. Enfoque ético-juridico de Raffaele Garofalo sobre la eutanasia

Desde la optica de Raffaele Garofalo, la eutanasia puede analizarse mas alld de una
perspectiva meramente punitiva. Garofalo, como miembro fundador de la Escuela Positiva,
desarroll6 una teoria del delito basada en la “moral natural”, compuesta por sentimientos
altruistas esenciales para la vida social, como la probidad y la piedad. En su concepcion,
aquellas conductas que vulneraban estos principios eran consideradas delitos, mientras que las

acciones guiadas por esos mismos sentimientos merecian un tratamiento diferenciado.

48



A la luz de esta doctrina, la eutanasia cuando es realizada por compasiéon y con el
consentimiento del paciente no encajaria en el concepto tradicional de crimen, pues no viola la
moral natural; al contrario, se basa en valores como la piedad y la solidaridad. En este sentido,
la accion de quien ayuda a morir a una persona con sufrimiento insoportable y enfermedad
incurable podria ser considerada moralmente justificada, y, por tanto, no punible en

determinadas circunstancias extremas.

Garofalo mismo afirmaba que el derecho penal debia funcionar como un instrumento
de defensa social, pero también reconocia que el castigo debia guardar una proporcionalidad
¢tica con el hecho cometido. De alli se desprende que no toda conducta técnicamente
antijuridica debe necesariamente ser reprimida si responde a altos principios morales y se
enmarca en un contexto de excepcionalidad humana, como es el caso de la eutanasia por

razones de compasion.

3.1.1.2.3 Derecho penal y evolucion cultural: la vision de Garofalo

Asimismo, la evolucion cultural y moral de las sociedades contemporaneas ha llevado
a que el derecho a morir con dignidad sea debatido cada vez mas no solo como una cuestion
médica o juridica, sino como un auténtico derecho humano. Esta transformacion coincide con
la postura doctrinaria de Raffaele Garofalo, quien sostenia que el derecho penal debia reflejar
los valores éticos y sociales vigentes, y no mantenerse aferrado a concepciones estaticas o

anacronicas que ignoren la evolucion de la conciencia colectiva.

Desde esta perspectiva, el reconocimiento legal de la eutanasia en determinadas
circunstancias responde a un proceso de humanizacion del derecho penal, que busca equilibrar
la proteccion de la vida con el respeto a la autonomia personal y a la dignidad humana. Garofalo

afirmaba que la funcidon del derecho penal no era castigar por castigar, sino proteger los

49



sentimientos esenciales para la convivencia, como la piedad y la solidaridad. En consecuencia,

criminalizar conductas motivadas por compasion en contextos de sufrimiento extremo podria

entrar en contradiccidon con los principios mismos de la defensa social y de la moral natural

que ¢l propuso.

3.1.2 Concepto de eutanasia

Varsi (2001), citado por Navarro (2019), sefiala que, en la doctrina nacional, la
eutanasia se clasifica como homicidio por piedad o homicidio a peticion. Segtin el Codigo
Penal, matar a una persona para aliviar sus sufrimientos insoportables es considerado un
delito, pero se trata de un homicidio atenuado, con penas reducidas en comparacion con

otros tipos de homicidio (p. 131).

Por su parte, Bramont y Garcia (2015), también citados por Navarro (2019), definen
la eutanasia como un término de origen griego que significa “buena muerte.” Este término
se utiliza para describir situaciones en las que una persona, debido al sufrimiento extremo
causado por su condicion de salud, solicita a otro individuo que termine con su vida como
medida para evitar el continuo sufrimiento. Aunque comparte con el suicidio la intencion
clara de acabar con la vida, la eutanasia se distingue porque un tercero lleva a cabo la accion

solicitada, en contraste con el suicidio donde la persona se autoinflige la muerte (p. 140).

De acuerdo con Jiménez de Asua (2020), el concepto de eutanasia, en su significado
mas preciso, se refiere a la "buena muerte" que se otorga a una persona que padece una
enfermedad incurable o extremadamente dolorosa. Este autor también sostiene que, ademas
del objetivo principal de la eutanasia, se puede incluir un fin eugenésico y selectivo
relacionado con las antiguas practicas de terminar con la vida de nifios con deformidades

y las modernas propuestas para eliminar a aquellos considerados idiotas.

De acuerdo con la Asociacion Médica Mundial (2019), esta se caracteriza como la

50



accion intencionada y al estar plenamente consciente de realizar un acto con la intencion
especifica de poner fin a la vida de otra persona, siempre que dicha persona sea competente,
esté informada sobre la irreversibilidad de su enfermedad y haya expresado su solicitud de

manera voluntaria.

La eutanasia esta definida por la Real Academia Espafiola como «Accidon u omision
que, para evitar sufrimientos a los pacientes desahuciados, acelera su muerte con su
consentimiento o sin él» y como «Muerte sin sufrimiento fisico» (Real Academia Espall [ []

2018)

Otros autores como Gonzalo Higuera (2019) definen la eutanasia como: “la practica
que procura la muerte, o mejor, abrevia una vida para evitar grandes dolores y molestias al
paciente, a peticion del mismo, de sus familiares o, sencillamente por iniciativa de terceras

personas que presencian, conocen e interviene en el caso concreto del moribundo.

Finalmente, Maria José Parejo Guzman, después de un amplio andlisis de las
distintas definiciones de eutanasia, expuestas por los distintos autores, la define como: Un
ambito de libertad por el que a toda persona que se encuentra en una situacion de
enfermedad terminal e irreversible y esta abocada a una muerte proxima, considerandose
que su vida carece de la calidad minima para que merezca el calificativo de digna, le es
reconocida la facultad de decidir, pedir o solicitar que se lleve a cabo la accion eutanasica

(Guzman, 2021).

Como lo analiza Gascon: “aquellas acciones u omisiones generalmente de caracter
médico que provocan la muerte de otra persona en atencidn a ellas, por compasion y en
miras a su bien, lo que tiene sentido en los casos en que la vida ha alcanzado tales niveles

de indignidad de manera irreversible que la convierten en un mal” (Gascon, 2019)

51



3.1.2.1 Etimologia

La palabra eutanasia proviene de dos palabras griegas, “eu”, que significa buena vy,
“thanos” que significa muerte, lo que se deduce es “buena muerte”, «la produccion de la muerte
de una persona sin causarle sufrimientos fisicos 0 moralesy, esta reflexion proviene de Francis
Bacon, puede traducirse “buena muerte” o similar “muerte tranquila”, “muerte dulce”, dice
ademas; “que se tiene por error confiar un cuerpo natural a médicos empiricos, que disponen
de unas cuantas recetas agradables con las que se muestran confiados y temerarios, pero no
conocen ni las causas de las enfermedades, ni las constituciones de los pacientes (...)” (Bacon,

1605) .

3.1.2.2 Definicion de la muerte

La muerte ocurre cuando el cuerpo pierde la condicion para ser vivificado por el alma,
y ésta se separa. En estas circunstancias, el alma humana, por ser de caricter espiritual, sigue
existiendo; pero el cuerpo, al perder su principio unificador y vivificador, su fuerza
configuradora, se convierte en un cadaver: sus partes, incluso organicas, dejadas a su aislada

actividad, se disocian y gradualmente dejan de funcionar, hasta corromperse (Castro, 2003).

La muerte se caracteriza, entonces, por la descomposicion irreversible del cuerpo
humano, que en algunos 6rganos se inicia desde el momento de la defuncidn, y que progresa
hasta llegar, en unos meses, a la total desintegracion, excepto de los restos 6seos (3). Por
consiguiente, puede decirse que el cadaver de una persona humana se diferencia de su cuerpo
en que ha perdido el funcionamiento integrado de sus organos, y estd en un proceso de

descomposicion irreversible (Giraldo, 2008)

52



3.1.2.3 Teoria médica

El especialista en medicina, consciente de su rol crucial en el alivio del sufrimiento del
paciente, se enfrenta a dilemas éticos y practicos cuando se trata de enfermedades terminales.
La eutanasia, en este contexto, se presenta como una opcion que, desde un punto de vista
médico, podria ser vista como una medida compasiva para aquellos pacientes que experimentan

un sufrimiento severo e incesante.

La eutanasia se entiende como una intervencion que, en lugar de prolongar la vida en
un estado de dolor crénico e irreversible, opta por poner fin a la existencia del paciente de una
manera que se considera menos cruel y mas humanitaria. Esta practica puede ser
particularmente relevante para pacientes en un estado terminal, donde los tratamientos médicos
disponibles han demostrado ser ineficaces para mejorar la calidad de vida. La situacién es ain
mas critica cuando el paciente estd sometido a un sufrimiento que no disminuye con el tiempo,
y donde la esperanza de recuperacion es nula. En tales casos, la medicina se enfrenta a sus
limitaciones, y la eutanasia podria ser vista como una alternativa para evitar una prolongacion

del sufrimiento sin perspectivas de mejora.

Desde el punto de vista de Prado y Silva (2019), la eutanasia podria considerarse un
acto misericordioso destinado a proporcionar alivio definitivo a aquellos que no pueden ser
curados y cuyas condiciones solo llevan a un sufrimiento continuo. La muerte, en este contexto,
se conceptualiza no como una derrota o un fracaso médico, sino como una solucién compasiva

que respeta la dignidad del paciente.

La discusion sobre la eutanasia en medicina también involucra un analisis ético
profundo. Por un lado, estd el compromiso de los profesionales de la salud con la vida y la
curacion, y por otro, la consideracion de la autonomia del paciente y su derecho a decidir sobre

su propio final. Esta dualidad plantea la necesidad de una reflexion cuidadosa sobre como

53



equilibrar el deber de aliviar el sufrimiento con los principios éticos y legales vigentes. En
contextos donde las alternativas paliativas son insuficientes, la eutanasia se convierte en un
tema de debate esencial sobre el respeto a la dignidad humana y el alivio del sufrimiento

incesante.

3.1.2.4 Teoria legal

La eutanasia puede ser aceptada o rechazada debidamente a que recae en aquel sujeto
que se localiza ante una fase de enfermedad terminal definitivo. La permision o negacion legal
se encuentra relacionado con el Estado de Salud que tenga cada pais, y que por ello es
incorporado, como un criterio moral de sentir caridad o compasion ante un sujeto con dolencias
dificiles de calmar. La eutanasia tiene como finalidad poner un fin a la vida del ser humano a
una persona con dolencias inhumanas, dolorosas e incurables, y que es una decision que debe
tomar la persona que padece de esta enfermedad, y en la que participan aquellos fundamentos
de la autonomia personal y la dignidad de una persona debidamente porque tiene el derecho de
tener una muerte digna y que aquellos medicamentos no alivian sus dolores. Actualmente, en
el Perti no se encuentra aceptada la eutanasia debidamente porque existe el derecho a una vida,
y que es un derecho constituyente de los derechos humanos, sin embargo, en otros paises
desarrollados si se reconoce a la eutanasia como una alternativa de solucion a los sufrimientos
intolerables de los pacientes con enfermedades terminales. Cabe mencionar, que la iglesia se
interpone a la aceptacion de la eutanasia generando que la sociedad la rechace, y que debemos
tener en cuenta que la dignidad del paciente en estado terminal se esta viendo vulnerada su
dignidad, ya que una persona debe vivir de una manera digna sin sufrimientos sin torturas. Por
ello, resulta controversial legalizar la eutanasia, cabe precisar que, en nuestro Codigo Penal,
existe una laguna legal ya que tipifica al homicidio por piedad en su articulo 112°, y que no

menciona a la eutanasia, solo menciona a aquel sujeto que mata por clemencia a un enfermo

54



incurable quien lo solicita expresa o conscientemente con la finalidad de poner un fin a sus
dolores intolerables, y por ende serd reprimido con una pena privativa de libertad (Prado &

Silva, 2019).

3.1.2.5 Teoria social

Cuando un sujeto que se encuentra ante una condicioén de estado terminal o incurable,
y este sujeto siente que ya no puede resistir mas debido a los dolores que dejan de ser tolerables
con el tiempo y que causan grandes dolores y tratos inhumanos, deben permitirse a que estos
pacientes tengan aquella posibilidad de decidir su voluntad. La eutanasia tiene implicancias
sociales debidamente a la repercusion que hoy en la actualidad viene generando, por ende, en
el caso que se requiera aceptar y asimismo legalizar, habria una transformacién notoria en la
ciencia de la medicina y en relacion al mismo paciente, ya que si bien es cierto toda vida merece
un respeto de vivir adecuadamente, cuando se encuentren en una situacion en deterioro y por

la cual ya no pueden soportar tanto sufrimientos (Prado & Silva, 2019).

3.1.2.6 Elementos de la eutanasia

Para comprender la eutanasia, es esencial conocer ciertos conceptos fundamentales que
permiten una comprension integral de este fenomeno complejo. A continuacion, se presentan

los conceptos clave:

-Muerte

La muerte, desde una perspectiva médica y filosofica, se define como la cesacion
irreversible de todas las funciones biologicas esenciales para la vida. Esto implica la detencion
completa y permanente de la actividad de los érganos vitales, como el corazon, los pulmones

y el cerebro, que son fundamentales para el mantenimiento de la vida. En el contexto de la

55



eutanasia, la muerte no es simplemente un suceso natural o fortuito, sino que se convierte en

un objetivo deliberado y planificado como resultado de una intervencion médica.

La eutanasia se diferencia de la muerte natural por el hecho de que implica una accion
intencional para provocar la muerte con el fin de aliviar el sufrimiento de un paciente que se
encuentra en una etapa terminal de una enfermedad incurable. Esta intervencion puede tomar
la forma de la administracion de sustancias letales o la interrupcion deliberada de tratamientos
médicos, con el propdsito de provocar una muerte que se considera mas compasiva y menos

dolorosa en comparacion con el sufrimiento prolongado de una enfermedad terminal.

La definicion técnica de muerte, como "cesacion de las funciones vitales" (Gutiérrez,
2019), establece el contexto dentro del cual la eutanasia se considera una opcion viable. Este
marco técnico asegura que la muerte inducida por la eutanasia cumple con los criterios de
irreversibilidad y definitiva detencion de las funciones biologicas, diferencidndose claramente

de la muerte natural que ocurre sin intervencion externa.

La decision de optar por la eutanasia se basa en una evaluacion ética y médica del
sufrimiento del paciente. En este sentido, la eutanasia busca poner fin a un proceso de deterioro
prolongado, con el objetivo de ofrecer una muerte que, aunque planificada y ejecutada de
manera intencional, busca aliviar el sufrimiento incesante que no puede ser mitigado de otra
forma. Esta perspectiva coloca a la eutanasia en el centro de debates éticos y legales sobre el
control de la muerte y el derecho a una muerte digna, en contraste con la vision mas tradicional

de aceptar la muerte como un proceso natural y no intervenido.

-Enfermedad incurable:

La incurabilidad se refiere a una condicién médica en la que una enfermedad o afeccion
no puede ser tratada de manera efectiva con los recursos y conocimientos médicos disponibles

en un momento dado. Este concepto implica que los tratamientos actuales no pueden curar la

56



enfermedad, detener su progreso de manera significativa, o aliviar adecuadamente los sintomas

del paciente.

En el contexto de la eutanasia, el término incurabilidad adquiere una relevancia
especial. La incurabilidad no solo describe la imposibilidad de curar la enfermedad, sino que
también sefiala que el paciente se encuentra en una fase terminal de su enfermedad. Esto
significa que la enfermedad ha avanzado a un punto en el que no existen opciones viables para

la mejora de la salud o la prolongacion de la vida de manera significativa.

A lo largo de la historia médica, el concepto de incurabilidad ha experimentado cambios
importantes. En el pasado, muchas enfermedades que hoy se consideran tratables o manejables
eran vistas como incurables debido a las limitaciones en los conocimientos médicos y las
opciones terapéuticas disponibles. Sin embargo, con los avances en la medicina, algunas de
estas enfermedades han pasado a ser tratables o al menos gestionables, alterando asi la

definicion de incurabilidad.

En el contexto de la eutanasia, la incurabilidad se convierte en un criterio fundamental.

Cuando se dice que un paciente tiene una enfermedad incurable, se esta afirmando que:

No existen opciones terapéuticas eficaces: Los tratamientos actuales no tienen la
capacidad de curar la enfermedad o mejorar significativamente la calidad de vida del paciente.
El paciente se encuentra en una fase terminal: La enfermedad ha progresado hasta un punto en
el que la vida del paciente estd inevitablemente limitada y la posibilidad de recuperacion es
nula. Sufrimiento persistente: La incurabilidad también implica que el paciente estd sufriendo
de manera continua y que el manejo del dolor y los sintomas no logra proporcionar un alivio

adecuado, lo que contribuye a una calidad de vida extremadamente baja.

En este contexto, la eutanasia se presenta como una opcidn para pacientes con

enfermedades incurables como una forma de aliviar el sufrimiento insoportable, ofreciendo una

57



muerte digna y menos dolorosa. Esta perspectiva plantea importantes debates éticos y legales,
ya que la decision de optar por la eutanasia se basa en la evaluacion de la incurabilidad y el
sufrimiento del paciente en combinacion con la autonomia del individuo para tomar decisiones

sobre su propio final de vida.

La importancia de la eutanasia en este contexto radica en que ofrece una alternativa a
la prolongacion del sufrimiento. La eutanasia permite un enfoque mas compasivo y controlado
para el final de la vida. Esta intervencion estd disefiada para ser realizada bajo estrictas
condiciones y con el consentimiento del paciente, asegurando que la decision de poner fin al

sufrimiento se tome de manera consciente y con respeto a la autonomia del individuo.

-El dolor

Es una experiencia compleja que combina componentes sensoriales y emocionales,
generada por dafio o enfermedad en el organismo. Segin Gutiérrez (2019), el dolor se
manifiesta como una sensacion desagradable que puede estar acompanada de malestar,
ansiedad y angustia. Es una respuesta natural del cuerpo a estimulos nocivos y suele ser un
indicador de que algo no estd funcionando correctamente en el organismo, sugiriendo la

presencia de procesos patologicos.

En el contexto de enfermedades terminales, el dolor puede adquirir una intensidad y
persistencia que sobrepasa los limites de lo manejable con tratamientos convencionales. El

dolor en estos casos puede ser:

- Dolor agudo: Asociado con dafio reciente o inflamacion, generalmente responde a
tratamientos médicos en fases tempranas, pero puede evolucionar hacia una forma
cronica en enfermedades avanzadas.

- Dolor crénico: Persistente y constante, a menudo resistiendo los métodos

tradicionales de manejo. En enfermedades terminales, el dolor cronico puede

58



convertirse en una carga inmensa, afectando gravemente la calidad de vida del
paciente y su bienestar general.

- Dolor neuropatico: Originado por dafio en los nervios, puede ser dificil de tratar y
a menudo se presenta como una sensacion de ardor, hormigueo o dolor punzante.
Este tipo de dolor es comtn en condiciones como la neuropatia diabética o lesiones
nerviosas asociadas con enfermedades terminales.

- Dolor somatico y visceral: El dolor somaético se localiza en tejidos superficiales o
profundos, mientras que el visceral se origina en 6rganos internos. Ambos tipos
pueden ser intensificados en enfermedades terminales y contribuir

significativamente al sufrimiento del paciente.

En la eutanasia, el dolor persistente e insoportable es una de las razones principales para
considerar esta practica. La eutanasia puede ser vista como una opcidon para aliviar un
sufrimiento extremo que no puede ser manejado adecuadamente con tratamientos paliativos o

analgesia, ofreciendo al paciente la posibilidad de una muerte sin dolor.

La consideracion de la eutanasia en casos de dolor extremo se basa en la premisa de
que el sufrimiento fisico severo puede alcanzar un punto en el que las medidas paliativas son
insuficientes para proporcionar un alivio adecuado. En tales situaciones, la eutanasia se
presenta como un acto de compasion y respeto hacia la autonomia del paciente, permitiendo

que este pueda optar por una muerte digna y libre de dolor.

El debate sobre la eutanasia, en este contexto, gira en torno a la ética de permitir que
los pacientes elijan poner fin a su vida para escapar de un dolor que se considera insoportable
e incontrolable. La préctica busca proporcionar una alternativa a la prolongacion del
sufrimiento, reconociendo el derecho del paciente a decidir sobre su propio cuerpo y vida

cuando se enfrenta a una experiencia de dolor que no tiene perspectivas de alivio.

59



-La piedad

Es una respuesta emocional y moral que implica sentir compasion y misericordia hacia
el sufrimiento de otro ser humano. Segiin Gutiérrez (2019), la piedad es el sentimiento que nos
lleva a reconocer el dolor y la angustia en los demas, generando un impulso hacia la accion
para aliviar ese sufrimiento. Este sentimiento se basa en la empatia y el entendimiento del
sufrimiento ajeno, llevandonos a actuar con altruismo para mejorar las condiciones de quienes

estan en una situacion dolorosa.

En el contexto de la eutanasia, la piedad juega un papel crucial en la justificacion de
esta practica. La decision de recurrir a la eutanasia a menudo se fundamenta en un sentido
profundo de piedad hacia pacientes que experimentan un sufrimiento severo e incesante. Los

siguientes aspectos destacan como se manifiesta la piedad en este contexto:

- Compasion Activa: La piedad impulsa a actuar de manera concreta para aliviar el
sufrimiento. En el caso de la eutanasia, esto puede significar tomar la decision
consciente de poner fin a la vida del paciente para evitar que continue
experimentando dolor insoportable. Esta accion se considera una forma de
intervencion compasiva que busca aliviar el sufrimiento de una manera definitiva.

- Reconocimiento del Sufrimiento Insoportable: La piedad se basa en la comprension
de que el sufrimiento del paciente ha alcanzado un nivel tan extremo que no hay
expectativas razonables de mejora o alivio con los tratamientos disponibles.

- Acto de Misericordia: La piedad en el contexto de la eutanasia también se puede
ver como un acto de misericordia, que se manifiesta en la intencidén de reducir el
sufrimiento extremo del paciente. Este acto se fundamenta en el deseo de actuar con
bondad y humanidad, reconociendo que la muerte puede ser una forma de liberar al

paciente de una existencia caracterizada por dolor y deterioro irreversibles.

60



- Dilema Etico: La piedad en la eutanasia también plantea dilemas éticos, ya que el
acto de poner fin a la vida del paciente se justifica a través del deseo de mitigar el
sufrimiento. Esto requiere una evaluacion cuidadosa de los valores morales, la
autonomia del paciente y las implicaciones para la practica médica y la sociedad en
general.

- Balance de Valores: La piedad en el debate sobre la eutanasia implica equilibrar el
valor de la vida y el valor de aliviar el sufrimiento. La decision de proceder con la
eutanasia se basa en la premisa de que, en algunos casos, la piedad exige actuar para

terminar con un sufrimiento prolongado que no puede ser aliviado de otras maneras.

En resumen, la piedad en el contexto de la eutanasia se manifiesta en el deseo de aliviar
un sufrimiento extremo y prolongado mediante una intervencion que pone fin a la vida del
paciente. Este sentimiento motiva a considerar la eutanasia no solo como una accién médica,
sino como un acto profundamente compasivo que busca ofrecer una forma de muerte digna
para aquellos que sufren de manera insoportable. Estos conceptos proporcionan un marco para
entender la eutanasia, abordando tanto los aspectos médicos y biologicos como los éticos y

emocionales que intervienen en el debate sobre esta practica.
3.1.3 Clasificacion de la eutanasia

Se han hecho diversos intentos de clasificar la eutanasia. Teniendo en cuenta la
naturaleza del presente trabajo, que esta referido al andlisis sobre todo del articulo 112° del
Codigo Penal peruano, a fin de sugerir la despenalizacion de la eutanasia, consideramos tener

en cuenta los siguientes criterios de clasificacion:
Segun la decision de la victima

a. FEutanasia voluntaria: La eutanasia sera voluntaria cuando la misma

persona que padece una enfermedad incurable accede, esté de acuerdo, con

61



que le practiquen la eutanasia, cuando ¢l mismo lo pide o incluso él mismo

lo practica.

Como sefiala Medina (2020) es aquella que se realiza a peticion del
paciente competente, expresada libremente (es decir, por quien satisface
los requisitos minimos que permiten juzgarlo con capacidad juridica
suficiente para la toma de decisiones relacionadas a su salud) o con su

consentimiento informado y consciente (p. 73).

Es decir, es aquélla donde el paciente competente, después de discernir y

evaluar la informacion sobre su estado de salud, solicita la eutanasia.

Eutanasia involuntaria: Aquella donde no se conoce, ni se puede conocer,
si el paciente desea morir. Estos casos se presentan en caso de pacientes
en estado vegetativo que, mientras pudieron, no anticiparon directrices
sobre sus preferencias de tratamiento, por lo que teniendo en cuenta la
gravedad de la situacion, la decision debe ser tomada por un tercero

competente, que generalmente son los familiares.

En estos casos, como dice Medina (2020), se practica sobre un paciente
incompetente, incapaz de expresar su voluntad (p. 73). En estos casos es
bastante complicado determinar la responsabilidad del autor, pues sera
necesario efectuar una serie de interpretaciones en torno a la voluntad del
paciente a fin de poder tomar una decision que resuelva los dificiles casos
de enfermos incurables que no tienen la posibilidad de pedir ayuda para
morir y no prolongar una vida indigna. En nuestro pais, cuando el Codigo
penal dispone que debe ser pedido por el afectado de manera expresa y

consciente, se entiende que este extremo no estaria aceptado, situacion que

62



deberia cambiar.

3.1.3.1 Segun la forma de la conducta

a) FEutanasia activa: Consiste en efectuar las acciones especificas para
provocar la muerte del paciente, a solicitud de éste. Como sefiala Medina
(2020) consiste en provocar la muerte del paciente cuando este asi lo
solicita, a través de acciones positivas. Mediante un hacer del agente (p.

75).

El autor de la eutanasia debe causar directamente la muerte, pero la base
del consentimiento del afectado. Como dice Vargas (2019) consiste en la
provocacion dirigida a la muerte sobre la base de un consentimiento real o
presunto de la persona afectada (p. 299). En este caso, la muerte del
paciente resulta como consecuencia de una accion directa y efectiva de un
tercero, que generalmente es el médico. Este tercero, por ejemplo, puede
administrarle una dosis mortal de estupefacientes o una substancia letal.

La eutanasia activa puede ser efectuada de manera directa o indirecta.

La eutanasia activa serd directa cuando existe el proposito directo de causar la muerte
de la persona con enfermedad incurable, a peticion de esta ultima. Como sefala Vargas (2019)
consiste en la eleccion de un tratamiento terapéutico directamente encaminado a acelerar el
momento de la muerte del enfermo terminal (p. 298). Por ejemplo, puede ser administrandola

una sobredosis de morfina.

La eutanasia activa sera indirecta cuando la intencién basica no es directamente
provocar la muerte, sino aliviar el sufrimiento, mediante procedimientos terapéuticos que

tienen como efecto secundario la muerte. Como sefiala Roxin (2019) cuando sobre un enfermo

63



terminal se aplican medidas paliativas del dolor, a pesar de que éstas pueden acelerar el

acaecimiento de la muerte (p. 4)

En este tipo de eutanasia no se busca directamente la muerte del paciente con
enfermedad incurable, sino se administran calmantes aceptando el posible acortamiento de la
vida. Por ejemplo, la sobredosis de morfina para calmar los dolores, cuyo efecto secundario,

como se sabe, es una abreviacion de la vida.

b) Eutanasia Pasiva: Consiste en la omision de medidas que prolongan la vida
del paciente con enfermedad terminal, por lo que la muerte resulta como

consecuencia de la interrupcion de intervenciones.

Claus Roxin (2019) sefiala que se habla de eutanasia pasiva cuando una
persona que se encuentra al cuidado de otra normalmente el médico o sus
ayudantes, aunque también alglin pariente, omite alargar una vida que esta

tocando a su fin (p. 7).

Hurtado Pozo sefiala que, en estos casos, en principio, dos actitudes del
médico deben ser consideradas: la primera consiste en no hacer nada para
evitar la muerte después de haber constatado el estado del moribundo. El
médico renuncia a internar al paciente en un hospital o se abstiene de
someterlo al procedimiento técnico destinado a mantenerlo en vida. La
segunda actitud consiste, muy frecuentemente, en interrumpir el
tratamiento aplicado al paciente; por ejemplo, interrumpiendo el
funcionamiento del aparato que asegura la respiracion o la alimentacion

artificiales (p. 21).

En este tipo de eutanasia, el paciente expresa su voluntad de que cuando

llegue el momento no se le intente revivir. Es decir “el médico deja de estar

64



ligado a su deber de garante cuando el paciente — capaz, consciente y
suficientemente informado sobre su estado de salud - le exige de manera
expresa suspender todo tratamiento para mantenerlo con vida” (Pozo,

2020).

Para Carmena (2010), la clasificacion es como sigue:

a)  Voluntaria: solicitada por el que quiere morir

b) Involuntaria: cuando no la solicita

c) Perinatal: cuando se aplica a recién nacidos deformes o

deficientes

d) Agonica: cuando se aplica a enfermos terminales

e) Psiquica: cuando se aplica a afectados de lesiones cerebrales

irreversibles

f)  Social: cuando se aplica a ancianos u otro tipo de

personas tenidos por socialmente improductivos o gravosos.

g)  Auto eutanasia: esto no es eutanasia segin la definicion que

dimos, sino suicidio.

h)  Activa: la muerte se produce por accidn positiva.

1)  Pasiva: la muerte se produce por omision

j)  Directa: busca directamente la muerte

k) Indirecta: busca mitigar el dolor aun sabiendo que ese
tratamiento puede acortar la vida del paciente. Esto tampoco es

eutanasia (p.3)

65



Estos tipos de eutanasia analizados son los mas importantes, sin embargo, algunos
autores exponen otros, tales como la ortotanasia, distanasia, auto eutanasia, entre otros. Ademas
de estos otros tipos de eutanasia, es importante definir el suicidio asistido, el suicidio y el

homicidio.

e La cocotanasia: significa mala muerte. Es un tipo de eutanasia impuesto, sin el

consentimiento, y en contra de la voluntad del afectado.

e La ortotanasia o el privilegio terapéutico: se refiere al derecho del paciente a morir
dignamente, sin utilizar medios desproporcionados y extraordinarios para mantenerlo
con vida. En este caso se deben aplicar los llamados cuidados paliativos, que son
acciones dirigidas al cuidado activo y total de aquellas enfermedades que no responden
a un tratamiento curativo e incluyen el control del dolor y otros sintomas, asi como la

atencion psicolédgica del paciente. (Fernandez, 2010)

e [a distanasia: también se le llama “obstinacion terapéutica” y “ensalamiento o
encarnizamiento terapéutico” y con ella se aplican medios extraordinarios para la
prolongacion precaria y penosa de la vida. Consiste en retrasar la muerte de un paciente
en fase terminal utilizando todos los medios necesarios, sean proporcionados o no,
causando al paciente sufrimientos afiadidos a los ya padecidos y que no lograran evitar

su muerte. (Guzman, 2021)

e La adistanasia: significa no poner inconvenientes a la muerte y radica en dejar de dar

al enfermo medios que la retrasan cuando es inminente. (Fernandez, 2010)

e FEl suicidio asistido: consiste en proporcionarle a una persona los medios suficientes
para que pueda causarse la muerte. Es la autoliberacion llevada a cabo con la ayuda de

otra persona, que en el caso de ser un médico se llama suicidio médicamente asistido.

66



(Guzman, 2021)

El suicidio: todo acto por el cual un individuo se causa a si mismo una lesion, o un

dafio, con un grado variable de la intencidon de morir, cualquiera sea el grado de la

intencion letal o de conocimiento del verdadero movil. (Guzman, 2021)

El homicidio: cuando se produce la muerte a un hombre a manos de otro hombre que

no constituya, a su vez, figura autdbnoma privilegiada por otro tipo especifico. Es

necesaria, pues, la intervencion de dos sujetos, la relacion de causalidad entre la accion

y el resultado sea la muerte. (Guzman, 2021)

3.1.3.2 Derechos constitucionales implicados

e Derecho a la muerte en condiciones dignas

Este derecho esta relacionado con la capacidad de los individuos para recibir
una muerte que respete su dignidad y alivie su sufrimiento, especialmente en el
contexto de enfermedades incurables en etapa terminal. El concepto se basa en la
idea de que, cuando una persona se encuentra en una situacion en la que su vida se
ha vuelto insoportable debido a una enfermedad terminal, deberia tener la opcion

de optar por una muerte asistida que garantice el minimo sufrimiento posible.

Segun Nieto (2017), el derecho a una muerte digna se fundamenta en los

siguientes aspectos:

-Autonomia del Paciente: Este derecho se relaciona estrechamente con el principio
de autonomia, que sostiene que los individuos tienen el derecho de tomar decisiones
informadas sobre su propio cuerpo y vida. En el contexto de la eutanasia, esto
implica que los pacientes terminales deberian tener la capacidad de decidir como y

cudndo terminar su vida, especialmente si su situacion se caracteriza por un

67



sufrimiento incontrolable e irreversible. La autonomia del paciente, en este caso, se
manifiesta en su derecho a elegir una muerte asistida para evitar un final doloroso

y prolongado.

-Dignidad Humana: El derecho a una muerte digna también esta vinculado a la
nocion de dignidad humana. La dignidad implica que cada persona debe ser tratada
con respeto y consideracion, incluso en el final de su vida. Para quienes sufren de
enfermedades terminales y experimentan un sufrimiento prolongado, una muerte
asistida puede considerarse una forma de preservar la dignidad y una pérdida de

calidad de vida.

-Proteccion Contra el Sufrimiento Insoportable: En situaciones donde las opciones
médicas disponibles no pueden aliviar el sufrimiento del paciente, el derecho a una
muerte digna implica proporcionar alternativas para mitigar este sufrimiento
extremo. La eutanasia, en este contexto, se presenta como una medida para respetar
el derecho del paciente a evitar un final de vida lleno de dolor y malestar, en lugar

de enfrentar una muerte natural y prolongada que no ofrece alivio.

-Aspectos Legales y Eticos: La incorporaciéon de este derecho en el marco legal
implica considerar y equilibrar aspectos éticos y legales. En muchos paises, el
reconocimiento de este derecho conlleva la necesidad de establecer un marco
regulador claro que garantice que la decision de optar por la eutanasia sea tomada
con total libertad y en condiciones de maxima transparencia y respeto hacia el
paciente. Esto incluye la implementacion de salvaguardias para evitar abusos y

asegurar que la solicitud de eutanasia se realice de manera consciente y voluntaria.

-Derecho a la Informacion y Consentimiento: Para que el derecho a una muerte

digna sea efectivamente respetado, el paciente debe tener acceso a toda la

68



informacion relevante sobre su condicion médica y las opciones disponibles. Esto
incluye el derecho a recibir una explicacion completa sobre las alternativas de
tratamiento, los posibles resultados de la enfermedad y las implicaciones de elegir
la eutanasia. El consentimiento informado es crucial para asegurar que la decision

de optar por una muerte asistida sea tomada de manera consciente y sin coercion.

En resumen, el derecho a la muerte en condiciones dignas es un concepto que abarca
la autonomia del paciente, la dignidad humana, y la proteccién contra el sufrimiento
insoportable. Implica el reconocimiento legal de que, en casos de enfermedades terminales
con sufrimiento extremo, los pacientes deberian tener la opcion de elegir una muerte
asistida para preservar su dignidad y evitar un final de vida caracterizado por un dolor
prolongado. Este derecho requiere una consideracion cuidadosa de los aspectos éticos y
legales, asi como la implementacion de mecanismos que garanticen la libertad y la

integridad del paciente en el proceso de toma de decisiones.

e Derecho a la dignidad

Este derecho fundamental se centra en el respeto y la proteccion de la dignidad
inherente de cada ser humano, sin importar sus circunstancias particulares, capacidades o
condiciones. Segiin Davila (2021), el respeto a la dignidad humana se manifiesta en la
consideracion de cada persona como un individuo valioso por su mera condicion de ser

humano, en lugar de basarse en sus cualidades personales o situaciones especificas.

Aspectos claves del derecho a la dignidad:

-Valor intrinseco del ser humano: La dignidad humana se basa en el reconocimiento del
valor intrinseco de cada persona. Este valor no depende de las caracteristicas individuales,
el estado de salud o la condicion social, sino que es inherente a la condicion humana misma.

En el contexto de la eutanasia, esto implica que, incluso en el final de la vida, el respeto a

69



la dignidad del paciente debe ser una prioridad, asegurando que cualquier decision tomada,
incluyendo la de terminar la vida de manera asistida, se haga de forma que respete su valor

intrinseco como ser humano.

-Derecho a una muerte digna: En situaciones de enfermedad terminal y sufrimiento
extremo, el derecho a la dignidad se extiende al derecho a una muerte digna. Esto significa
que el paciente tiene el derecho a una muerte que minimice el sufrimiento y preserve su
dignidad hasta el final. La eutanasia, en este contexto, puede ser vista como una opcion
para cumplir con este derecho, al ofrecer una forma de poner fin al sufrimiento de manera

respetuosa y considerada.

-Proteccion contra el desprecio y la indignidad: El derecho a la dignidad también implica
la proteccion contra el trato indigno y el desprecio. En el caso de pacientes terminales, esto
incluye evitar que se les someta a sufrimientos innecesarios o a condiciones que
menoscaben su dignidad. La eutanasia puede ser vista como una medida para evitar la
indignidad que puede surgir de un sufrimiento prolongado, permitiendo que el paciente

muera con respeto y sin sufrimiento innecesario.

-Principio de igualdad y no discriminacion: El respeto a la dignidad humana exige igualdad
de trato y no discriminacion. Esto significa que todas las personas, independientemente de
su estado de salud o situacion, deben ser tratadas con el mismo respeto y consideracion. En
el contexto de la eutanasia, esto implica que el acceso a opciones que permitan una muerte
digna debe estar disponible de manera equitativa para todos los pacientes terminales, sin
discriminacion.

-Autonomia y consentimiento: La dignidad también estd vinculada al respeto por la
autonomia personal. En el proceso de eutanasia, esto se traduce en garantizar que el

paciente tenga la capacidad de tomar decisiones informadas sobre su propia vida y muerte.

70



El consentimiento informado es esencial para asegurar que la eleccion de la eutanasia sea

hecha de manera consciente y voluntaria, respetando asi la dignidad del paciente.

-Implementacion legal y ética: El reconocimiento y proteccion del derecho a la dignidad
en el contexto de la eutanasia requieren un marco legal y ético claro. Las leyes y
regulaciones deben garantizar que la préctica de la eutanasia se lleve a cabo de manera que
respete la dignidad del paciente, incluyendo medidas para asegurar que la decision sea
tomada libremente, que se proporcionen todas las alternativas de tratamiento disponibles,

y que se minimice el sufrimiento.

En resumen, el derecho a la dignidad implica el respeto incondicional por el valor intrinseco
de cada persona, el derecho a una muerte digna, la proteccion contra el trato indigno, y la
garantia de igualdad y no discriminacion. En el contexto de la eutanasia, este derecho exige
que cualquier decision sobre el final de la vida se tome de manera que preserve el respeto
y la dignidad del paciente, asegurando que la muerte asistida sea una opcién compasiva y

respetuosa ante el sufrimiento extremo.

e Derecho al libre desarrollo de la personalidad

Este derecho fundamental se refiere a la autonomia y libertad de los individuos para
definir y perseguir su propio proyecto de vida. Incluye la capacidad de tomar decisiones
sobre aspectos fundamentales de la vida, incluyendo la forma en que se enfrenta el
sufrimiento y el final de la vida. Segin Davila (2021), este derecho implica que cualquier
intervencion del Estado debe estar justificada constitucionalmente y orientada al bienestar

de la persona, respetando su libertad y autonomia en la toma de decisiones.

Aspectos claves del derecho al libre desarrollo de la personalidad:

-Autonomia Personal: El derecho al libre desarrollo de la personalidad esta profundamente

71



ligado a la autonomia personal, que es la capacidad de un individuo para tomar decisiones
informadas y expresar su propio proyecto de vida. En el contexto de la eutanasia, esto se
traduce en el derecho de una persona a decidir sobre su propio final de vida, en consonancia
con sus valores, creencias y deseos personales. Esto incluye la capacidad de elegir morir
de manera asistida si considera que su sufrimiento es intolerable y que esta opcion se alinea

con su concepto de una vida digna.

-Libertad de Eleccion: Este derecho garantiza que los individuos puedan ejercer
libertad en la configuraciéon de su vida, incluyendo decisiones relacionadas con su salud y
bienestar. En la eutanasia, la libertad de eleccion permite a los pacientes decidir si quieren
recibir ayuda para morir, especialmente en situaciones de enfermedad terminal y
sufrimiento extremo. La capacidad de tomar esta decision refleja el respeto por la

autonomia individual y la libertad de tomar decisiones sobre la propia vida.

-incluye sus aspiraciones, valores y metas personales. El derecho al libre desarrollo
de la personalidad asegura que las decisiones y acciones del individuo en relacion con su
vida, incluida su muerte, sean respetadas siempre y cuando no infrinjan los derechos de
otros. En el ambito de la eutanasia, esto implica respetar la decision de un individuo de
poner fin a su vida de manera asistida si considera que esto es lo que mejor se alinea con

su vision de una vida digna y plena.

-Intervencion Estatal y Justificacion Constitucional: Aunque el derecho al libre
desarrollo de la personalidad protege la autonomia individual, las intervenciones estatales
deben estar justificadas y orientadas al bien de la persona. Esto significa que cualquier
regulacion o restriccion impuesta por el Estado sobre la eutanasia debe estar respaldada por
una justificacion constitucional so6lida que garantice que tales medidas protejan los

derechos fundamentales y el bienestar de los ciudadanos. En otras palabras, el Estado debe

72



equilibrar la proteccion de la dignidad y el bienestar de los individuos con el respeto a su

autonomia y libertad personal.

-Equilibrio entre Derechos y Bien Comun: El derecho al libre desarrollo de la
personalidad debe equilibrarse con otros derechos y el bien comtn. En el contexto de la
eutanasia, esto implica que las decisiones sobre el final de la vida deben ser tomadas
considerando no solo la autonomia individual, sino también las implicaciones éticas y
sociales mas amplias. Las leyes y regulaciones deben garantizar que se respeten los
derechos individuales mientras se protege la integridad del sistema de salud y se asegura

que la practica de la eutanasia no se convierta en una norma inadecuada o abusiva.

-Proteccion Contra Coercion: Parte del derecho al libre desarrollo de la personalidad es la
proteccion contra la coercion y la presion indebida. En el &mbito de la eutanasia, esto
significa asegurar que la decision de optar por una muerte asistida sea tomada de manera
libre y voluntaria, sin influencia externa o presion indebida. Las leyes deben garantizar que
los pacientes puedan expresar sus deseos de manera auténtica y que se respeten esas

decisiones sin imposiciones externas.

En resumen, el derecho al libre desarrollo de la personalidad asegura que los
individuos tengan la autonomia y libertad para definir y perseguir su propio proyecto de
vida, incluyendo decisiones relacionadas con su salud y el final de la vida. En el contexto
de la eutanasia, este derecho implica el respeto por la capacidad de los pacientes para tomar
decisiones sobre su propia muerte, siempre que dichas decisiones sean libres, informadas

y estén en consonancia con su vision personal de una vida digna.

e Derecho a la vida digna

El derecho a la vida digna, segiin Davila (2021), implica no solo el derecho a la

existencia, sino a vivir en condiciones que respeten la integridad y el bienestar del

73



individuo, garantizando acceso a necesidades basicas como alimentacion, vivienda y salud,
asi como a cuidados paliativos que minimicen el sufrimiento. En el contexto de la
eutanasia, este derecho se manifiesta en el respeto por la autonomia personal y la decision
del paciente de optar por una muerte asistida si se encuentra en una etapa terminal con
sufrimiento extremo, asegurando que dicha decision sea tomada de manera informada y
libre, sin que se vea influenciada por factores externos como desigualdades
socioecondmicas. Ademas, el derecho a una vida digna exige un marco legal y ético que
garantice la practica segura y respetuosa de la eutanasia, el acceso equitativo a la atencion
médica, y el acompanamiento emocional necesario para enfrentar el final de la vida con la

mayor dignidad posible.

Aspectos claves del derecho a la vida digna:

-Condiciones de Vida Adecuadas: El derecho a una vida digna implica que las personas
tengan acceso a condiciones de vida que les permitan desarrollarse plenamente. Esto incluye
la garantia de necesidades basicas como alimentos, vivienda, salud y educacion. En el contexto
de enfermedades terminales y la eutanasia, esto se traduce en la necesidad de asegurar que las
personas en situaciones de sufrimiento extremo reciban atencion médica adecuada y respetuosa

que tenga en cuenta su dignidad.

-Autonomia y Control sobre el Propio Cuerpo: El derecho a una vida digna también
involucra el respeto por la autonomia personal y el control sobre el propio cuerpo. Esto significa
que los individuos tienen el derecho de tomar decisiones sobre su propio bienestar, incluyendo
el derecho a decidir sobre su tratamiento y, en su caso, sobre el final de su vida. En el contexto
de la eutanasia, este derecho se manifiesta en la capacidad de un paciente para optar por una

muerte asistida si considera que es la opcion mas digna para aliviar su sufrimiento.

74



-Proteccion contra el Sufrimiento Innecesario: Una vida digna también incluye la
proteccion contra el sufrimiento innecesario y la posibilidad de recibir cuidados paliativos que
minimicen el dolor y la angustia. El derecho a la vida digna en el contexto de la eutanasia
implica que los pacientes en etapa terminal tengan acceso a alternativas que les permitan evitar
un sufrimiento prolongado y extremo, considerando la eutanasia como una opcion para poner

fin a un sufrimiento que no puede ser aliviada de otras maneras.

-Respeto por la Decision del Paciente: En el ambito de la eutanasia, el derecho a una
vida digna incluye el respeto por las decisiones informadas del paciente respecto a su propio
final de vida. Esto implica que la decision de optar por la eutanasia debe ser respetada y
facilitada en la medida de lo posible, siempre que se tomen todas las precauciones para asegurar

que la eleccion sea libre y bien informada.

-Equidad en el Acceso a la Atencion: El derecho a la vida digna también demanda que
todos los individuos, independientemente de su condicién socioecondémica, tengan acceso
equitativo a la atencion médica y a opciones como la eutanasia, si estd legalmente permitida.
Esto asegura que las decisiones sobre el final de la vida no se vean influenciadas por factores

externos, como la falta de recursos o la desigualdad en el acceso a cuidados adecuados.

-Consideraciones Eticas y Legales: La implementacion del derecho a una vida digna en
el contexto de la eutanasia también requiere un marco legal y ético que garantice que la practica
se realice de manera segura y respetuosa. Las leyes y regulaciones deben asegurar que la
eutanasia se practique bajo estrictos estdndares éticos y con un enfoque en el respeto a la

dignidad del paciente, evitando cualquier forma de abuso o coercion.

-Acompanamiento y Apoyo Psicologico: La vida digna también abarca el apoyo

emocional y psicologico durante el proceso de enfermedad terminal. El derecho a una vida

75



digna implica que los pacientes reciban acompafiamiento psicoldgico y emocional adecuado,

ayudandoles a enfrentar sus ultimos momentos con la mayor paz y dignidad posible.

En conclusion, el derecho a una vida digna no solo garantiza la existencia, sino que asegura

que la vida se viva en condiciones de respeto y plenitud. En el contexto de la eutanasia, este

derecho subraya la importancia de respetar la autonomia del paciente y proporcionar opciones

para terminar el sufrimiento extremo, siempre dentro de un marco que proteja la dignidad y el

bienestar del individuo.

e Derecho a no ser sometido a tratos crueles e inhumanos

Para enfoque juridico (2020), es la valoracion del respeto a la integridad moral,
psiquica y fisica. Todas las personas tienen la proteccion legal de no soportar actos que, sin
llegar a ocasionar tortura, causen dolor, sufrimiento y estos afecten su dignidad. El derecho
a no ser sometido a tratos crueles e inhumanos, se fundamenta en la proteccion de la
integridad moral, psiquica y fisica de las personas, garantizando que ningtn individuo sea
sometido a actos que, aunque no constituyan tortura, causen dolor y sufrimiento extremos
que comprometan su dignidad. En el contexto de la eutanasia, este derecho implica que los
pacientes terminales no deben ser forzados a soportar sufrimientos prolongados e
insoportables sin posibilidad de alivio, y que las decisiones sobre su final de vida deben
garantizar que no se les someta a sufrimientos innecesarios. La eutanasia, entonces, se
presenta como una opcion para prevenir la prolongacion de sufrimientos que violen este
derecho, permitiendo a los pacientes una muerte digna y libre de dolor, en un entorno de
respeto y consideracion por su dignidad y bienestar. El marco legal debe asegurar que
cualquier practica relacionada con la eutanasia se lleve a cabo de manera ética y regulada,

respetando el principio de no causar dafio innecesario.

76



3.1.3.3 La medicina y la muerte

El tema en cuestion ha sido una preocupacion constante de la Iglesia Catdlica, la cual
nos ofrece un rico magisterio sobre la materia. Cito solamente a modo de ejemplo la Enciclica
de Juan Pablo II Evangelium Vitae, acerca del valor y el caracter inviolable de la vida humana,
asi como su Exhortacion Apostolica acerca del sentido cristiano del sufrimiento humano,
Salvificis Doloris, del Papa Francisco la Exhortacion Apostdlica Amoris Laetitia, sobre el amor
humano, de la Congregacion para la Doctrina de la Fe contamos con el documento
“Declaracion sobre la eutanasia”, y del Consejo Pontificio Cor Unum, con el documento
“Algunas cuestiones éticas relativas a los enfermos graves y a los moribundos”. El tema
también es tratado en el Nuevo Catecismo de la Iglesia Catolica, asi como en miultiples
discursos. El contexto proximo de este magisterio es el hecho que la medicina ha logrado en
este ultimo tiempo un desarrollo espectacular. En la actualidad esto ha posibilitado que técnicas
altamente sofisticadas y de alto costo permitan pronosticar la muerte con anticipacion y
prolongar el proceso que conducira inevitablemente a la muerte de una persona. Esta situacion
es de hondo contenido humano y ha de ser analizada cuidadosamente debido a las implicancias

antropologicas y éticas que lleva grabada (Chomali, 2020)

3.1.4 El derecho a la vida y la integridad de la persona

Navarro (2019) menciona que:

El médico esta encargado de prestar apropiadamente sus servicios a los pacientes
que tiene a cargo, omision que da por resuelto cierto perjuicio a éste y que significa
la violacion de su deber profesional; entendiendo que la mala praxis tiene dos partes

importantes:

a) El médico deje de cumplir con su deber

77



b) Como consecuencia del incumplimiento de su deber cause un perjuicio
definido al paciente, haciéndolo responsable del dafio ocasionado en razon de

que se hace pasible de reproche y de retribucion punitiva.

A. El derecho a la vida. El derecho a la vida es el centro de todos los valores y el
supuesto basico de la existencia de un orden minimo en la sociedad; razon por la que
nuestraConstitucion Politica del Estado en su articulo 2°, inciso 1, taxativamente considera

que toda persona tiene derecho a la vida, bien juridico protegido por el Estado.

B. Derecho a la integridad de la persona. La constitucion reconoce la integridad
moral, psiquica yfisica de la persona. Lo propio hace la Convencién Americana sobre los
Derechos Humanos,en su articulo 5: “toda persona tiene derecho a que se respete su

integridad fisica, psiquica y moral”.

Derecho a morir, autonomia y vidas inutiles.

En el fondo de las discusiones sobre la posible permisividad legal, despenalizacion, o
abierta legalizacion de las conductas eutanasicas, estan dos ideas basicas: -El derecho a
determinar el momento de la propia muerte, por una exaltacion sin limites del principio bioético
de la autonomia del paciente. - El derecho de la sociedad de intervenir en el proceso del morir,
por el principio utilitarista de relacion entre costes y beneficios, no entendido en cuanto a la
mera distribucion y aplicacion de unos recursos econdémicos escasos en un sistema sanitario
publico, sino en una politica sanitaria que afirma la no intervencion médica en determinados
supuestos de enfermedad atendibles dentro del sistema publico, o la no utilidad social de
determinadas prestaciones sanitarias por la "calidad de vida" del paciente. En cuanto a la
autonomia, es preciso darle su mas pleno sentido y respetar ese principio, garantia de la libertad
personal. En este sentido, tienen plena actualidad las declaraciones de voluntad expresa por

parte de los pacientes de que no se utilicen medios desproporcionados en caso de presentarse

78



una situacion limite en la actuacion médica. Son muy variados los documentos escritos que se
extienden para la determinacion de ese consentimiento informado del paciente ante la
intervencion médica, y también para evitar el posible encarnizamiento terapéutico. Pero la
cuestion ahora no es exactamente ésta, sino los posibles documentos escritos por el paciente

que pudieran solicitar de modo expreso la eutanasia, como ayuda al suicidio (Leon, 2019).

En este caso, es necesario entender ese principio de autonomia en relacion con los
demas principios basicos en bioética, que resultan dafados en esa exaltacion unilateral de la
libertad absoluta del paciente: los principios basicos en toda intervencién médica son los de no
maleficencia y de justicia; y en un segundo término, los de autonomia y beneficencia. Si en
una relacion médico-paciente normal no tienen por qué plantearse conflictos entre estos
principios, en el caso de la demanda de ayuda al suicidio por parte del paciente -o del sistema
sanitario- si existe una clara contradiccion entre el principio de autonomia y el de no
maleficencia, por lo que debe prevalecer este ultimo en una adecuada relacion de prioridades”

(Gracia, 2019).

Por otra parte, no existe un "derecho a la propia muerte", que supone considerar la vida
como un bien patrimonial mas, negando la dignidad que tiene por si misma y no por su relacion

a su poseedor, que no propietario (Kass, 2020).

En el segundo caso, el principio utilitarista, que aspira a generar el maximo beneficio
para la mayor cantidad de personas segun los recursos disponibles, se vuelve fundamental al
disefiar cualquier politica de salud o al estructurar la atencion médica. Pero no puede servir
para encubrir una mentalidad eugenésica, de un utilitarismo llevado al extremo, que considera
cada vez mas a la medicina como una ciencia al servicio de una sociedad perfecta integrada
por individuos sanos, donde la eutanasia seria una accién médica mas 15 So6lo desde una ética

personalista puede encuadrarse el principio de utilidad en una relacion equilibrada con los

79



demas principios y con el respeto debido a la dignidad de la persona y del paciente (Palazzani,

2020).

Si la medicina predictiva o la futura terapia genética pueden suponer una auténtica
revolucion de la medicina al servicio de la atencion sanitaria de la persona, antes incluso de
que sea un 'paciente', también la mentalidad eugenésica puede pretender ponerlas al servicio
de esa degradacion que supondria eliminar unas vidas por considerarlas "inutiles" para la
sociedad o el sistema sanitario, o "excesivamente costosas" en relacion a su "mala calidad de

vida" entendida asi por su utilidad social (Menzc, 2020)

Sélo en este sentido pueden entenderse algunas de las propuestas eutanasicas, que
comienzan por los enfermos en coma y los terminales, y se amplian gradualmente a los
enfermos graves incurables y los enfermos crénicos, con su consentimiento o sin él, como ya
se apunta actualmente en determinados casos de deficientes mentales, diagnostico prenatal,

neonatos con deficiencias, e incluso adultos" (Shewman, 2019)

A veces se identifica la eutanasia con la modalidad no consentida. En otras ocasiones,
por el contrario, se equiparan los casos de muerte a peticion. La primera porque, como indica
J. Feinberg, "el tipo mas frecuente de eutanasia ocurre en los hospitales, donde los pacientes
solicitan que se termine o se interrumpa el tratamiento que les mantiene con vida". La segunda
razon es que a menudo se utiliza el término eutanasia para referirse a situaciones en las que una
persona que no ha solicitado morir es desconectada de las maquinas o privada de los
medicamentos que le permiten seguir con vida, como en el caso de un coma. irreversible.
Ademés, en relacion con esta segunda clasificacion, establecer el consentimiento (incluso la
solicitud) Considerar al sujeto pasivo como un elemento definitorio de la eutanasia equipararia
este acto unicamente al auxiliar al suicidio, desestimando que la intervencion de quien asiste

al suicidio puede estar motivada por intereses personales. En cambio, en el caso de la eutanasia,

80



quien proporciona asistencia normalmente lo hace por compasion. Pero esto nos lleva al tercer

elemento a considerar los moviles (Gascon, 2020)

Una de las principales imprecisiones que caracterizan el confuso concepto de eutanasia
tiene que ver con el tipo de moviles que animan esa conducta. Por un lado, dado que el término
eutanasia evoca etimoldgicamente la nociéon de una muerte "dulce", parece implicar la
intencion de evitar el sufrimiento, es decir, razones piadosas. No obstante, en contraste con esta
interpretacion, es interesante notar que, el término también evoca (o se relaciona con)
conceptos como homicidio, asesinato, genocidio y campos de exterminio, entre otros. Por
supuesto, en principio no hay nada que impida definir el concepto de diversas maneras. Sin
embargo, vincular la eutanasia con el homicidio o el asesinato no contribuiria al debate
principal, ya que implicaria descalificarla por completo. Si realmente queremos discutir la
justificacion de la eutanasia, debemos ser capaces de diferenciarla de estas formas criminales,
y esta distincion puede establecerse en base a los motivos que impulsan al individuo cuya
accion causa la muerte de otra persona. En concreto, la eutanasia implica causar la muerte de
alguien, ya sea por accidon u omisién, con el propdsito de beneficiarlo, es decir, en
consideracion a su bienestar, ya sea actuando a peticion de la persona o sin su consentimiento.
En resumen, se puede considerar una conducta de eutanasia cuando la motivacion detras de

ella es la piedad, la compasion, la humanidad, o como se prefiere denominar (Gascon, 2020).

Sin embargo, causar la muerte de alguien en beneficio de esa persona solo tiene sentido
cuando la muerte se considera un bien para ella, o, dicho de otra manera, cuando la vida se ha
transformado en un mal, cuando ya no se considera digna. Por esta razon, la eutanasia, al menos
tal como se interpreta en la actualidad, no se relaciona con la idea de una muerte digna, sino
con el fin de la vida en circunstancias donde esta ya no es digna y no hay esperanza. Por ello,

identificar los elementos que definen la dignidad (o indignidad) de la vida es, precisamente, la

81



cuestion fundamental. No es casualidad que este sea el aspecto que polariza y divide las

opiniones sobre la eutanasia (Gascon, 2020).

3.1.5 La ética en la eutanasia

El fenémeno de la eutanasia ha sido examinado desde dos perspectivas filosoficas,
compuestas por cientificos y religiosos que fundamentan sus posturas en las creencias y
conocimientos que sus contemporaneos, como seres sociales, han cultivado hasta ese
momento. Estas corrientes invocan la dignidad humana tanto para respaldar como para
oponerse a la practica. Aquellos que la defienden sostienen que la dignidad del paciente se
encuentra en el derecho a decidir de manera libre cuando desea morir. Para sus detractores,
la dignidad humana es oponerse a este derecho por considerarlo una arbitrariedad humana
frente a un asunto exclusivamente divino para algunos y exclusivamente cientifico-legal

para otros (Creagh, 2022).

La ética en la eutanasia puede ser abordada desde diversas perspectivas filosoficas y
juridicas. A continuacion, se examina como el naturalismo y el positivismo abordan este

tema:

El naturalismo, basado en la idea de que la ética debe derivarse de la naturaleza
humana y los valores intrinsecos a la vida, suele enfocar la eutanasia en términos de la
naturaleza del sufrimiento y la dignidad inherente a la vida humana. Desde esta perspectiva,
la eutanasia se cuestiona éticamente si se considera que va en contra de los principios
naturales que valoran la vida y el sufrimiento. La ética naturalista podria centrarse en la
importancia de encontrar formas alternativas de aliviar el sufrimiento, sin recurrir a la
muerte, y en asegurar que cualquier decision sobre el final de la vida esté alineada con un

respeto profundo por la dignidad humana y el valor inherente de la vida.

El positivismo juridico, que se enfoca en el derecho positivo y las normas establecidas

82



por las instituciones legales, aborda la eutanasia desde una perspectiva normativa mas que
¢tica. Desde esta perspectiva, la cuestion central es si la eutanasia debe ser legal o no,
basandose en la codificacion de leyes y normas y en el consenso social sobre su regulacion.
El positivismo juridico examina si la legalizacion de la eutanasia esta en conformidad con
las leyes vigentes y si dichas leyes reflejan la voluntad de la sociedad y los principios de
justicia establecidos. En lugar de evaluar la eutanasia desde un punto de vista moral o
natural, el positivismo se enfoca en la necesidad de que exista una legislacion clara y
coherente que regule la practica de la eutanasia, asegurando que se realice de manera
ordenada y conforme a los derechos y protecciones legales. El positivismo, por lo tanto, se
ocupa mas de la viabilidad y la justificacion legal de la eutanasia que de sus implicaciones
¢ticas en términos de la naturaleza de la vida y el sufrimiento. Ambas perspectivas ofrecen
marcos distintos para abordar la ética en la eutanasia, con el naturalismo enfatizando el
respeto por la vida y la dignidad humana desde un punto de vista mas filosofico y el
positivismo centrado en la legalidad y el consenso social en la regulacion de esta practica

(Creagh, 2012).

3.1.5.1 La eutanasia y las practicas relacionadas con la muerte en diversas

culturas.

Se llevara a cabo un estudio de distintas culturas en relacidon con la eutanasia, a
descubrir desde la antigiiedad hasta la actualidad. Este analisis permitird una comprension mas
profunda de como la humanidad ha enfrentado la muerte y de como, para muchos, se trata de
asistir a otros a través de medicinas o conocimientos para que puedan fallecer sin sufrimiento.
Para algunas culturas indigenas, a las personas que estaban a punto de morir las exponian al
humo del fuego ardiente lo que producia que la persona fuera perdiendo el conocimiento hasta

el punto de morir (Drane, 2019). Para los nomadas las personas que ya no daban la capacidad

83



de seguir se marchaban solas para morir, es decir se creian ya un estorbo o impedimento para
el resto de la comunidad, ya que los nomadas no tenian entre sus miembros personas con
discapacidades, y seglin parece utilizaban la ley de la selva: sobrevivian los mas fuertes (Drane,

2019)

Drane (2019) entre sus lineas nos muestra que: En algunas culturas indigenas
latinoamericanas habia un aliviador tribal del dolor, que realizaba este trabajo en realidad
rompiendo la espalda de las personas que sufrian. Al llevar a cabo este proceso, aliviaba el
sufrimiento y, al mismo tiempo, provocaba la muerte del paciente. Cuando las vértebras
estaban fracturadas, el encargado de aliviar el dolor colocaba al paciente sobre su espalda, hacia
la sefial de la cruz sobre su cuerpo y recitaba ciertas oraciones. Posteriormente, el cuerpo se

entregd a la familia (p. 186).

En otras culturas también tenian la necesidad de ejecutar a los niflos pequenos cuando
las comunidades necesitaban huir por causa de amenazas o persecuciones politicas, también lo

hacian para demostrar la supremacia frente a otros pueblos (Drane, 2019).

En las culturas griegas y latinas la eutanasia era mas bien conocida como un estado
mental, era una forma de morir mas no de quitar la vida, es decir no se identificaba propiamente
con matar, se consideraba como algo natural a lo cual habia que ayudar como parte de un
proceso de morir bien, en si no era visto como malo moralmente el acto de ayudar a morir a

otro (Drane, 2019).

En la cultura griega, se pueden observar distintas perspectivas de varios filésofos o
corrientes filosoficas sobre como realizar una muerte activa, es decir, aquella que es inducida
por otra persona. Por ejemplo, los pitagoricos sostenian que el sufrimiento al comienzo y al
final de la vida tenia un sentido. Consideraban que cada vida poseia una duraciéon natural que

debia ser respetada, lo que implicaba que poner fin a la vida prematuramente era un error. Para

84



Platon cuando una persona era incapaz de contribuir con el estado habia que removerlos
negandoles toda ayuda médica, es decir si tenia algin tipo de discapacidad no era visto con

buenos ojos por el movimiento Platonico (Drane, 2019).

En la cultura griega, se pueden observar distintas perspectivas de varios filosofos o
corrientes filosoficas sobre como realizar una muerte activa, es decir, aquella que es inducida
por otra persona. Por ejemplo, los pitagdricos sostenian que el sufrimiento al comienzo y al
final de la vida tenia un sentido. Es visto como un acto de cobardia porque morir valientemente

es hacerle frente a la muerte, no ceder ante ésta (Drane, 2019).

Para los estoicos, era importante establecer ciertos limites al momento de decidir
quitarse la vida, con el fin de prevenir actos impulsivos. Cada individuo podia evaluar su propia
muerte en funcidn de sus necesidades, como, por ejemplo, en casos de enfermedades incurables
o dolor intenso. Sin embargo, también debian considerar las repercusiones sociales que podria
conllevar esa decision. Es decir, esta tenia que ser una decision razonada, aunque fuese comun
quitar la vida en estas culturas habia que pensarlo muy bien, no se podia hacer como un acto

de huir de la responsabilidad social. (Gajo, 1997)

Drane (2019) nos muestra de una forma muy explicita como las culturas cristianas

aprobaban ciertas practicas dentro de sus comunidades:

En la cultura cristiana se aprobaron ciertas practicas de la era pagana porque satisfacian
los estandares de la moralidad de la ley natural. Lo que entendemos como eutanasia pasiva se
consolida como la practica moral predominante dentro del cristianismo. Cuando un tratamiento
no es efectivo, debe ser descartado. De hecho, la eutanasia activa también era aplicada a los
soldados heridos en combate. Tras las batallas, era habitual que los campos estuvieran llenos
de hombres moribundos para quienes no habia asistencia médica disponible. A menudo, estos

hombres se encontraban tendidos, moribundos y gimiendo de dolor. En muchas ocasiones, eran

85



sus propios compaferos quienes, impulsados por la compasion, les daban el golpe final. En
efecto, esta herramienta era conocida como "misericordia". El acto en si se denomina estocada

de misericordia o acto de gracia (Drane, 2019).

A lo largo de un extenso periodo, la eutanasia fue vista como un recurso para mitigar el
sufrimiento, considerandose moralmente positivo, ya que permitiria ayudar a aquellos que se
encontraban en situaciones de dolor a morir de una manera mas digna, facilitando su transicion
para que no tuvieran que soportar tanto sufrimiento. En muchas culturas, este acto era llevado
a cabo por los misticos, quienes eran los responsables de realizar esta practica, aunque no
disfrutaran de mucho respeto ni de un estatus social elevado. Luego entraron en acciéon los
médicos, y es alli donde empieza la medicalizacion de la practica y cuando esto sucedié cambio

bastante el panorama con respecto a la eutanasia. (Drane, 2019)

Averroes siguid a Platon al recomendar que las personas con enfermedades incurables
no se les brindara ayuda médica, mas bien se debe permitir que el paciente muera, segin esto
Averroes entendié que debia haber una eutanasia pasiva, al no maltratar a los pacientes con
tratamientos inutiles cuando la persona estaba a punto de morir, es decir no extender este

proceso. (Drane, 2019).

En la cultura judeocristiana, aunque se mostrd un respeto hacia la cultura griega, se
argument6 que la vida es un regalo de Dios y una manifestacion de la providencia divina. Se
lleg6 a la conclusion de que la muerte y el sufrimiento son parte del plan que Dios ha
establecido. Para esta tradicion, el sufrimiento se acepta como una imitacion de Cristo y un
ejercicio de virtud, y se considera que, como cristianos, estan llamados a soportar el dolor. La

muerte es vista como un precursor de la resurreccion y de la felicidad eterna (Drane, 2019).

Santo Tomas apoy0 la posicion de Agustin, que sostiene que Dios tiene autoridad sobre

todas las cosas y es el propietario de toda la vida humana. Esta perspectiva se fundamentaba

86



en la vision de Aristoteles, quien afirmaba que poner fin a la vida mediante medios que no son
naturales viola el deber que se tiene hacia la sociedad. Santo Tomas vio el suicidio como un
acto inmoral en relacion con la ley divina y la ley natural. También entendia que una buena
muerte era una muerte tranquila y aceptada (Drane, 2019). Para los cristianos el alivio de los
moribundos y la ayuda a morir mejor se hace desde la imitacion de Jesus, es decir desde la
oracién y el abandono a las manos del Padre porque de El proviene todo y a El ha de volver

(Drane, 2019).

Tomas Moro se refirié a la liberaciéon como un método para alcanzar una buena muerte,
es decir, un paciente podia liberarse o ser liberado para poner fin a su sufrimiento y alcanzar la
plenitud. Mas tarde, los reformadores protestantes sostuvieron que quitar la vida era lo opuesto
a la fe y que, sin fe, no existia posibilidad de salvacion. En la época del renacimiento los
protestantes argumentaron que el sufrimiento y la enfermedad eran producto del pecado

original y este se recibia como castigo. (Drane, 2019)

En la época moderna los tedlogos catdlicos aprobaron medicamentos para el dolor,
aunque estos sumieran al paciente en un suefio tan profundo que llevara a la muerte, también
expusieron dos métodos uno ordinario y otro extraordinario y apuntaba a que el paciente
utilizara el método ordinario como forma de morir dignamente (Drane, 2019) Con el paso del
tiempo siempre la cultura cristiana defendera la vida desde el mandamiento de no matar, pero
se aclara en este punto que también han cometido errores y en algunas épocas han estado de

acuerdo con la eutanasia de una forma indirecta.

En el siglo XX, el paciente fue completamente despojado de su humanidad y rodeado
de maquinas que sostenian su vida, dejando atrés la figura del sacerdote que podria acercarlo a
Dios. Esto resulté en una muerte solitaria y desamparada en una camilla, conectada a varios

dispositivos, pero desconectado de Dios, en contraste con las ensefianzas de la cultura cristiana

87



a lo largo de la historia. La eutanasia fue un problema social en aquellas sociedades primitivas
en que se practicaba la eliminacién de vidas consideradas inutiles, costumbre que estuvo
admitida respecto a los recién nacidos con malformaciones o los ancianos en distintos pueblos
de la antigiiedad, hasta que la influencia del cristianismo acabd con tales practicas inhumanas

(Drane, 2019).

Con la aparicion del cristianismo, la eutanasia dejo de ser un asunto de debate social
hasta el siglo XX, cuando algunos intentaron reactivarlo en su busqueda por legalizarla. Desde
la década de 1930, han surgido organizaciones que abogan por la eutanasia, como la Asociacion
por el Derecho a Morir Dignamente. Ademas, se han propuesto diversas leyes que permitirian
esta practica, aunque generalmente han sido rechazadas en varios paises. No obstante, la
postura favorable hacia la eutanasia de estos grupos minoritarios, junto con una mentalidad que
relativiza el respeto que se le debe al ser humano (como se refleja, por ejemplo, en el tema del
aborto), esta penetrando en la sociedad. Esto estd resurgiendo la eutanasia como un tema de
discusion social que habia sido superado durante siglos. Los proponentes de la eutanasia
argumentan que la enfermedad, la discapacidad o la vejez de algunas personas han llegado a
un punto en el que esas vidas se consideran sin propdsito, inutiles e incluso una carga
significativa, no solo para sus familiares y seres queridos, asimismo, esto afecta a las finanzas
publicas, que deben afrontar altos costos en servicios de salud de la Seguridad Social y en
varios subsidios, lo que representa una carga para los contribuyentes. Ademads, estas
circunstancias se ven amplificadas por los avances en la investigacion cientifica, que han
logrado aumentar notablemente la esperanza de vida de la poblacion. Por lo tanto, el Estado
tiene el derecho e, incluso, la responsabilidad de evitar que el peso del sostenimiento de estas
vidas sin sentido. El resultado de esta medida tendrd un impacto positivo en el bienestar de la
comunidad en su conjunto, lo que representa una forma. El argumento de las vidas

improductivas, por razones faciles de comprender, nunca se plantea en los inicios del debate

88



social sobre la eutanasia, pero tampoco faltan quienes, en foros restringidos o en ambientes

académicos (Drane, 2019).

3.1.5.2 La religion y la eutanasia.

La religion se considera una conviccion que acompaia al individuo, y muchas personas
la ven como el propdsito de su existencia o como una busqueda de respuestas mas alla de la
muerte. Por lo tanto, cada religion busca respuestas de manera independiente para diversas
acciones, algunas de las cuales son aprobadas por unas y rechazadas por otras, como el ayuno
o la prohibicion de trabajar los sdbados. El primer religioso en manifestarse fue el sefior Santo
Tomas Moro quien describio el estado ideal del médico en su famosa obra la Utopia en la que
expresa “prestar a los moribundos todo cuidado y solidaridad”, pero el mismo religioso también
consideraba que en los casos de dolores extremos se deberia de recomendar el fin a su vida,
aun siendo este un religioso, con la ideologia que la vida lo es todo y atentar en contra de ella
es un pecado imperdonable para el sefior, aun con estos pensamientos de la época, Santo Tomas
expuso sus ideales a favor de la eutanasia, asi lo afirmo Maria Castellon en su obra Analisis de

la Eutanasia (Ayala & Rendon, 2022).

En la actualidad, el Papa es la mdxima representacion de la Iglesia catdlica, y quienes
ocupan este cargo expresan su postura religiosa sobre diversos temas controversiales que
surgen en el mundo, siendo la eutanasia uno de ellos. Este debate gira en torno al derecho a la
vida y la percepcion del alma en relacion con la divinidad, llevando a los catolicos a reflexionar
sobre lo sagrado otorgado por Dios. A lo largo de los afios 1876, 1939 y 1958, Pio XII se
pronuncid en varias ocasiones sobre la eutanasia, y, como era de esperarse, su postura fue de
firme rechazo. El Papa afirmé que "Dios es el unico soberano de la vida humana, y el hombre
es solo su administrador, sin la capacidad de disponer de ella". Ademas, el Santo Oficio

condend la eutanasia eugenésica que se practicaba durante el régimen del nacional-socialismo

89



en Alemania, donde se sentencié a muchos debido a sus diferencias fisicas y psiquicas, las
cuales eran consideradas por la ideologia nazi como "una carga y un obstaculo". para el

progreso y desarrollo de la Nacion"(Ayala & Rendon, 2022).

En su carta Samaritanus Bonus, el Papa Francisco aborda el cuidado cristiano que se

debe brindar a los pacientes:

La inviolabilidad de la vida representa una verdad fundamental de la ley moral natural
y es un pilar esencial del sistema juridico. Al igual que no se puede consentir que alguien se
convierta en nuestro esclavo, incluso si lo solicita, tampoco se puede optar por perjudicar
directamente la vida de una persona, aun cuando esta lo demande. Asi, eliminar a un paciente
que solicita la eutanasia no implica reconocer ni valorar su autonomia; mas bien, representa
una negacion del significado de su libertad, que se encuentra gravemente afectada por la
enfermedad y el sufrimiento. También se desestima el valor de su vida, privandolo de cualquier
oportunidad de conexién humana, de proposito en su existencia y de desarrollo. Ademas, se
toma la decision sobre el momento de la muerte que le corresponde a Dios. Por ello, se sostiene
que "el aborto, la eutanasia y el suicidio deliberado degradan la civilizacion humana,
deshonrando mas a quienes los practican que a sus victimas, y son completamente contrarios

al respeto que se debe al Creador" (PAPA Francisco, 2020)

El Papa Pio XII representante de la Iglesia Catdlica, demostro que la eutanasia indirecta
era legitima. En este sentido, expreso que “si la administracion de narcoticos genera dos efectos
diferentes: por un lado, el alivio del dolor y, por otro, la reduccion de la vida, entonces su uso
es permitido”. Asi, se presentan dos posturas opuestas: una en contra de la eutanasia y otra a
favor, a pesar de que ambas provienen de “representantes de la iglesia” y del deseo divino. No
obstante, se ha encontrado una declaracion oficial sobre la postura de la Iglesia, emitida el 5 de

mayo de 1980. En este documento, se hace hincapié en la “inviolabilidad de la vida humana”,

90



sosteniendo que “nadie puede atentar contra la vida”. de un inocente sin violar un derecho
fundamental, irrenunciable e inalienable”. Como consecuencia de esta afirmacion, la Iglesia
Catolica rechaza la practica de la eutanasia con el fin de “eliminar de manera definitiva los
ultimos sufrimientos o de evitar que los nifios con alguna enfermedad fisica o mental, asi como
los adultos que padecen enfermedades mentales o incurables., tengan que soportar una vida
llena de desdichas, que podria extenderse durante afios y generar cargas excesivamente pesadas
para la familia. Por ultimo, dentro de este acépite afirma que es inadmisible poner fin a la vida
de un enfermo y que por consiguiente rechaza cualquier tipo de Eutanasia practicada (Ayala &

Rendon, 2022).

El segundo punto abordado en el acta oficial de la Iglesia se refiere al “derecho de morir
con total serenidad, conservando la dignidad humana y cristiana”. En este precepto se establece
que ni los médicos ni los pacientes tienen la autoridad para decidir sobre la prolongacion de la
vida. Asimismo, no se hace referencia a ninguna técnica especifica para extender la existencia
de una persona, pero se subraya el peligro de que una intervencién médica pueda transformarse
en un mero tecnicismo que propicie abusos hacia el paciente. Es menester mencionar que no
usa términos como medios ordinarios y extraordinarios, sino conceptos mas adecuados de
medios “proporcionados” y “desproporcionados”, aclara que para establecer que medio se esta
usando debe analizar otros factores, tales como; “el tipo de terapia, el grado de dificultad y de
riesgo que comporta, los gastos necesarios y las posibilidades de aplicacion con el resultado
que se puede esperar de todo, ello teniendo en cuenta las condiciones del enfermo y sus fuerzas
fisicas y morales”, por consiguiente el resultado de estas pendientes puede dar como resultado
un medio proporcionado para un individuo y desproporcionado para otro (Ayala & Rendon,

2022).

91



Un aspecto adicional que se destaca en la carta oficial de la Iglesia es la afirmacion de
que “es licito conformarse con los medios normales que la medicina puede ofrecer”. Aqui se
introduce una perspectiva interesante, ya que, aunque la eutanasia se define como una accion
o inaccion destinada a poner fin al sufrimiento de un paciente, la Iglesia sostiene que la inaccion
no equivale a eutanasia o suicidio. Esto implica que la persona enferma acepta la condicion
humana que Dios le ha otorgado y que se debe evitar que un médico aplique tratamientos
desproporcionados. Ademas, se argumenta que esta postura también puede ayudar a prevenir
que la familia o la sociedad. En ultimas hizo referencia a que toda la discusion ética sobre la
eutanasia debe de situarse en la dificultad de la sociedad actual para asumir e integrar el hecho
de la muerte y la del hombre actual para aproximarse al enfermo terminal y acompaiiarle en

sus angustias y sufrimientos (Ayala & Rendon, 2022).

En su alocucion del 20 de diciembre de 1981, Juan Pablo II expresé que, desde la
perspectiva de la fe, la vida es un periodo de gracia en el que Dios examina el corazon y la
mente de las personas a través del compromiso diario de creer. Tiempo de gracia en el que cada
uno esta llamado a enriquecerse dandose de valores duraderos para la eternidad, que estara
marcada para siempre por la medida de amor que hayamos conseguido expresar aqui abajo.
Asi, pues, la vida es un bien precioso en su conjunto y en cada una de sus partes. El que gasta
las propias energias para defenderla, para establecer su normal eficiencia, para promover su
pleno desarrollo, adquiere el derecho al agradecimiento de todos sus semejantes. Por el
contrario, quien se atreve de cualquier modo a atentar contra ella, se mancha con grave crimen
e incurre en la severa condenacion del juez inapelable que es la conciencia, espejo de Dios”
(Castellon, 2021) asi lo menciona Maria Castellon en su escrito Analisis de la Eutanasia. Por
ultimo el actual Papa Francisco en el afio 2014 se manifesto frente a la Eutanasia en una reunion
de la asamblea de la Pontificia Academia para la Vida, en la cual expreso: “la falta de salud o

una minusvalia no son una buena razén para excluir, y ain menos para eliminar a una persona”,

92



es claro que para la religion la eutanasia no es una opcion que deberia de escoger una persona
si busca de Dios, pues al realizar esta decision deberia de tener en cuenta que en el mas alla
debera de estar temeroso de Dios, pues ain en la enfermedad el ser humano debe tener la
obligacion de buscar la felicidad, pues este sentimiento no depende de una situacion
economica, de salud o de otras dependencias del ser humano, sino de la fe (Ayala & Rendén,

2022).

3.1.5.3 Prolongacion de la existencia Vs Disminucion de la dignidad: los avances

tecnologicos frente a la enfermedad

En respuesta a las posturas contrarias a la eutanasia, que argumentan que la solucién
radica en intensificar la lucha contra la muerte y la enfermedad mediante avances cientificos y
el desarrollo de la medicina paliativa, en el nuevo contexto en el que se manifiesta el fendémeno
de la muerte, aunque se han logrado avances técnicos y tecnologicos significativos que
permiten salvar vidas en situaciones criticas y prolongar la existencia de muchos pacientes de
maneras que antes eran impensables, también hay que considerar que, en ciertos casos, estos

procedimientos pueden “extender y multiplicar el sufrimiento del moribundo”(Duran, 2020)

En este contexto, es fundamental considerar el anélisis realizado por Maria Angeles
Durén, quien, al examinar diversos estudios sociologicos llevados a cabo en Espafia por
diferentes instituciones (CIS, CIRES y ASEP, entre otras) sobre temas como la muerte, el
testamento vital y la eutanasia, concluye que “la aspiracién a una buena calidad de vida se
extiende de manera natural hacia el deseo de una buena calidad de muerte”. En esta linea, las
opiniones y actitudes de la sociedad espafiola tienden a ser favorables hacia la practica de la
eutanasia en determinadas circunstancias, mostrando un rechazo a su prohibicion (Duran,

2020).

93



Para esta autora la muerte es un acontecimiento del que se tiene certeza que sucedera,
aunque resalta que, durante el siglo XX, los cambios tecnologicos y sociales han posibilitado
que los bordes naturales de la vida, esto es, el nacimiento y la muerte, se modifiquen, aunque
respecto de la ultima frontera indica que el “Gnico gran cambio que realmente ha tenido lugar

es su aplazamiento, el incremento general de la esperanza de vida” (Duran, 2020)

Sin embargo, sefiala que la opinién publica ha revelado un cambio al respecto, pues en
paises como Holanda y Bélgica, se han aprobado cambios legales que reconocen la autonomia
de los pacientes terminales para decidir sobre su propia muerte, criterio que en su opinién esta
adquiriendo una fuerza progresiva al punto que esta extendiéndose a otras sociedades (Duran,

2020).

3.1.6 La eutanasia a nivel mundial

3.1.6.1 El caso de Bélgica

La Ley de Eutanasia belga entr6 en vigor el 23 de septiembre de 2002, cuyo articulo
segundo define eutanasia como «el acto, practicado por un tercero, que pone intencionalmente

fin a la vida de una persona a peticion suya» (Lampert, 2019).

1) Los articulos 4 y 5 de la ley mencionada delinean las condiciones y el
procedimiento a seguir para llevar a cabo la eutanasia. De este modo, el médico
que realiza este procedimiento no sera considerado culpable siempre que se
cumplan los siguientes requisitos: la solicitud debe ser presentada por un adulto,
un menor emancipado o un menor con capacidad de discernimiento, y debe
hacerse de manera consciente en el momento de la solicitud, garantizando que
sea voluntaria, se repita en varias ocasiones y no esté sujeta a presiones externas;

Ademas, el paciente debe encontrarse en una situacion de desesperacion, con

94



2)

3)

un sufrimiento fisico o psicologico constante e insoportable que no pueda ser
aliviado de ninguna manera, y que esta situacion sea consecuencia de una
enfermedad o condicidon grave e incurable. Ademas, en el caso de un menor
capaz de discernir, es necesario que se encuentre en una situacion terminal que

resultard en la muerte en un futuro cercano (Lampert, 2019)

En cualquier circunstancia, el médico debe cumplir con los procedimientos y
las condiciones establecidas en la ley, asi como con una serie de requisitos
informativos, por ejemplo. informar al paciente sobre su estado de salud y su
prondstico, dialogar con el mismo sobre su peticion de eutanasia y discutir las
posibilidades terapéuticas aun posibles, asi como las posibilidades que ofrecen
los cuidados paliativos y sus consecuencias; certificar el caracter permanente
del sufrimiento fisico o psiquico del aquejado y de su voluntad reiterada;
consultar con otro médico sobre el caracter grave e incurable de la enfermedad,
informadndole de los motivos razones de esta consulta; o si el paciente asi lo

desea, comentar la peticion con los parientes que indique (Lampert, 2019)

La norma belga dota de validez a las declaraciones anticipadas que sean por
escrito, en que la persona manifiesta su voluntad en relacion a la eutanasia, para
el supuesto de que se encuentre inconsciente y sufra una lesion o enfermedad
grave, incurable e irreversible. Ademas, también incluye un procedimiento de
notificacion y control a posterior, que se realiza ante la Comision Federal para
la evaluacion y supervision de la aplicacion de la Ley, a la cual el médico que
practico la eutanasia tiene que remitir el registro correspondiente dentro del
plazo de cuatro dias habiles; si la Comisién considera que las condiciones

legales no se han satisfecho, debera enviar el expediente al Ministerio Publico

95



para que proceda a su investigacion. (Lampert, 2019)

Para acabar, los costes del procedimiento eutandsico se encuentran sufragados por el
sistema de salud publico, accesible no solo a los ciudadanos belgas, sino a todos los demas
residentes de la Unidén Europea a través del uso de la European Union's Health Insurance Card

(Lampert M. , 2019).

3.1.6.2 El caso de Luxemburgo

La Ley de 16 de marzo de 2009 sobre eutanasia y el suicidio asistido (Loi du 16 mars
2009 sur l'euthanasie et l'assistance au suicide) establece que la eutanasia se trata de un
«procedimiento médico mediante el cual un médico termina intencionalmente la vida de otra
persona a peticion expresa y voluntaria de esta ltima. En esta direccion, recoge las condiciones
de tina solicitud legal de eutanasia, las directrices que debe seguir el médico que recibe dicha

solicitud y sus obligaciones (Lampert M. , 2019).

1) El médico en ningun caso puede ser objeto de sanciones penales ni tampoco ser
responsable civil por dafios y perjuicios, cuando se den las condiciones bésicas que se exponen
a continuacion: debe ser un paciente mayor de edad, capaz y consciente en el momento que
realiza la solicitud; la peticion que emite es completamente voluntaria, por lo que no responde
a presiones externas y es reiterada; el enfermo estd inmerso en una situacion médica
desesperada, que le causa un sufrimiento fisico o psicoldgico constante e insoportable sin
posibilidad de mejora, y es como resultado de un accidente o enfermedad; y se trata de una

solicitud que tiene que ser necesariamente escrita (Lampert M. , 2019).

2) Las condiciones para una solicitud legal de eutanasia o suicido asistido en
Luxemburgo deben contener la informacion que se debe poner a disposicion del paciente

solicitante sobre su condicion médica, constatar la persistencia del sufrimiento fisico o

96



psicoldgico de los pacientes asi como que su voluntad ha sido reiterada; consultar a otro
facultativo sobre la situacién clinica del enfermo, discutir su peticion con el resto del equipo
de salud y con la persona de confianza designada por el paciente en sus directrices previas,
garantizar que el paciente ha puesto de manifiesto su solicitud con las personas que desea que
la conozca o bien que se han consultado sus directrices con la Comision Nacional de Monitoreo
y Evaluacion; por tltimo, registrar y archivar a la historia clinica la peticion del paciente, de
tal manera que tiene la posibilidad de revocar su aplicacion cuando asi lo desee, caso en el cual

el documento se eliminara de la historia clinica (Lampert M. , 2019)

3) La Comision Nacional de Control y Evaluacion se encargara de velar por la correcta
aplicacion de esta Ley, por lo que lleva a cabo funciones como elaborar, cada dos afios, un
informe para la Camara de Diputados sobre la aplicacion de la Ley, establecer los formularios
de registro que tienen que ser completados por los médicos cada vez que se practica una
eutanasia, o informar al médico que asiste al paciente al final de su vida si se estan cumpliendo

efectivamente las disposiciones para acceder a los procedimientos (Lampert M. , 2019)

3.1.6.3 El caso de Canada

La Ley C-14 estd estrechamente ligada al fallo historico dictado por el Tribunal
Supremo canadiense a raiz del caso Carter vs. Canada: el dia 6 de febrero de 2015, los nueve
magistrados del TS revocaron, por unanimidad, la prohibicién federal de la muerte asistida,
argumentando que la antigua ley obligaba a los canadienses a soportar grandes sufrimientos en
contra de su voluntad y, por ello, constituia una violacién de sus derechos constitucionales

(Lampert M. , 2019)

I") El Tribunal Supremo reconocid la Asistencia Médica a Morir (en adelante, AMM)

como un derecho disponible para cualquier adulto competente que desee poner fin a su vida,

97



siempre que su situacion resulte de una enfermedad, dolencia o discapacidad grave e
irreversible que le generara un sufrimiento insoportable. En este contexto, la Ley C-14
establece una interpretacion restrictiva y complicada de la expresion "grave e irreversible"
utilizada en dicha sentencia, entendiendo que esta situacion se da bajo los siguientes criterios:
el paciente debe hallarse en un estado avanzado e irreversible de disminucién de sus
capacidades debido a una enfermedad, dolencia o discapacidad curable y grave; dicha
enfermedad dolencia, discapacidad o estado de deterioro tiene que causarle un sufrimiento
fisico o psicologico intolerable, que no es posible aliviarlo en condiciones aceptables para el
enfermo, y, una vez consideradas todas las circunstancias médicas pertinentes, se llega a la
conclusiéon de que su muerte natural se ha convertido en razonablemente previsible, aunque no

exista un pronostico exacto sobre el tiempo de vida que le queda (Lampert M. , 2019).

2) La expresion "razonablemente previsible" en relacion con la muerte natural ha
generado confusion. Los médicos y el personal de enfermeria quienes deben tomar decisiones
basadas en su experiencia médica, su ética y su comprension de las circunstancias de cada
paciente. Debido a la ambigiiedad de esta expresion y a la interpretacion subjetiva por parte del
personal sanitario, aun no existe una definicion estandarizada. No obstante, el fallo del Juez
Paul Perell aporta claridad al sefialar que la redaccion de la ley sugiere que la muerte natural
no tiene que estar vinculada a una enfermedad o condicion terminal especifica. En cambio,

deberia evaluarse en funcion del contexto médico completo del individuo involucrado.

3) El proyecto de Ley C-14 recoge varios procedimientos que garantizan efectivamente
que solo tengan acceso a la Asistencia Médica a Morir aquellos que cumplan los requisitos
pertinentes: los pacientes tienen que presentar una solicitud formal por escrito para la AMM,
que debe ser firmada por dos testigos independientes y ratificada por dos médicos

independientes o miembros del personal de enfermeria especializado, los pacientes deben

98



respetar un periodo de reflexion de al menos 10 dias entre la presentacion de su solicitud formal
y la ejecucion de la eutanasia, con lo que estos deben ser asimismo informados sobre su derecho
de poder renunciar al proceso en cualquier momento si lo desean; e inmediatamente antes de
la realizacion de la AMM, el personal médico tiene que brindar al enfermo la oportunidad de
renuncia y confirmar que dan su consentimiento expreso con el fin de aplicarles la asistencia

médica en la muerte (Lampert M. , 2019).

Con miras al futuro, es factible que la Ley C-14 expanda los criterios de acceso para
incluir a tres grupos que actualmente estan excluidos, como los menores maduros, aquellos que
padecen enfermedades mentales, y también se estd considerando la opcion de permitir que otros
personas que siguen sin acceso sean incluidos, incluso si cambiase la ley, expresarse mediante

una solicitud anticipada de Asistencia Médica a Morir vinculante (Lampert M. , 2019).

Colombia se posiciona como el pais latinoamericano mas progresista en este tema, ya
que su Constitucion reconoce el derecho a "morir dignamente". La eutanasia fue despenalizada
en 1997, casi dos décadas antes de que se promulgara formalmente una ley al respecto en 2015.
Ademas, en mayo de este afio, la Corte Constitucional de Colombia despenalizé el suicidio
médicamente asistido para personas con lesiones o enfermedades graves o incurables,
extendiendo la posibilidad de que sea el paciente quien ejecute la accion de poner fin a su vida,

cuando antes s6lo un médico podia hacerlo (Pasquali, 2022).

Recientemente, Espafia y Nueva Zelanda han dado un paso importante al legalizar la
eutanasia y la asistencia para morir, lo que eleva a siete el total de paises que permiten estas
practicas en todo el mundo, incluyendo a Canadd, Colombia, los Paises Bajos, Bélgica. y
Luxemburgo. Asimismo, varios estados similares de Australia han implementado leyes,

comenzando por Victoria en 2019 y Australia Occidental en 2021. El resto de los estados del

99


https://www.desclab.com/post/derechosma
https://www.desclab.com/post/derechosma

pais, excepto el Territorio del Norte, implementaran estas leyes durante el resto de 2022 y 2023

(Pasquali, 2022).

En Estados Unidos, Oregdén se convirti6é en el primer estado en permitir el suicidio
asistido en 1994, seguido por Washington en 2008, Montana en 2009 a través de un fallo del
Tribunal Supremo estatal y Vermont en 2013. En tiempos recientes, mas estados han adoptado
esta practica, incluyendo a California y Colorado en 2016, asi como Hawai, Nueva Jersey y
Maine en 2019, y Nuevo México en 2021. Sin embargo, la eutanasia activa continiia siendo

ilegal en el pais (Pasquali, 2022).

En Italia y Alemania, los parlamentos nacionales estan en este momento analizando
propuestas legislativas relacionadas con la muerte asistida, después de que varias decisiones
judiciales hayan apoyado a los defensores de esta practica. Mientras que Alemania se ha negado
a dispensar farmacos mortales a pesar de una decision favorable de su Corte Constitucional, en
Italia la primera persona murié con la ayuda de medicamentos autoadministrados en junio

(Pasquali, 2022).

Tal y como sucede con la legislacion, las personas que retnen los requisitos para
acceder a la eutanasia o al suicidio asistido varian mucho en todo el mundo, desde los pacientes
terminales o que padecen una enfermedad degenerativa hasta los que sufren dolores intensos o

son considerados enfermos incurables (Pasquali, 2022).

La eutanasia se define como una "muerte digna". Desde la perspectiva legal, se refiere
a una muerte sin dolor fisico que es provocada por el deseo propio de un paciente con una
enfermedad terminal. En realidad, esto significa proporcionar medicamentos, firmacos u otras
sustancias que mitigan el dolor, incluso si eso implica acortar la vida del paciente. La decision

de la aplicacion de la eutanasia ha sido un problema persistente en la historia de la humanidad,

100



ideologias diversas se enfrentan defendiendo sus argumentos de si debe o no practicarse

(Creagh, Dilema ético de la eutanasia, 2012).

Un modo mas especifico, también se la ha definido como “la muerte indolora infligida
a una persona humana, consciente o no, que sufre abundantemente a causa de enfermedades
graves e incurables o por su condicion de disminuido, sean estas dolencias congénitas o
adquiridas, llevada a cabo de manera deliberada por el personal sanitario o al menos con su
ayuda, mediante fArmacos o con la suspension de curas vitales ordinarias, porque se considera
irracional que prosiga una vida que, en tales condiciones, se valora como ya no digna de ser

vivida”) (Lampert M. P., 2018).

3.1.7 La eutanasia y el suicidio asistido

En términos generales, la eutanasia se puede dividir en dos categorias: activa y pasiva.
Ademas, el suicidio asistido se clasifica como una forma de eutanasia activa. La distincion
entre ambas se encuentra en que, en el caso de la eutanasia activa, la muerte del paciente en
fase terminal es el resultado directo de una intervencion deliberada. Por otro lado, en la
eutanasia pasiva, la muerte se produce porque el médico omite o detiene los tratamientos que
podrian haber prolongado la vida del enfermo. Cabe mencionar que no es indispensable ser
médico para llevar a cabo la eutanasia, aunque a menudo los médicos se encuentran en
situaciones donde deben tomar decisiones al respecto.(Foro Consultivo Cientifico y

Tecnologico, 2008).

3.1.8 La ley ante la eutanasia

El debate sobre la legalizacion de la muerte asistida por parte de profesionales médicos
sigue vigente en varios paises. En muchas naciones, las encuestas revelan que una gran parte
de la poblacion apoya esta practica. Seria mucho mas facil formalizar legalmente esa voluntad,

sobre todo si se establece que la muerte asistida sera una opcion disponible Gnicamente para

101



quienes lo deseen. Indudablemente, resulta complejo definir y abordar todos los aspectos
necesarios para implementar esta practica de la mejor manera posible. Esto se debe a que las
leyes deben definir claramente lo que estd permitido, pero la realidad a menudo muestra que
no siempre se cifien a los limites establecidos. En los Paises Bajos, desde que se despenalizo la
eutanasia (antes de la aprobacion de la ley actual que la regula), ha habido cambios progresivos
para incluir condiciones que inicialmente no estaban contempladas. La modificaciéon mas
relevante fue aceptar que el sufrimiento insoportable no tiene que ser exclusivamente fisico. Se
mantienen como criterios fundamentales la existencia de una solicitud voluntaria por parte del
paciente y que su sufrimiento derive de una condicion médica (Foro Consultivo Cientifico y

Tecnoldgico, 2008).

3.1.9 El consentimiento del sujeto

En otras ocasiones, se asocia errOneamente con las muertes solicitadas. No obstante, a
pesar de que la diferenciacion entre consentidas y no consentidas es importante desde la
perspectiva de la justificacion de acciones, ninguna de estas dos definiciones resulta valida. La
primera razon es que, como sefiala J. Feinberg, la situacion mas comun en la que se solicita la
eutanasia ocurre en entornos hospitalarios, donde los pacientes piden que se termine o suspenda
el tratamiento. La segunda razon es que también se utiliza el término eutanasia para referirse a
situaciones en las que una persona que no ha solicitado morir es desconectada de los aparatos
que la sostienen o se le retiran los medicamentos que le permiten seguir con vida, especialmente
en casos como un coma irreversible. Ademads, en relacion con esta segunda definicion,
considere el consentimiento (y ain mas, la solicitud) del individuo pasivo como un criterio
definitorio de la eutanasia lo equipara simplemente con el apoyo al suicidio, ignorando que la

accion de quien asiste al suicidio puede tener intereses personales, mientras que la eutanasia

102



suele discutirse en el contexto de acciones motivadas por la compasion. Esto nos lleva a un

tercer aspecto a considerar: las motivaciones. (Feinberg, 1986).

3.1.9.1 Autonomia y enfermedad terminal: un debate bioético y juridico

Uno de los principales cuestionamientos en torno a la eutanasia es si una persona con
enfermedad terminal conserva realmente su capacidad de autonomia. Criticos sostienen que el
sufrimiento fisico y emocional puede nublar el juicio del paciente, comprometiendo su
capacidad de decision. No obstante, esta vision puede resultar simplista y limitante, ya que la
autonomia, entendida como la capacidad de autodeterminacion informada y libre, no se pierde

necesariamente por el hecho de estar enfermo.

Desde el campo bioético, autores como Diego Gracia defienden que la autonomia debe
ser entendida en un contexto dinamico, considerando las circunstancias particulares del
paciente. Gracia sefiala que, aun cuando la enfermedad pueda afectar ciertos aspectos
cognitivos o emocionales, es fundamental respetar el derecho del paciente a decidir sobre su
propia vida y muerte siempre que se mantenga la capacidad suficiente para comprender y

evaluar las opciones disponibles.

En el ambito juridico, la autonomia es un principio reconocido en multiples
ordenamientos y normativas internacionales, donde se protege la libertad del individuo para
tomar decisiones sobre su salud y su cuerpo, incluso en etapas avanzadas de enfermedad. Las
legislaciones que regulan la eutanasia, como las de Espafia y Colombia, incluyen
procedimientos rigurosos para garantizar que la voluntad del paciente sea libre, consciente y

debidamente expresada, asegurando asi el respeto a su autonomia.

103



Por tanto, mas que asumir que la enfermedad terminal anula la autonomia, es necesario
establecer mecanismos de evaluacion cuidadosa que determinen la capacidad de decision del

paciente, garantizando un equilibrio entre la proteccion y el respeto a su voluntad.

3.1.9.2. Autonomia desde la bioética

Beauchamp y Childress, en su obra Principles of Biomedical Ethics (2013), afirman
que la autonomia es uno de los cuatro principios fundamentales de la bioética. Este principio
se basa en el respeto por la capacidad del individuo para tomar decisiones informadas sobre su

propia vida, incluso en condiciones de vulnerabilidad. Sefialan que:

"La autonomia implica el derecho del individuo a gobernarse a si mismo, a tomar
decisiones sobre su propio cuerpo y vida sin coaccion externa, siempre que dichas decisiones

sean informadas y racionales" (Beauchamp y Childress, 2013, p. 99).

Este enfoque subraya la importancia de respetar la autonomia de los pacientes
terminales, siempre y cuando se verifique que su decision sea el resultado de un proceso
informado y voluntario, permitiendo asi que la eutanasia pueda ser considerada dentro de un

marco ¢€tico y juridico legitimo.

“La autonomia no desaparece por la presencia del dolor o la enfermedad, sino que debe

ser protegida con mayor rigor en esos contextos” (Beauchamp & Childress, 2013, p. 121).

En este sentido, mientras la persona conserve capacidad cognitiva suficiente para
comprender su situacion, valorar sus opciones y expresar de forma voluntaria su deseo, su
decision debe considerarse juridicamente valida. Este reconocimiento es crucial para los
debates sobre la eutanasia, pues implica que incluso las personas en situaciones terminales o
con sufrimiento intenso mantienen la capacidad y el derecho a tomar decisiones informadas

sobre su vida y su muerte, bajo condiciones que aseguren su libertad y ausencia de coaccion.

104



3.1.9.3 Autonomia en el derecho y la jurisprudencia internacional

Desde el plano juridico, la autonomia también ha sido reconocida como un componente
esencial del derecho a la dignidad humana. En este sentido, el Tribunal Europeo de Derechos
Humanos, en el caso Pretty vs. Reino Unido (2002), afirmé que el derecho a decidir sobre el
modo y momento de la propia muerte se vincula estrechamente con el respeto a la vida privada
y la autonomia personal. Aunque el Tribunal no establecid una obligacion de legalizar la
eutanasia, reconocid que las decisiones relacionadas con el final de la vida estan protegidas por
los derechos fundamentales y deben ser evaluadas con rigor en funcion de cada contexto

especifico.

Este precedente resalta la importancia de garantizar que las legislaciones nacionales
contemplen el respeto a la autonomia del paciente, especialmente en situaciones de sufrimiento
extremo o enfermedades terminales, en las que la decision sobre la muerte digna se convierte

en una cuestion de derechos humanos y ética juridica.

3.1.9.4 Autonomia, dignidad y marco constitucional en la regulacion de la

eutanasia

La autonomia personal y la dignidad humana son pilares fundamentales para el
reconocimiento del derecho a una muerte digna. La Constitucion Espafiola, en su articulo 10,
establece que "la dignidad de la persona, los derechos inviolables que le son inherentes, el libre
desarrollo de la personalidad" constituyen fundamentos esenciales del orden politico y de la
paz social. Este reconocimiento constitucional impulsa una interpretacion que favorece la

proteccion de la autonomia individual en decisiones trascendentales como la eutanasia.

En paises donde la eutanasia ha sido regulada, como los Paises Bajos, Bélgica y

Colombia, la autonomia del paciente es el eje central de la normativa. Estas legislaciones

105



establecen protocolos médicos rigurosos que aseguran que la decision de solicitar la eutanasia
se tome de manera libre, voluntaria y con plena capacidad mental, excluyendo cualquier tipo
de coaccidn o incapacidad. Por ejemplo, en Colombia, la Corte Constitucional ha reiterado la
importancia de respetar la autonomia y dignidad del paciente, permitiendo la eutanasia en casos
de enfermedades terminales con sufrimiento intolerable y cuando se cumplen estrictos

requisitos legales.

Estas experiencias internacionales evidencian que el respeto a la autonomia no solo es
un principio bioético, sino que también debe ser un mandato juridico que garantice derechos

fundamentales en el contexto del derecho a morir con dignidad.

3.1.9.5 Autonomia y capacidad decisoria en personas enfermas

No se puede asumir que toda persona enferma es incapaz de tomar decisiones validas
sobre su propia vida y tratamiento. Como sel 1a el bioeticista Diego Gracia, “la autonomia no
se pierde automdticamente por la enfermedad o el sufrimiento; es necesario evaluar la
capacidad cognitiva y la voluntad del paciente, respetando siempre su derecho a decidir en la
medida de lo posible” (Gracia, Fundamentos de Bioética, 2003, p. 145). Esta perspectiva
destaca que la autonomia debe protegerse con mayor rigor en contextos de vulnerabilidad,
reconociendo que muchas personas con enfermedades terminales mantienen plena capacidad
para tomar decisiones informadas y conscientes. Por tanto, la evaluacion del estado cognitivo
y emocional del paciente es fundamental para garantizar que su consentimiento sea valido y
respetado, constituyendo un elemento esencial en cualquier regulacion sobre eutanasia y

cuidados paliativos. (Gracia, 2008)

106



“La autonomia es un proceso relacional, que debe ser evaluado con sensibilidad y no
negado automaticamente por la presencia de enfermedad” (Gracia, 2008, Fundamentos de

Bioética, p. 202).

Por ello, los sistemas juridicos que regulan la eutanasia exigen no solo la voluntad del
paciente, sino también evaluaciones médicas, psicologicas y juridicas que verifiquen su

capacidad de autodeterminacion.

3.1.10 Paises donde la muerte asistida por profesionales de la salud esti legalmente

permitida.

La eutanasia y el suicidio asistido estan legalizados en los Paises Bajos, Bélgica y
Luxemburgo. En los Estados Unidos, los estados de Oregon, Washington y Montana permiten
el suicidio asistido, aunque no la eutanasia (prefieren el término "ayuda para morir", o "aid in
Dying", porque la palabra suicidio tiende a tener una connotacioén negativa, asociandose a actos
impulsivos o causados por trastornos mentales). En Colombia, se estd considerando un
proyecto de ley que podria regular la eutanasia, la cual fue autorizada por la Corte
Constitucional en 1997. En muchos otros paises hay un debate importante para decidir si debe
0 no permitirse la muerte médicamente asistida: en los Estados Unidos, Canada, el Reino
Unido, Francia, Espana y Australia; varios de ellos privilegian la modalidad del suicidio

médicamente asistido (Alvarez, 2013).
3.1.11 Los casos que hicieron historia sobre eutanasia y muerte digna

Los Paises Bajos fueron el primer pais en legalizar la eutanasia en 2002. Posteriormente,
se unieron Bélgica, Canadd, Colombia y Luxemburgo, asi como Suiza, Estados Unidos y

Australia, aunque con algunas diferencias en sus regulaciones. (El Comercio, 2021).

107



Varios casos de eutanasia y muerte digna han dejado su impacto en el mundo,
generando debates en torno al tema que parecen polarizar las opiniones. Recientemente, el caso
de la estadounidense Brittany Maynard volvio a poner el asunto en discusion, incluso llevando
al Vaticano a expresar su postura al respecto. A los 29 anos, Brittany fue diagnosticada con
cancer terminal, y los médicos le comunicaron que le quedaron solo unos meses de vida,
advirtiendo que la enfermedad le provocaria un dolor prolongado. Ante esta grave situacion,

decidi6 optar por el suicidio asistido.

En los Estados Unidos, su lugar de origen, apenas cinco estados avalan el derecho a una
muerte digna, es por eso por lo que se trasladd de Oakland (California), junto con su familia al

vecino estado de Oregon, donde si estd permitida en esta practica (Infobae, 2015).

En Argentina, la Ley 26.742 sobre derechos del paciente, historia clinica y
consentimiento informado -conocida como ley de muerte digna- tuvo como antecedente a una
protagonista de tan solo tres afios que hoy se convirtié en todo un simbolo: Camila (Infobae,

2015).

El 27 de abril de 2009, nacié con hipoxia cerebral, lo que provocod que no pudiera
respirar al nacer y cayera en coma a pesar de los intentos de reanimacion. A pocos meses de
cumplir cuatro afos, se le realizd una traqueotomia y se le colocd un botdn gastrico para su
alimentacion. En octubre de 2011, su caso gano6 notoriedad. La madre, Selva, envid una carta
a la presidenta Cristina Fernandez de Kirchner pidiendo una reforma en la legislacion que
asegurara el derecho a una muerte digna. Los médicos se negaron de manera categérica a
desconectar a su hija hasta que Selva hizo publica la conmovedora historia. En menos de un
afio, logré que el tema de la muerte digna se discutiera y, finalmente, se convirtiera en ley

(Infobae, 2015).

108


http://www.infobae.com/backend/editor20/php/URL_AGRUPADOR_162/derechos-del-paciente-a2182

Fue sancionada por unanimidad por el Senado nacional el 9 de mayo de 2012 y consagra
el derecho de las personas en estado irreversible o terminal, a decidir en forma voluntaria el
retiro de medidas de soporte vital, o a sus tutores, en el caso de menores de edad (Infobae,

2015).

En Bélgica, Nathan Verhelst, de 44 afios, habia pasado por dos intervenciones
quirargicas para realizar una transicion de género, pero los resultados no cumplieron con sus
expectativas. Expreso su desagrado hacia los cambios en su cuerpo y se describi6 a si mismo
como un "monstruo". Por esta razon, alegando "un sufrimiento fisico insoportable", solicité la
eutanasia. El caso de este belga, que recibid una inyeccion letal el 30 de septiembre de 2013,

volvid a poner el tema en el centro del debate (Infobae, 2015).

En los Paises Bajos, surgid otra controversia cuando una mujer de 70 anos optd por
acabar con su vida debido a su ceguera. Este caso era particular, ya que, segun su doctora, Lia
Bruin, la mujer estaba "obsesionada con la limpieza y no podia tolerar no ver las manchas en
su ropa". Desde el fallecimiento de su esposo, la mujer habia estado viviendo sola y habia
intentado suicidarse en varias ocasiones previamente. De acuerdo a su normativa, la eutanasia
se puede aplicar s6lo en casos de personas que residen de Holanda, cuando el médico esté
convencido de que la peticion del paciente es voluntaria, esta bien meditada y ha sido expresada

en forma explicita (Infobae, 2015).

En Suiza, aunque la eutanasia estd prohibida, se permite el suicidio asistido. En este
contexto, un médico puede ofrecer a un paciente con una enfermedad irreversible una dosis
letal de medicamento, la cual debe ser ingerida por el paciente de manera autéonoma. La
asociacion Dignitas se dedica a ayudar a la "buena muerte", lo que ha propiciado un cierto

"turismo de la muerte" (Infobae, 2015)

109



En otros paises europeos como Noruega, Dinamarca, Alemania o Austria, entre otros,
rige un modelo similar al de Espana, en el que el paciente goza de autonomia para rechazar, ¢l
mismo o a través de su familia, determinados tratamientos, aunque pueda conducirle a la muerte

(Infobae, 2015).

Italia tiene reconocido en la Constitucion el derecho a rechazar un tratamiento y Francia
mantiene abierto un debate recurrente sobre la muerte digna y los limites de practicas como la

eutanasia o el suicidio asistido, aunque ambas siguen prohibidas (Infobae, 2015).

En Estados Unidos, cinco estados han aprobado la legalizacion del suicidio asistido:
Montana, Nuevo México, Vermont, Washington y Oregdn. En estas areas, los médicos pueden
recetar medicamentos a pacientes en fase terminal con una expectativa de vida de no mas de
seis meses, permitiendo que sean los propios pacientes quienes se administran la medicacion.

(Infobae, 2015).

En México, desde 2008 se implementa una normativa que promueve el "bien morir" en
la Ciudad de México, la cual se aplica a personas que han sido diagnosticadas como
desahuciadas. En este contexto, los pacientes tienen la opcion de solicitar la interrupcion de la

asistencia médica para evitar la prolongacion de sus vidas (Infobae, 2015).

La peruana Ana Estrada, su busqueda por la eutanasia y la reciente solucion de un

juzgado que declara fundada su demanda, ponen el tema sobre la mesa (El Comercio, 2021).

3.1.11.1 Enfermeras frente a pacientes en etapa terminal: actitudes y enfoques.

La mayoria opina que el diagnostico de una enfermedad incurable debe comunicarse
con el paciente solo si este puede comprender y aceptar su situacion. Apenas un 12% sostiene

que los pronosticos deben ser informados en todos los casos.

110



Actualmente, se esta observando un cambio en las actitudes hacia la informacion en las
nuevas generaciones de enfermeros. Aquellos con menos experiencia profesional tienden a
favorecer la idea de informar a un paciente terminal sobre su diagndstico con mayor

anticipacion en comparacion con los enfermeros que tienen mas anos de practica. (Vega, 2020).

Es recomendable fomentar una cultura de transparencia en los hospitales y en cada
encuentro entre el personal de salud y los pacientes, valorando siempre la honestidad. La
mayoria de los pacientes en fase terminal suelen ser conscientes de su diagndstico, incluso
cuando no se les ha informado formalmente; esta percepcion es compartida por la mayor parte
de los médicos y enfermeros. El paciente tiene derecho a conocer la verdad sobre su
enfermedad, y este derecho asume particular interés cuando la enfermedad es grave, pues el
enfermo tiene determinados e insoslayables deberes en cuanto persona y en cuanto miembro

de una comunidad civil (Vega, 2020).

Para un paciente en fase terminal, el mejor lugar para su cuidado es su propio hogar,
siempre que pueda recibir la atencidon médica y el control del dolor necesario. La mayoria de
los encuestados considera que el hogar es el ambiente mas apropiado, donde el paciente puede
sentirse mas comodo y arropado, y disfrutar del acompafiamiento y respaldo de su familia de
forma mas accesible. No obstante, también se destaca la importancia de desarrollar centros
especializados, ya que en algunos casos ni el entorno familiar ni el hospital logran cubrir todos

los cuidados requeridos (Vega, 2020).

A medida que el personal sanitario acumula mas afios de experiencia, mayor es su
acuerdo en que hoy en dia todo dolor puede ser controlado, llegando a eliminarlo o, al menos,
a hacerlo mas tolerable. Sin embargo, en términos generales, la gran mayoria de los
encuestados también reconoce que muchas personas contintian sufriendo de manera intolerable

y sin solucion antes de fallar. Los DUE sostienen con mds firmeza que otros grupos que los

111



tratamientos para el dolor no son accesibles para la mayoria de los pacientes. Por lo tanto,
consideramos esencial incluir en los programas de estudio de Enfermeria y Medicina los
diversos aspectos relacionados con el cuidado al final de la vida, especialmente aquellos

enfocados en el manejo del dolor (Vega, 2020).

Las creencias religiosas influyen de manera significativa en las actitudes frente a la
muerte. En este sentido, se ha encontrado que las personas que asisten a practicas religiosas
con frecuencia, varias veces por semana, experimentan un menor miedo ante la posibilidad de
enfrentar una muerte. También que, a medida que la practica religiosa es mas frecuente, mas
de acuerdo se muestran los encuestados en que sus convicciones les ayudaran a aceptar los
sufrimientos de una enfermedad mortal y que cuanto menos se practica mas aumenta el deseo

de que la muerte sea algo rapido (Vega, 2020).

Casi todos los encuestados opinan que es fundamental incluir en el curriculo el anélisis
de los aspectos éticos relacionados con la atencion a pacientes terminales y otros temas de ética
profesional a lo largo de la formacion académica. Les parece muy importante al 66,2% de los

D.U.E (Vega, 2020).

La consideracion ética en torno a la situacion de pacientes con enfermedades terminales
puede facilitar nuestra comprension y atencion hacia este tipo de casos, que son cada vez mas
comunes en las sociedades avanzadas. Ni el uso excesivo de tratamientos, ni la desatencion
hacia el paciente, ni la eutanasia constituyen respuestas éticas adecuadas para afrontar la etapa
terminal. Segin la OMS, la atencidon paliativa es la alternativa preferible y considera
innecesaria la legalizacion de la eutanasia, proponiendo en su lugar fortalecer los programas
dedicados a estos cuidados. Los cuidados paliativos quirtirgicos en Inglaterra a finales de los
afios sesenta con la apertura del primer hospital destinado a pacientes en fase terminal. Desde

entonces, el movimiento "hospice" ha tenido un crecimiento global, adaptindose a cada

112



contexto a través de distintas modalidades: centros especializados o "hospices", unidades y
equipos de cuidados paliativos en hospitales, grupos de apoyo a domicilio, y centros de dia. En
primer lugar, abordaremos algunos principios éticos y, posteriormente, analizaremos
problemas especificos que surgen en la atencion médica y sanitaria de los pacientes terminales

a la luz de estos principios (Vega, 2020).

3.1.11.2 Etica del tratamiento del dolor

Los propositos de la Medicina y la Enfermeria son reducir el sufrimiento (experiencia
del dolor) y sanar la enfermedad. Aliviar el sufrimiento pasa en ocasiones al primer plano,
siendo éticamente obligatorio y justificado plenamente las actuaciones paliativas, que son

validas, satisfactorias y gratificantes si consiguen tal finalidad (Vega, 2020).

El médico encargado de atender a pacientes en fase terminal debe contar con una
formacion adecuada para gestionar los diferentes niveles de analgesia, aplicando el mas
adecuado seglin las necesidades de cada caso. Si el control del dolor resulta insuficiente o si se
requieren intervenciones especializadas (como radioterapia, neurocirugia o neuroanestesia), el
médico tiene el deber de remitir al paciente al especialista correspondiente. Cuando el paciente
se encuentra en etapa terminal y el objetivo principal es el control efectivo del dolor, se pueden
emplear protocolos de sedacidon que permitan al paciente despertar y mantener una
conversacion coherente. En lineas generales, existe una obligacion ética de no privar al paciente
de su propia conciencia sin una razén justificada. Sin embargo, cuando el objetivo es eliminar
el dolor y existen razones de peso sin que las circunstancias impidan lo contrario, se puede
proceder a la supresion del dolor, aunque esto implique una reduccién o pérdida de la
conciencia. Si la administracion de alguin medicamento conlleva, como efecto no intencionado,
un acortamiento de la vida, no habria objeciones en su uso (de acuerdo con el principio ético

del doble efecto, es aceptable llevar a cabo un acto médico que produzca dos efectos, uno

113



positivo y otro negativo, siempre que se busque el efecto benéfico, haya una razén importante
y proporcionada para realizarlo, y no existen alternativas, aunque el efecto negativo sea
secundario y no intencionado). No obstante, en la literatura especializada actual no se considera
ese efecto como uno de los efectos adversos asociados al uso prolongado de opiaceos. Sin
embargo, algunos expertos indican que, debido a la accion depresora de estos medicamentos
sobre el centro respiratorio, podrian aumentar el riesgo de aparicion. Por el contrario, otros
autores sefialan que globalmente la morfina alarga el tiempo de vida al paciente oncologico en
la medida en que se ve libre del dolor, en mejor situacion para descansar, dormir y comer vy,

generalmente, se siente y esta mas activo (Vega, 2020).

3.1.11.3 Cuidados minimos y medidas de soporte

El paciente en estado terminal sigue requiriendo atenciéon médica y cuidados de
enfermeria especializados. Las manifestaciones clinicas en esta fase suelen ser variadas y
exigen tratamientos especificos. Asi, el uso de analgésicos, sedantes, antibioticos comunes,
transfusiones, oxigenoterapia, asi como la insercion de sondas, drenajes y venopunciones, son
practicas comunes. Los cuidados otorgados a una persona en fase terminal no tienen como
proposito extender su vida, sino que se brindan por deber ético. Cualquier individuo, sin
importar su condicion de salud, tiene el derecho a recibir un cuidado basico que respete su
dignidad humana. Cuando la atencion médica requiere de técnicas especiales de forma
excepcional, esta puede dejar de ser obligatoria y pasar a considerarse como un tratamiento
extraordinario o desproporcionado. En el caso de pacientes terminales, algunos expertos
sostienen que es la calidad de vida futura la que debe guiar la decisioén de aplicar o no ciertos
tratamientos, e incluso los cuidados minimos. Si este enfoque se acepta, podria volverse

complicado diferenciar entre la falta de atencidon a un paciente y la practica de una eutanasia

114



directa. Se entiende que los cuidados esenciales para sostener la vida incluyen la alimentacion.

(Vega, 2020).

Es un deber ético que cualquier persona ayuda a otro ser humano en situacién de
sufrimiento, y esto incluye a los pacientes en fase terminal. Tanto el médico como la familia,
amigos, enfermeras, trabajadores sociales y otras personas cercanas al paciente en estado final
de vida tienen la responsabilidad de brindar apoyo y cuidado, que abarca el aspecto psicosocial
y emocional hasta el Gltimo momento. La hidratacion y la alimentacién son componentes
esenciales de este cuidado, complementados por la compaiia, el didlogo, la lectura, el canto, o
simplemente estar ahi para escuchar al paciente en sus momentos finales. En ocasiones, la
terapia médico-quirurgica especifica puede no ser considerada adecuada o deseable para un
paciente en fase terminal. Sin embargo, en ningun caso se deben descontinuar las medidas de

soporte general, ya que esto podria acelerar la muerte del enfermo (Vega, 2020).

3.1.11.4 El derecho del enfermo a la verdad

Uno de los aspectos mas sensibles en la atencidon de pacientes terminales es el derecho
que tienen a conocer la realidad de su enfermedad. Este derecho, ampliamente reconocido, no
suele estar en discusion; Sin embargo, surge un factor que a menudo complica la situacion: la
creencia de que el paciente podria no estar preparado para enfrentar una informaciéon que le
podria afectar negativamente. Esto lleva, en algunos casos, a ocultarle la verdadera naturaleza.
Es decir, se acepta en principio que todo enfermo tiene derecho a estar informado de su
dolencia; pero como en la préactica se supone que la verdad puede resultar perjudicial, se opta

por no dar informacién (Vega, 2020).

La interaccion con el paciente es un aspecto esencial del ejercicio médico. La fase

esclarecedora de la relacion médico-paciente corresponde al momento en que el médico

115



informa al enfermo sobre su padecimiento, ya que es entonces cuando el paciente tiene

oportunidad de solicitar informacion sobre aspectos de su interés (Vega, 2020).

En la interaccion con el paciente en fase terminal, el equipo de salud debe realizar un
enfoque sumamente individualizado, adaptdndose a su estado y caracteristicas personales. Un
elemento crucial es que el propio paciente determina la cantidad de informacion. Sin embargo,
el momento y la forma de llevar a cabo son aspectos de una practica en la que no se pueden
establecer directrices fijas, y en la que no solo el lenguaje hablado es parte de la comunicacion.
En este punto, como ya dijimos anteriormente, la enfermera debe hacer de canal de
comunicacion entre el enfermo y el médico, ya que al médico se le pueden pasar detalles de

importancia en esos momentos (Vega, 2020).

3.1.11.5 Sentido y valor del dolor y sufrimiento humanos

Es complicado evaluar la funciéon del sufrimiento y alcanzar conclusiones que sean
aplicables a todos. Un grupo reducido enfatiza que el sufrimiento es un componente esencial
de la vida y, por fin, debe ser aceptado. La mayoria, sin embargo, opina que se deben emplear
los recursos humanos para aliviar el dolor en la medida de lo posible. Hay también una postura
intermedia que argumenta que el sufrimiento aceptado puede desempenar un papel beneficioso.
El personal sanitario tiene un contacto continuo con el sufrimiento humano. Cicely Saunders,
fundadora del movimiento de cuidados paliativos Hospice, utiliza el término "dolor total" para
describir la experiencia de aquellos pacientes que se encuentran al final de sus vidas. En este
contexto, es fundamental analizar el dolor en el paciente terminal. El equipo de salud, al actuar
para "aliviar, aunque no pueda curar", puede buscar apoyo en otros recursos humanos con el
fin de reducir el sufrimiento. Por esta razon, es esencial que adquieran conocimientos sobre la
naturaleza del dolor humano, lo que les permitird ofrecer algo de consuelo a los pacientes que

se sienten perdidos ante su situacion. Ademas, el dolor puede ser un medio para desarrollar la

116



autodisciplina, ayudando asi en la formaciéon de la personalidad tanto a nivel humano como
espiritual; Esto significa que algunas formas de sufrimiento pueden tener un valor positivo. La
experiencia también muestra que, en ciertas ocasiones, el dolor en los momentos previos a la
muerte fortalece los lazos entre los seres queridos, quienes aprenden juntos a perdonar y a
valorar intensamente los tltimos momentos de la vida. Para algunos enfermos, el dolor también
les permite redescubrir el valor, la belleza, la bondad o la trascendencia de situaciones simples

que antes consideraban triviales. (Vega, 2020).

3.1.11.6 ;Todos iguales ante la eutanasia?

(El reconocimiento legal de la eutanasia garantiza la igualdad de derechos? A primera
vista, una ley que despenaliza esta practica parece satisfacer a todos al afirmar el principio de
la "libre eleccion": optar por sufrir hasta la muerte natural o ejercer el derecho a elegir una
muerte asistida. Sin embargo, bajo el disfraz de la benevolencia, tal legislacion refuerza la
ideologia del individualismo, que aisla a cada persona en su propia situaciéon. En ultima
instancia, la solicitud de eutanasia, que se opone de manera significativa al fuerte instinto de
autoconservacion, generalmente no surge de un dolor fisico insoportable (que usualmente
puede ser controlado), sino de un sufrimiento profundo, una auténtica angustia, a menudo
relacionada. con la falta de atencidon o cuidado. Como afirmaba el psicoanalista Lacan, "es la
percepcidn del otro la que me define". La percepcion de que el enfermo tiene de su propia
dignidad, o de su deterioro, esta fuertemente influenciada por la forma en que es visto por
quienes le rodean, algo bien conocido por los profesionales en cuidados paliativos. Aqui radica
el verdadero corazon del problema: nuestra medicina ha avanzado en el aspecto técnico, pero
puede suceder que, tanto los equipos médicos como la familia y el entorno, no lograremos
brindar al paciente el acompafiamiento, consuelo. La afirmacion del caracter autobnomo del

enfermo, ;no puede percibirse como un modo de declararse ajeno a la tragica decision y, por

117



tanto, exento de toda responsabilidad? En otros términos, ;no seria el énfasis puesto en la
autonomia del enfermo una manera sutil de exonerarse de la propia responsabilidad respecto a

¢1? (Montero, 2019)

3.1.11.7 (Es el paciente realmente autonomo?

Quienes defienden la legalizacion de la eutanasia solicitada por el paciente la
argumentan como un acto de libertad que reafirma la dignidad de una voluntad auténoma frente
a una necesidad ineludible. ;Es realmente tan claro que la decision de morir forma parte de la
autonomia de un paciente en fase terminal? Este enfoque resulta, cuando menos, teorico, si no
es que meramente ideoldgico. Resulta curioso que la demanda por el derecho a la eutanasia
surja precisamente en esta época, cuando la medicina ha logrado grandes avances: es capaz de
garantizar el confort del paciente, ha perfeccionado de manera notable las técnicas de control
de sintomas y dolor, los cuidados. paliativos estan en desarrollo, y existe un consenso general
en contra del abuso del encarnizamiento terapéutico. Lo cierto es que las personas afectadas no
suelen formular el problema de esta manera; simplemente buscan escapar de su angustia.
jExisten numerosos testimonios de quienes trabajan con pacientes que confirman esto! Seria
desafortunado acceder a una solicitud de eutanasia que resulta de un manejo ineficaz del dolor
o de una respuesta insuficiente. No seria una eutanasia basada en la compasion o en el respeto
a la autonomia del paciente, sino una eutanasia causada por la falta de competencia. Incluso en
el caso, cada vez menos frecuente, de que una persona experimente dolores intensos que
inevitablemente conllevan un gran desconcierto y alteraciones psicologicas, /no seria entonces
una hipocresia afirmar que se esta atendiendo la peticion libre de una persona verdaderamente

autonoma? (Montero, 2019)

(No estd previsto un riguroso procedimiento para asegurarse del consentimiento libre

del paciente? En principio si, pero puede uno tener sus dudas (Montero, 2019).

118



3.1.12 Tipos de enfermedades terminales

Prado & Silva (2019) menciona que, las enfermedades terminales producen sufrimientos y
a su vez dependencia que a la larga solo ocasionan que se pierda la calidad de vida, en la
actualidad la medicina ha avanzado a pasos agigantados, pero sabemos que ain hay

enfermedades incurables de las cuales son:

El cancer:

Sabemos que el cancer tiene mas de 100 tipos y se da a raiz de un crecimiento
desmedido de las células malignas, lastimosamente esta enfermedad es de
preocupacion mundial ya que provoca muchas muertes cada afio, esta aparece
debido a que es una enfermedad genética ya que es causado por cambios en los
genes especialmente en la forma como crecen y se dividen, detectar esta
enfermedad suele ser muy complicado ya que lastimosamente son pocos los que
se realizan despistajes oncoldgicos para detectar esta enfermedad, tanto nifios,
adultos y ancianos la pueden padecer, en la actualidad no hay cura para ningiin

tipo de céancer.

Enfermedad de Creutzfeldt-Jakob (ECJ):

La enfermedad Creutzfeldt-Jakob (ECJ) es una alteracion muy extravagante,
debidamente a que se da muy poco sin embargo esta ataca al sistema nervioso,
afecta 1 de cada 1 millon de sujetos en toda la humanidad y se da entre los 40 a
70 aiios de edad, sus sintomas incluyen la demencia y el deterioro de la memoria
como su personalidad, pensamiento y problemas para la coordinacion muscular,
conforme avanza la enfermedad el paciente comienza a tener contracciones
musculares involuntarios, pierden la vista o el dominio de la vejiga, con el

transcurso de los dias el paciente pierde la disposicion de hablar y moverse, les

119



suele dar infecciones que ocasionan su muerte, en la actualidad no hay un

tratamiento para controlarlo y muchomenos una cura (Prado & Silva, 2019).

Polimiositis degenerativa:

Es un padecimiento inflamatorio limitadamente usual, y que por ello origina el
cansancio musculoso. Cabe mencionar, que perjudica a ambos lados del cuerpo.
Asimismo, esta dolencia puede obstaculizar la disposicion para movilizarse
como porejemplo poder ascender gradas, el levantarse posteriormente de estar
sentado, el de poder recoger objetos o lograr alcanzar lugares que estén por

arriba de la cabeza (Prado & Silva, 2019).

Comunmente, esta enfermedad se da en adultos de entre 30 y 50 afios. Es mas
frecuente en los afroamericanos que en los blancos, y las mujeres se ven
afectadas méas a menudo que los hombres. Por lo general, los signos y sintomas

aparecen gradualmente, a lo largo de semanas o meses (Prado & Silva, 2019).

3.1.13 Fundamentos de la aplicacion de la eutanasia en el Peru

3.1.13.1 Aplicacion de la eutanasia en el Pert

Prado & Silva (2019) destacan dos argumentos a favor de la legalizacion y aplicacion

de la eutanasia:

* Los pacientes tienen el derecho de decidir libremente sobre el tratamiento adecuado y

de elegir el momento de su muerte.

* La autonomia de la voluntad de los pacientes.

* No debe buscarse prolongar la vida cuando esta ya no puede ser vivida, convirtiendo

al paciente en algo distinto a un ser humano.

120



En lo que respecta a la eutanasia, es fundamental contar con una regulacion clara y
especifica, similar a la evolucion que ha experimentado el aborto, que ha pasado de ser
penalizado a ser aceptado en circunstancias médicas y juridicas, como cuando la vida de la
madre. esta en riesgo. Esta regulacion debe contemplar los casos en los que una persona puede
solicitar la finalizacién de su vida, asi como permitir que otra persona tome esa decision para
asegurar una muerte sin complicaciones. Esto es particularmente relevante en situaciones
donde el paciente no puede expresar su deseo debido a un deterioro rapido y constante de sus
capacidades fisicas, asi como un dolor intolerable. Para que la eutanasia sea considerada dentro
del marco legal y ético, debe cumplir con una serie de requisitos fundamentales que aseguren
su aplicacion adecuada y justa. Primero, la eutanasia debe ser solicitada de manera voluntaria
por el propio paciente. Esto significa que la decision debe ser tomada libremente, sin coaccion,
presion externa ni influencia indebida, garantizando asi que el paciente ejerza su derecho a
decidir sobre su vida y muerte de manera autonoma. Es crucial implementar mecanismos para

evaluar la capacidad mental del paciente para tomar una decision informada y consciente.

En segundo lugar, el paciente debe padecer una enfermedad terminal. Esto implica que
la condicion médica del paciente ha avanzado a un estado irreversible y avanzado, donde no
existen opciones terapéuticas efectivas para curar o mejorar significativamente su calidad de
vida. El diagndstico debe ser preciso y detallar claramente que la enfermedad estd en una etapa
terminal. Tercero, es esencial contar con un diagnostico médico que confirme que el paciente
se encuentra en la etapa mas dolorosa de su enfermedad. Esta evaluacion incluye la revision de
los sintomas, la progresion de la enfermedad y el impacto en la calidad de vida del paciente.
Un diagnostico médico riguroso asegura que la solicitud de eutanasia esté fundamentada en

una situacion clinica objetiva y verificable.

121



Finalmente, la eutanasia debe estar autorizada por la ley, lo que requiere obtener una
autorizacion judicial previa. Este requisito es fundamental para garantizar que la practica se
realice dentro de un marco legal y ético, evitando abusos y protegiendo los derechos de todas
las partes involucradas. La autorizacion judicial debe incluir una revision exhaustiva de los

criterios médicos y voluntarios para asegurar que se cumplen todos los requisitos legales.

Una vez que se avance hacia la despenalizacion de la eutanasia en la normativa juridica,
es crucial que se establezcan de manera rigurosa estos requisitos imprescindibles. La
implementacion de estas condiciones garantizara que la eutanasia se realice de manera ética y
segura, y evitara que se convierta en una practica malinterpretada o utilizada inapropiadamente.
La falta de cumplimiento con estos requisitos podria llevar a situaciones en las que la eutanasia
no se aplique de manera adecuada, lo que podria resultar en acciones que, en una u otra medida,
deberian ser penalizadas. Por lo tanto, una regulacion clara y estricta es esencial para asegurar

que la eutanasia se lleve a cabo en concordancia con los principios €éticos y legales establecidos.

3.1.13.2 Diferenciacion entre la eutanasia y la instigacion al suicidio

Prado & Silva (2019) abordan aspectos juridicos del Codigo Penal Peruano, que

establece lo siguiente sobre la instigacion o ayuda al suicidio:

Articulo 113°. La persona que incite a otra al suicidio o le proporcione ayuda
para llevar a cabo sera castigada con una pena privativa de libertad que varia
entre uno y cuatro afios, si el suicidio se ha consumado o intentado. Si el agente
actu6 por un motivo egoista, la pena serd de entre dos y cinco afios

(Villavicencio, 2016, p. 12).

122



3.1.13.3 Diferenciacion entre la eutanasia y el homicidio

Prado & Silva (2019) sobre el Homicidio culposo regulado en el Cédigo Penal precisa
que el homicidio consiste en matar a alguien de manera injusta debido a una circunstancia
ocasionando que se pierda la vida sin su consentimiento. Asi, en el homicidio no hay un deseo
de morir por parte de la persona que resulta lesionada, quien fallece de manera violenta. En
cambio, la eutanasia tiene como objetivo evitar el sufrimiento y la prolongacion artificial de la
vida del paciente, quien se encuentra en una situacion de enfermedad terminal y da su
consentimiento, expresando su voluntad de morir debido a las continuas dolencias que enfrenta.
Aunque ambos términos implican la muerte de un ser humano, la distincion radica en que en
el homicidio se infringe el derecho a la vida, mientras que en la eutanasia se actia con el

consentimiento de la persona involucrada.

3.1.13.4 Diferencias entre muerte cerebral, estados vegetativos y coma profundo

Las personas que se encuentran en coma profundo o en estado vegetativo han
experimentado una disminucion considerable de sus capacidades fisicas y mentales, aunque
esta pérdida no es total ni irreversible. A simple vista, su situacion podria asemejarse a la de
un cuerpo sin vida con muerte cerebral. No obstante, al analizar cuidadosamente los criterios
que definen la muerte cerebral, se puede determinar que estos pacientes no los satisfacen.
Aunque a primera vista pueda parecer similar a la muerte cerebral, la distincion es crucial: en
estos casos, el organismo continta funcionando de manera integrada, a pesar de que algunas
areas del cerebro se encuentren gravemente dafiadas, lo que practicamente elimina cualquier
posibilidad de comunicacion. En estas circunstancias, no se ha producido una pérdida
irreversible de la capacidad para coordinar e integrar las funciones fisicas y mentales del
cuerpo. Por lo tanto, la persona sigue viva y preserva su dignidad, la cual permanece intacta

independientemente de la gravedad de sus limitaciones. (Giraldo, 2008).

123



3.1.13.5 Proyecto de ley que permite el uso de la eutanasia

Gino Costa Santolalla en el afio 2021quien inicio el proyecto de ley que permite el uso

de la eutanasia el cual menciona en su articulo 1.

Articulo 1.- Objeto y ambito de aplicacion de la ley. A pesar de las apariencias
similares a la muerte cerebral, la distincidon es crucial: en estos casos, el
organismo continua funcionando de manera integrada, aunque algunas partes
del cerebro estén severamente dafadas, lo que casi imposibilita cualquier forma
de comunicacion. En estas circunstancias, no se ha producido la pérdida
irreversible de la capacidad de integrar y coordinar las funciones fisicas y
mentales del cuerpo. Por lo tanto, la persona humana sigue viva y conserva su
dignidad, la cual no se ve afectada en absoluto, sin importar cudn severas sean

sus limitaciones.

a) Articulo 2. Principios

Vida Digna: se refiere al conjunto de circunstancias necesarias para llevar a
cabo a cabo el proyecto personal de la vida humana en condiciones apropiadas,
de acuerdo con los estandares individuales. Esta evaluacion es compleja y
multidimensional, e incluye factores fisicos, psicologicos, sociales,

econdémicos, ambientales, entre otros.

Autonomia: Consideracion y reconocimiento de su derecho a elegir de manera
libre, informada y consciente sobre su vida y el momento de su muerte,
asegurando condiciones de salud y minimizando el dafio y el dolor, sin

interferencias, presiones o manipulaciones de ningun tipo.

124



b) Morir con dignidad

El término "morir con dignidad" ha suscitado un extenso debate y se presenta desde
multiples enfoques. Para algunos, se traduce en el derecho a tomar decisiones sobre su propia
vida, basadas en el principio de autonomia. En cambio, para otros, significa poder fallecer sin
dolor, en un ambiente sereno, acompanado por seres queridos, mostrando gratitud y logrando
una reconciliacion tanto personal como con los demas. En otras palabras, el acto de morir con
dignidad es una experiencia profundamente humana que se realiza de acuerdo con la
concepcion metafisica y religiosa de cada persona. Desde este punto de vista, es fundamental
que los médicos y otros profesionales de la salud faciliten estas condiciones y honren los

valores de sus pacientes.

Vamos a adoptar como definicion de morir con dignidad la que propone el Prof. Dr.

Marcos Gomez Sancho:

Implica vivir de manera digna hasta el Gltimo instante. Esto exige considerar al enfermo
como un ser humano hasta el momento de su deceso (dignidad como condicion inherente), asi
como respetar sus creencias y valores, ademas de permitir su participacion en el proceso de
toma de decisiones a través de una relacion cercana y honesta. con el equipo de atencion
médica. Si bien se asocia el hecho de morir con dignidad a la ausencia de sufrimiento, también
hay que tener en cuenta otros factores humanos, como la presencia de seres queridos y la

creacion de un entorno amable (Aller, y otros, 2020).

3.1.13.6 Datos estadisticos

a) Mas de 17,000 nuevos casos de cancer se registraron en el 2021

E1 02/04/2022, el Instituto Nacional de Enfermedades Neoplasicas (INEN) report6 que

durante el 2021 se registr6 un promedio de 17,500 nuevos casos de cancer en hombres y

125



mujeres, lo que representa un incremento del 40% en comparacion con las cifras del 2020; la

mayoria de los pacientes provienen del interior del pais.

El afio pasado, a pesar de los retos planteados por la pandemia, se registraron un
promedio de 362.000 consultas en consultorios externos, 4.700 cirugias mayores, 46.600
tratamientos de quimioterapia y 67.000 sesiones de radioterapia. En lo que, respecto a
diagnosticos y seguimientos de enfermedades, el INEN reportd que el departamento de
patologia realiz6 4,500,000 pruebas, mientras que el de radiodiagnostico llevo a cabo 154,000.
En la actualidad, el 57% de los pacientes nuevos y en tratamiento que acuden a esta institucion

especializada son de Lima y Callao, mientras que el 43% proviene de otras provincias.

b) Registro de cancer

Este registro constituye un estudio de base poblacional que retine informacion
elaborada por los expertos del Departamento de Epidemiologia y Estadistica del INEN, en
colaboracion con varias instituciones de salud en Lima y Callao. Entre estos se encuentran
hospitales del Ministerio de Salud (Minsa), EsSalud, las Fuerzas Armadas y Policiales, asi
como clinicas, consultorios médicos y centros especializados que han proporcionado acceso a

los datos.

¢) Incidencia

Hasta la fecha, mas de 175.000 pacientes en Pert sufren de enfermedades oncologicas.
Los tipos de cancer que presentan mayor incidencia en la poblacion peruana son los de prostata,
mama, estdbmago, colon recto y cuello uterino. El cancer de mama es el mas comun entre las
mujeres, mientras que el de prostata es el mas frecuente en los hombres, segin la informacion

proporcionada por la Direccion de Prevencion y Control de Cancer del Minsa.

126



3.1.13.7 Respaldo empirico

3.1.13.7.1 Encuestas sobre la eutanasia en el Peru

En el Peru, la eutanasia atin no esta legalizada; sin embargo, la opinién publica muestra
un creciente respaldo hacia su legalizacion. Un estudio realizado por Vox Populi Consultoria
en colaboracion con la revista Caretas reveld que el 52% de los peruanos considera que la
eutanasia sera legal en el pais dentro de los proximos diez afnos. Al desagregar los datos por
género, se observa que el 52.6% de los varones y el 47.3% de las mujeres comparten esta

expectativa.

Este cambio en la percepcion publica ha sido influenciado por casos emblematicos,
como el de Ana Estrada, quien padecia una enfermedad degenerativa incurable. En 2024, Ana
se convirtid en la primera persona en Peru en acceder legalmente a la eutanasia, tras una
prolongada batalla legal que culmind con una sentencia histérica que reconocié su derecho a
una muerte digna. Este caso no solo marcd un precedente legal, sino que también avivo el
debate nacional sobre la necesidad de establecer un marco normativo que regule la eutanasia

en el pais.

A pesar de estos avances, la eutanasia en Peru sigue siendo considerada un delito bajo
el articulo 112 del Cdédigo Penal, tipificada como "homicidio piadoso". No obstante, la
creciente discusion publica y el respaldo ciudadano podrian impulsar futuras reformas
legislativas que reconozcan y regulen este derecho (Vox Populi Consultoria & Caretas 2019).

3.1.13.7.2 Lima y Callao aplicaria eutanasia a enfermo incurable si éste se lo pidiera

El 59 por ciento de los limefios estaria dispuesto a aplicar la eutanasia a un enfermo
incurable si éste se lo pidiera, segun lo revela una encuesta realizada por el Instituto de Opinion

Publica de la Universidad Catodlica del Pert.

127



De acuerdo a este sondeo, difundido hoy, la mayoria de los entrevistados que

contestaron afirmativamente a esta pregunta tienen entre 18 y 29 afos.

En tanto, el 37% se manifest6 en contra de esta posibilidad y el 4 % no precisé una

respuesta en el estudio de opinidn efectuado entre el 11 y el 13 de julio Gltimo. (Andina, 2008)

3.1.13.8 El Instituto Nacional de Enfermedades Neoplasicas en la gestion del

cancer en Peru.

Se estima que la incidencia de cancer en Perti es de 150 casos por cada 100.000
habitantes. Esta enfermedad se sittia como la segunda causa principal de mortalidad en el pais,

y se estima que el 75% de los diagndsticos se realizan en etapas avanzadas.

Abstracto

Con una tasa de mortalidad que se posiciona como la segunda a nivel nacional, la tasa
estimada de cancer en Pert es de 150 casos por cada 100.000 habitantes. Aproximadamente el

75% de los casos se identifican en etapas avanzado.

Introduccion

Segin la informaciéon proporcionada por el Instituto Nacional de Enfermedades
Neoplasicas, se calcula que la incidencia anual de cancer en Pert es de aproximadamente 150
casos por cada 100.000 habitantes, lo que se traduce en alrededor de 45.000 nuevos
diagnosticos anuales. En la actualidad, la mayoria de los casos de cancer se detectan en etapas
avanzadas, alcanzando un 75% de los diagnosticos. Este fenomeno resulta en una disminucion
de las posibilidades de curacion, una calidad de vida inferior, un aumento en los costos de
tratamiento y una alta tasa de mortalidad. La pobreza se asocia con este diagndstico tardio del

cancer, ya que dificulta el acceso a los servicios de salud, promueve una cultura de prevencion

128



limitada, potencia la influencia de habitos de vida poco saludables y refleja un bajo nivel

educativo.

3.1.13.9 Jurisprudencia, legislacion y doctrina juridica sobre la eutanasia en Peru

a. Jurisprudencia peruana sobre la eutanasia Un Panorama Post-Caso Estrada. El
caso de Ana Estrada ha marcado un hito en la historia juridica peruana, sentando un
precedente historico en materia de eutanasia y derecho a una muerte digna. Sin
embargo, es importante destacar que este caso, aunque trascendental, no establece una
jurisprudencia consolidada sobre la eutanasia en el Pert. amplia ;Por qué? La
resolucion a favor de Ana Estrada fue un fallo individualizado, adaptado a las
circunstancias particulares de su caso. No se trata de una sentencia de caracter general
que establezca un nuevo principio juridico aplicable a todos los casos similares. Peru
aun no cuenta con una ley que regula la eutanasia, por lo que la jurisprudencia en este
ambito es aun incipiente y fragmentada. El tema de la eutanasia sigue siendo objeto de
un intenso debate en la sociedad peruana, con posturas encontradas entre quienes
defienden el derecho a una muerte digna y quienes se oponen por razones éticas,
religiosas o juridicas. A pesar de las limitaciones mencionadas, el caso de Ana Estrada
ha tenido un impacto significativo en el debate sobre la eutanasia en Peru: Ha sacado a
la luz un tema que antes era tabti y ha generado un amplio debate publico. Asimismo,
ha aumentado la presion sobre el Estado para que regule la eutanasia y establezca un
marco legal claro y seguro. Ha contribuido a cambiar la percepcion de la sociedad sobre
la eutanasia, generando una mayor comprension y empatia hacia las personas que
enfrentan enfermedades terminales. La jurisprudencia peruana sobre la eutanasia se

encuentra en una etapa de construccion. Los principales desafios que se presentan son:

129



-Desarrollo de un marco legal: Es necesario elaborar una ley que regule la eutanasia,

estableciendo los requisitos, procedimientos y garantias para su aplicacion.

-Proteccion de los derechos de los pacientes: La ley debe garantizar que las decisiones

de los pacientes sean libres, informadas y respetadas.

-Formacion de profesionales de la salud: Los profesionales de la salud deben estar

capacitados para brindar una atencion integral a los pacientes que solicitan la eutanasia.

-Debate social: Es fundamental mantener un debate abierto y respetuoso sobre la

eutanasia, involucrando a diversos actores de la sociedad.

En conclusion: El caso de Ana Estrada ha marcado un hito en la historia de la
jurisprudencia peruana, pero no ha resuelto todas las preguntas sobre la eutanasia. La
construccion de una jurisprudencia sélida y coherente en este &mbito requerird de un proceso
gradual y complejo, que involucre a diversos actores y considere las particularidades de la

sociedad peruana.

b. La eutanasia en el Perd no esta legalmente regulada. En la actualidad, la
legislacion en Pert no autoriza la practica de la eutanasia. El articulo 112 del Codigo Penal
peruano clasifica el "homicidio piadoso" como un delito, castigando a quien, por compasion,

acaba con la vida de un enfermo incurable que lo solicita.

(Por qué la eutanasia no es legal en Perta?

-Proteccion del derecho a la vida: La Constitucion peruana establece la defensa de la
persona humana y el respeto a su dignidad como el fin supremo de la sociedad y del Estado. El

derecho a la vida es considerado un derecho fundamental.

-Falta de consenso social: Existe un amplio debate en la sociedad peruana sobre la

legalizacion de la eutanasia, sin un consenso claro al respecto.

130



-Preocupaciones éticas y religiosas: Diversas corrientes religiosas y filosoficas se

oponen a la eutanasia, considerando que atenta contra la sacralidad de la vida.

(Qué alternativas existen?

Si bien la eutanasia no es legal, existen alternativas que buscan garantizar una muerte

digna, como:

-Cuidados paliativos: Estos cuidados se centran en aliviar el dolor y mejorar la calidad

de vida de los pacientes terminales.

-Sedacion paliativa: Consiste en administrar medicamentos para reducir el sufrimiento

de un paciente al final de su vida, incluso si esto acorta su vida.

A lo largo de los anos se han presentado diversos proyectos de ley que buscan regular
la eutanasia en el Peri. Sin embargo, hasta el momento ninguno ha sido aprobado, este

panorama legal implica:

-Incertidumbre juridica: La falta de una regulacion clara genera incertidumbre tanto

para los pacientes como para los profesionales de la salud.

-Dificultades para tomar decisiones: Las familias de los pacientes terminales se

enfrentan a decisiones dificiles en un marco legal restrictivo.

-Debate abierto: La cuestion de la eutanasia sigue siendo objeto de debate en la sociedad

peruana, y es probable que continute siendo asi en el futuro.

c. Debate sobre la eutanasia en Peru

La eutanasia en Pert es un tema que ha generado un intenso debate juridico, ético y
social en los ultimos afios. Si bien la legislacion peruana atn la prohibe, los juristas han

aportado diversas perspectivas que enriquecen esta compleja discusion. Los expertos en

131



derecho constitucional en Pert han manifestado diversas posturas respecto a la eutanasia, las

cuales se pueden resumir de la siguiente manera:

Prohibicion y proteccion de la vida: La mayoria de los juristas peruanos se adhieren a
la posicion tradicional que considera la vida humana como un bien supremo e inviolable,
protegido por la Constitucion. Argumentan que la despenalizacion de la eutanasia podria abrir

la puerta a practicas abusivas y a una disminucion del valor de la vida.

Derecho a una muerte digna: Un sector de los juristas, influenciado por los debates
internacionales y los avances en bioética, defiende el derecho de las personas a una muerte
digna. Estos expertos consideran que, en casos de enfermedades terminales y sufrimiento

extremo, el paciente debe tener la autonomia para decidir sobre el fin de su vida.

Necesidad de regulacion: Algunos juristas plantean la necesidad de una regulacion clara
y detallada sobre la eutanasia, que establezca los requisitos y las garantias necesarias para evitar
abusos. Proponen la creacion de comisiones de evaluacion y la participacion de diversos

actores, como médicos, psicologos y familiares, en la toma de decisiones.

Fortalecimiento de los cuidados paliativos: Otra corriente de pensamiento se centra en
la importancia de fortalecer los servicios de cuidados paliativos, como una alternativa a la
eutanasia. Argumentan que estos servicios pueden aliviar el sufrimiento de los pacientes

terminales y mejorar su calidad de vida.

Desafios y Limitaciones A pesar de los debates y las diversas posturas, los juristas

peruanos enfrentan varios desafios:

-Marco legal restrictivo: La legislacion peruana prohibe expresamente la eutanasia, lo

que limita las opciones para aquellos que desean ejercer su derecho a una muerte digna.

132



-Escasa jurisprudencia: Existe una jurisprudencia limitada sobre el tema, lo que

dificulta la construccion de una doctrina juridica sélida y coherente.

-Presiones sociales y religiosas: Las presiones sociales y religiosas influyen en la

discusion sobre la eutanasia, generando polarizacion y dificultando el consenso.

El caso de Ana Estrada, una mujer peruana con una enfermedad neuromuscular
degenerativa, ha sido un hito en el debate sobre la eutanasia en el pais. Su lucha por el derecho

a una muerte digna ha visibilizado la problematica y ha generado un intenso debate publico.

La eutanasia en el Pert es un tema complejo y controvertido que plantea interrogantes
éticas, juridicas y sociales. Los juristas peruanos han aportado diversas perspectivas, pero aun
no existe un consenso claro sobre como abordar esta problematica. Es probable que el debate
continte en los proximos afios, a medida que la sociedad peruana evolucione y se adapte a los

nuevos desafios en el ambito de la salud y los derechos humanos (Caro, 2022).

3.1.13.10 Analisis sobre el conflicto entre el derecho individual a morir dignamente

y el interés estatal por preservar la vida.

El derecho individual a morir dignamente se fundamenta en principios como la
autonomia personal y la dignidad humana, que permiten al individuo tomar decisiones
informadas sobre su propia vida, especialmente cuando enfrenta enfermedades terminales o
sufrimiento insoportable (De Miguel y Lopez, 2006). Este derecho implica reconocer al
paciente como agente activo de sus decisiones médicas, sin coercion externa, y bajo el marco
del respeto a su voluntad. Desde esta perspectiva, se argumenta que limitar el acceso a una
muerte digna puede constituir una violacion a los derechos humanos, ya que se obliga a una

persona a prolongar su existencia en condiciones que considera indignas. Por ello, muchos

133



defensores de la eutanasia sostienen que el Estado no debe imponer visiones éticas o religiosas

particulares sobre toda la sociedad, sino garantizar libertades individuales fundamentales.

Por otro lado, el interés estatal por preservar la vida se basa en el deber constitucional
del Estado de proteger a todos sus ciudadanos, especialmente en situaciones de vulnerabilidad
extrema. Este interés se manifiesta en leyes penales como el articulo 112 del Cédigo Penal
peruano, que tipifica la eutanasia como homicidio piadoso, castigado con prision (Bances,
2019). La logica detras de esta posicion es que cualquier accidon que acelere la muerte puede
ser vista como un riesgo potencial para la integridad humana, incluso si es solicitada por el
paciente. Algunos autores sefalan que este enfoque refleja una vision paternalista del Estado,
que prioriza la proteccion de la vida sobre la autodeterminacion individual, sin considerar casos

excepcionales donde el sufrimiento irreversible no puede ser mitigado con cuidados paliativos.

Este conflicto entre derechos individuales y deberes estatales plantea un desafio ético-
juridico complejo. Segiin Gardfalo (citado en Oviedo, 1999), el derecho penal debe evolucionar
junto con las realidades sociales y los valores cambiantes; por tanto, criminalizar actos
compasivos como la eutanasia podria estar desconectado de las necesidades reales de ciertos
pacientes terminales. En paises como Colombia y Espaia, se han implementado regulaciones
que equilibran ambos intereses mediante requisitos rigurosos, como la evaluacion médica,
consentimiento informado y revision judicial. Esto sugiere que es posible conciliar el interés
publico por salvaguardar la vida con el derecho individual a decidir sobre el final de la misma,
siempre que se establezcan mecanismos legales claros y controlados que prevengan abusos y

garanticen la dignidad hasta el Gltimo momento.

134



CAPITULO IV

ENFERMOS EN SITUACION TERMINAL

4.1 Concepto de enfermedad terminal

Se trata de la fase terminal de una enfermedad avanzada y progresiva, caracterizada
por un dafio irreversible y la ausencia de tratamientos curativos efectivos. Esta etapa se
acompafia de multiples y severos sintomas que pueden variar y ser de diversas causas, asi como
de una pérdida de autonomia o una fragilidad creciente. El prondstico de vida es limitado, lo
que genera un impacto emocional significativo tanto en el paciente como en su familia y el
equipo de atencion médica, ademas de una alta demanda y uso de recursos sanitarios (Amado

y Oscanoa, 2020).

Es el paciente en el cual no cabe la posibilidad de curacion, existen diferentes estadios
que adquieren significados distintos en cuanto al tipo de auxilio que se le puede brindar. Uno
de estos estadios es la enfermedad terminal, en la que los sintomas del paciente se acenttan,
marcando un claro agravamiento de su situacion. En este punto, la respuesta a los tratamientos
médicos es nula, lo que refuerza la inevitabilidad del desenlace. La falta de eficacia de las
intervenciones, junto con el deterioro progresivo del paciente, genera un grave impacto
emocional, tanto para €l como para sus seres queridos. Este impacto se ve intensificado por la
consciencia de que la muerte es inminente, aunque no necesariamente inmediata, ya que puede

ocurrir en un plazo mediano, dependiendo de la evolucion del paciente.

El enfermo terminal es aquel que, debido a su diagndstico, evolucion y falta de
respuesta efectiva a los tratamientos, se enfrenta con casi total certeza a la muerte. Se pueden
diferenciar dos grupos entre ellos: a) quienes, ademas de experimentar un deterioro fisico

constante, sufren un progresivo declive mental, como en el caso del Alzheimer y la esclerosis

135



multiple, y b) aquellos que permanecen lucidos y plenamente conscientes de su condicion hasta
el final o sus proximidades. En el primer grupo, el deterioro mental impide que sean conscientes
de su estado terminal, por lo que la muerte les resulta distante. En contraste, los enfermos que
mantienen su lucidez hasta el final son mas conscientes de su situacion, lo que a menudo les

genera temor ante el dolor y la muerte (Celedon, 2012).

4.2 Marco legal vigente sobre el derecho a los cuidados paliativos en Peru

La palabra "paliativo" tiene su origen en el latin "pallium", que significa capa o manto,
y se utilizaba en la antigua Roma para cubrir a los enfermos cuando la medicina ya no podia
ofrecerles asistencia. Segin la definicion de la Organizacion Mundial de la Salud, el
tratamiento paliativo es un enfoque de atencion disefiado para mejorar la calidad de vida de los
pacientes y sus familias al abordar las dificultades asociadas con las enfermedades. Esto se
consigue mediante la prevencion y el alivio del sufrimiento, a través de una identificacion y
evaluacion tempranas y adecuadas, asi como del tratamiento del dolor y otros problemas
fisicos, psicosociales y espirituales. Cuando una persona enfrenta una enfermedad progresiva
e incurable que pone en peligro su vida, y los tratamientos disponibles generan resultados
limitados y una carga excesiva de malestar, los cuidados paliativos tienen como finalidad
aliviar el sufrimiento y reducir el impacto negativo de la enfermedad y de las intervenciones

invasivas (OMS Organizacion Mundial de la Salud. 2012).

Los cuidados paliativos representan un enfoque que mejora la calidad de vida de los
pacientes, tanto adultos como niflos, y de sus familias que enfrentan desafios asociados con
enfermedades que ponen en riesgo la vida. Este modelo tiene como objetivo prevenir y aliviar
el sufrimiento a través de la identificacién temprana, una evaluacion precisa y el tratamiento
del dolor, ademas de abordar otros problemas que pueden ser de naturaleza fisica, psicosocial

o espiritual.

136



En Peru, la legislacion actual que regula el derecho a recibir cuidados paliativos esté
contenida principalmente en la Resolucion Ministerial N.° 939-2021-MINSA, que establece el
Plan Nacional de Cuidados Paliativos para Enfermedades Oncologicas y No Oncologicas 2021-
2023. Este plan tiene como objetivo mejorar la calidad de vida de los pacientes con
enfermedades graves y potencialmente mortales, asi como de sus cuidadores, familias y la
comunidad en general. Ademas, el Decreto Supremo N° 024-2021-MIMP aprueba el
Reglamento de la Ley N° 30490, Ley de la Persona Adulta Mayor, que incluye disposiciones

especificas sobre cuidados paliativos dirigidos a las personas mayores.

Adicionalmente, Pert ha ratificado la Convencion Interamericana sobre la Proteccion
de los Derechos Humanos de las Personas Mayores, que exige a los estados miembros

desarrollar un sistema integral que garantice el acceso a cuidados paliativos.

4.3 La autonomia del paciente terminal en el Peru

El concepto de autonomia ha sido clave para entender los cambios significativos en la
relacion clinica, especialmente entre médico y paciente, en las ultimas décadas. Originalmente,
el término proviene del griego, donde auto significa uno mismo y nomos norma. Fue propuesto
por Kant en el siglo XVIII, quien lo definié como la capacidad del ser humano, como sujeto
moral, de tomar decisiones desde la razén y la libertad, siendo responsable de sus acciones y
merecedor de respeto. En lugar de referirse a decisiones concretas en situaciones especificas,
Kant se centro en el ser humano en abstracto. En el ambito de la bioética, la autonomia implica
la capacidad de tomar decisiones bajo condiciones de racionalidad, con informacién adecuada,
comprension y libertad, tanto para aceptar tratamientos como para participar en investigaciones

(Beca, 2017).

La capacidad de decision es un elemento clave para validar el consentimiento o rechazo

del tratamiento médico. Segiin Gert, en los Estados Unidos, la competencia del paciente es

137



fundamental en la bioética y la legislacion en salud, siendo necesario que el paciente sea
completamente competente para que su decision sea valida. Sin embargo, no existe consenso
en la definicion de competencia, y su aplicacion a casos especificos puede generar
controversias. Kleinman sostiene que, aunque se suele usar un estandar legal que evalua la
habilidad de comunicar, comprender la informacion y apreciar las consecuencias, a menudo se
pasa por alto la influencia de estados emocionales, como la ansiedad, depresion o panico, en la
capacidad del paciente para tomar decisiones racionales. Jonsen afiade que los médicos deben
respetar los deseos del paciente, pero también es su deber mitigar los efectos de emociones
intensas a través de la educacion y la persuasion. Pellegrino y Thomasma argumentan que,
aunque la autonomia del paciente es importante, las decisiones apresuradas de rechazo de
tratamiento pueden ser mdas perjudiciales que una intervencion paternalista, por lo que el

objetivo debe ser maximizar el beneficio para el paciente (Zavala, et al, 2012).

En Peru, la autonomia del paciente terminal para tomar decisiones sobre su tratamiento
estd amparada por diversos marcos legales y principios éticos. La Constitucion Politica del
Per protege la integridad y dignidad personal, lo que abarca el derecho a decidir sobre el
propio cuerpo y el tratamiento médico. La Ley General de Salud (Ley N° 26842) refuerza este
derecho, permitiendo que los pacientes rechacen o acepten tratamientos, siempre y cuando
estén completamente informados de las posibles consecuencias. Ademas, la Resolucion
Ministerial N.© 939-2021-MINSA y la Ley N° 30846 establecen el acceso a cuidados paliativos
para mejorar la calidad de vida de pacientes con enfermedades terminales, proporcionando

alivio del dolor y otros sintomas.

A pesar de este marco legal, ain persisten desafios importantes. La eutanasia sigue
penalizada en Peru, lo que restringe la capacidad de los pacientes terminales para ejercer un

control total sobre el final de sus vidas. Casos como el de Maria Benito, quien padece esclerosis

138



lateral amiotrofica (ELA), han resaltado la necesidad de un debate sobre el derecho a una
muerte digna. Asimismo, aunque los cuidados paliativos estan garantizados por ley, su
implementacion y acceso, especialmente en zonas rurales, sigue siendo limitado, lo que plantea

dificultades para asegurar que todos los pacientes puedan ejercer plenamente su autonomia.

4.4 La proteccion de los derechos de los enfermos terminales en Peru: Principio de

dignidad y garantias legales.

En Peru, la proteccion de los derechos de los pacientes terminales se fundamenta en el
principio de dignidad y en una serie de garantias legales que aseguran una atencion adecuada
y respetuosa. El principio de dignidad es esencial, ya que demanda que todas las personas, sin
importar su estado de salud, sean tratadas con respeto y consideracion. En el ambito de los
cuidados paliativos y el manejo del final de la vida, esto implica proporcionar un entorno que
respete la autonomia del paciente y su derecho a tomar decisiones informadas sobre su

tratamiento.

Las garantias legales incluyen el derecho a recibir informacion clara y comprensible
sobre el diagnostico y opciones de tratamiento, como establece la Ley General de Salud (Ley
N° 26842). También se reconoce el derecho a rechazar tratamientos médicos que prolonguen
artificialmente la vida, respaldado por la legislacion peruana y casos como el de Maria Benito,
quien buscé la retirada del ventilador mecanico debido a su esclerosis lateral amiotréfica
(ELA). La Resolucion Ministerial N.° 939-2021-MINSA y la Ley N° 30846 aseguran el acceso
a cuidados paliativos, aunque su implementacion sigue siendo problematica, especialmente en
areas rurales. A pesar de estas protecciones, la penalizacion de la eutanasia en Pert limita las
opciones disponibles para los pacientes terminales en cuanto a la toma de decisiones sobre el

final de sus vidas.

139



4.4.1 La Dignidad Humana como Eje Central:

El principio de dignidad humana es un concepto en constante evolucion, adaptandose a
las transformaciones sociales. En el contexto actual, esta dignidad se asocia cada vez mas con
el derecho a una muerte digna, que implica una vida libre de sufrimientos innecesarios. La
bioética ofrece un marco conceptual util para abordar los dilemas éticos que surgen en el
cuidado de pacientes terminales, como la diferencia entre omitir un tratamiento y provocar

deliberadamente la muerte (Taboada, 2000)

En términos de garantias legales, aunque Pert dispone de leyes y resoluciones para
proteger los derechos de los pacientes terminales, su implementacion efectiva enfrenta varios
desafios. Estos incluyen la falta de recursos, la insuficiente capacitacion del personal de salud
y las barreras culturales que obstaculizan la aplicacion plena de estas normas. Las directivas
anticipadas, que permiten a los pacientes expresar sus deseos sobre su futura atenciéon médica,
son esenciales, pero su reconocimiento y uso en Pert atn son limitados. Ademas, los comités
de ética asistencial juegan un papel crucial en la resolucion de conflictos éticos y en la toma de
decisiones compartidas, y es fundamental fortalecer su presencia y autonomia en los centros
de salud. Los desafios y perspectivas en la atencidn a pacientes terminales incluyen
desigualdades sociales que afectan el acceso a cuidados paliativos de calidad, siendo las
poblaciones mas vulnerables las mas afectadas. Es necesario reforzar la formacion en bioética
para los profesionales de salud y fomentar el didlogo interdisciplinario entre médicos,
abogados, filésofos y tedlogos. La participacion ciudadana es crucial para promover los
derechos de los pacientes terminales y exigir politicas publicas que aseguren una muerte digna.

(Prado y Silva, 2019).

También es fundamental considerar el papel de la familia en la toma de decisiones al

final de la vida, asegurando que reciban la informacién y el apoyo necesarios. El sufrimiento

140



psicoldgico, ademas del fisico, es una dimension esencial del cuidado paliativo que debe ser
abordada adecuadamente. Asimismo, la dimension espiritual es significativa para muchos
pacientes terminales, por lo que es importante respetar sus creencias y valores. Para reflexionar
sobre estos temas, surgen varias preguntas clave: ;Coémo podemos garantizar que los pacientes
terminales en Peru tengan acceso a cuidados paliativos de calidad? ; Como podemos promover
el didlogo social sobre la muerte y el morir? ;Qué reformas legales son necesarias para

garantizar una muerte digna en Perti? (Garcia, y Ruelas, 2021).

141



CAPITULO V

ANALISIS DE RESULTADOS

5.1. Fundamentos juridicos, éticos y sociales que justifican la necesidad de legalizar la

eutanasia activa para pacientes en estado terminal en el Peru.

Los antecedentes internacionales y nacionales mencionados en el estado del arte,
respaldan el objetivo de identificar los fundamentos juridicos y facticos que justifican la
necesidad de legalizar la eutanasia activa para pacientes en estado terminal en Perq,
proporcionando tanto argumentos doctrinarios como experiencias comparadas que permiten

profundizar en el debate.

En el ambito internacional, Salazar (2021) concluye que la dignidad humana es el
fundamento de los derechos humanos, y que este principio debe incluir el derecho a una muerte
digna, especialmente cuando la vida de una persona estd marcada por un sufrimiento extremo.
En su andlisis de la legislacion ecuatoriana, destaca que la falta de una normativa adecuada
sobre la eutanasia impide que se garantice el derecho a una muerte digna, lo que implica una
necesidad de politicas publicas que consideren este derecho como una extension del derecho a
la vida. Esta reflexion es clave para el contexto peruano, ya que refuerza la idea de que la
dignidad humana debe ser protegida tanto en la vida como en la muerte, aspecto central para

justificar la legalizacion de la eutanasia en casos de enfermedades terminales.

De manera similar, Mayorga (2021) critica la ausencia de regulacion sobre la eutanasia
en Ecuador, sefialando que vulnera el derecho a la libertad de decision de los pacientes que
sufren enfermedades terminales. Su propuesta de reformas legales para permitir la eutanasia en
casos de enfermedades catastroficas y estados vegetativos muestra como la falta de regulacion

actual no solo limita los derechos de los pacientes, sino que también impide que el sistema

142



legal responda adecuadamente a situaciones de sufrimiento prolongado. Este argumento
resuena con la situacion peruana, donde la legislacion vigente prohibe la eutanasia, lo que
impide a los pacientes ejercer su autonomia en decisiones tan trascendentales como la de morir

con dignidad.

Cabrera (2019) aborda la falta de regulacion de la eutanasia en Ecuador desde una
perspectiva mas critica, argumentando que esta carencia legislativa viola derechos
fundamentales. Aunque la Constitucidén ecuatoriana no menciona explicitamente el derecho a
una muerte digna, Cabrera sostiene que este debe ser considerado como una extension natural
del derecho a una vida digna. Este andlisis pone en relieve la necesidad de actualizar la
normativa en Pert para que el derecho a una vida digna abarque también la posibilidad de optar
por una muerte digna, especialmente en casos de enfermedades incurables que conllevan un

sufrimiento intenso.

En el contexto nacional, Navarro (2019) ofrece un analisis del Codigo Penal peruano,
concluyendo que la despenalizacion de la eutanasia es viable y necesaria. A través de
entrevistas y andlisis doctrinarios, Navarro demuestra que existe una voluntad significativa
entre la poblacion para optar por la eutanasia en situaciones de enfermedades terminales, lo
que refuerza la importancia de respetar la autonomia de los pacientes. Este estudio sugiere que
la normativa peruana deberia adaptarse a la demanda social y a la necesidad de garantizar el

derecho de los pacientes a evitar sufrimientos innecesarios.

Prado y Silva (2019) aportan una perspectiva que complementa los estudios anteriores,
argumentando que el derecho a la vida debe entenderse como un derecho a una vida con un
minimo de dignidad. Sostienen que, si el proceso de morir es penoso y sin esperanza de mejoria,
el individuo debe tener la autonomia para decidir sobre el fin de su vida. Este enfoque subraya

la importancia de interpretar el derecho a la vida de manera flexible, considerando la calidad

143



de vida como un elemento esencial. En el contexto peruano, esta perspectiva podria servir de
base para reinterpretar el marco juridico actual y permitir la eutanasia como una alternativa

legitima para aquellos pacientes cuya vida se ha convertido en una fuente de sufrimiento.

Por su parte, Escobar (2018) examina las implicaciones juridicas, éticas y religiosas de
la eutanasia, resaltando que el derecho a la vida, segun la Convencion Americana de Derechos
Humanos, debe ser protegido desde la concepcion. No obstante, sefiala que la eutanasia debe
ser debatida y legislada considerando principios como la dignidad y la autonomia del individuo.
Este enfoque es crucial para el debate en Pert, donde las objeciones éticas y religiosas juegan
un papel importante en la discusion sobre la eutanasia. Escobar sugiere que, al considerar la
dignidad como un principio central, se puede argumentar en favor de la legalizacion de la
eutanasia, siempre y cuando se garantice la autonomia del paciente y se respeten las garantias

procesales necesarias.

Finalmente, Elguera (2016) aborda directamente el contexto peruano, proponiendo que
la eutanasia activa, fundamentada en la voluntad expresada del paciente, debe ser
despenalizada en Peru para enfermos terminales. Argumenta que la eutanasia pasiva, que se
basa en la deduccion de la voluntad del paciente por terceros, es insuficiente y que el respeto a
la voluntad explicita del paciente es esencial para garantizar una muerte digna. Este estudio
proporciona una base solida para argumentar que la despenalizacion de la eutanasia activa no

solo es una cuestion de derecho individual, sino también de progreso legislativo y humanitario.

En conjunto, estos antecedentes respaldan el objetivo general de esta investigacion al
destacar la importancia de la dignidad, la autonomia y la calidad de vida como principios
fundamentales que deben guiar el debate sobre la legalizacion de la eutanasia en Perd. Los
estudios internacionales y nacionales ofrecen fundamentos juridicos sélidos que justifican la

necesidad de una reforma legislativa que permita a los pacientes en estado terminal decidir

144



sobre su muerte, protegiendo sus derechos fundamentales y su dignidad en el proceso final de

la vida.

Con base en la teoria presentada se tiene que, los fundamentos juridicos y facticos que
justifican la necesidad de legalizar la eutanasia activa para pacientes en estado terminal en el

Pert incluyen los siguientes:

-Fundamentos Juridicos:

-Derecho a la dignidad humana: La Constitucion peruana reconoce el derecho a la
dignidad, que puede interpretarse como el derecho de las personas a decidir sobre su propio

cuerpo y el final de su vida en situaciones de sufrimiento extremo.

-Derecho a la autodeterminacion: La libertad individual permite que cada persona tome
decisiones informadas sobre su vida, incluyendo el derecho a elegir morir en casos de

enfermedades terminales que provocan dolor insoportable y deterioro irreversible.

-Derecho a la salud y calidad de vida: La eutanasia puede verse como una extension del
derecho a una muerte digna, al proporcionar a pacientes terminales una salida humanitaria

frente a sufrimientos fisicos y psicologicos.

-Principio de no maleficencia: El derecho médico y bioético sostiene que se debe evitar
el sufrimiento innecesario. Mantener con vida a un paciente en condiciones de dolor extremo

y sin esperanza de recuperacion podria considerarse contrario a este principio.

-Precedentes internacionales: En paises donde la eutanasia est4 legalizada (como Paises
Bajos, Bélgica y Colombia), los tribunales han establecido jurisprudencia que reconoce la

eutanasia como un derecho en casos de sufrimiento intolerable.

145



Fundamentos Facticos: Sufrimiento intolerable e irreversible: Los pacientes en estado
terminal suelen enfrentarse a sufrimientos fisicos, psicoldgicos y emocionales intensos, que los

tratamientos paliativos a veces no logran mitigar completamente.

-Falta de alternativas efectivas: En algunos casos, los cuidados paliativos no son
suficientes para garantizar una calidad de vida minima, y la eutanasia activa se presenta como

una opcidn de alivio definitivo.

-Consentimiento informado: En muchos casos, los pacientes terminales pueden ser
capaces de tomar decisiones informadas sobre su muerte, lo que refuerza la legitimidad de la

eutanasia como una opcion voluntaria y autonoma.

-Crisis de los sistemas de salud: Prolongar artificialmente la vida de pacientes
terminales, cuando no hay expectativas razonables de recuperacion, podria sobrecargar el

sistema de salud, desviar recursos limitados y afectar a otros pacientes.

Estos argumentos buscan equilibrar el respeto por la vida con el derecho individual a

morir dignamente, considerando la realidad médica y social del sufrimiento terminal.

Mucho antes del caso de Ana Estrada, diversos autores ya habian discutido la necesidad
de regular la eutanasia en Pert. La eutanasia, al igual que otros derechos emergentes, debe ser
permitida dentro de lo que se considera correcto en una sociedad que evoluciona con el tiempo.
Perti, aunque no tan desarrollado como otras naciones, podria ver en esta medida un avance
hacia un desarrollo més integral. Casos como el de Ana Estrada han establecido un tipo de
protocolo para la eutanasia, que ha sido autorizado judicialmente. En estos casos, un juez puede
permitir un procedimiento médico especifico en el que se administre un farmaco para poner fin
a la vida de manera directa (ya sea oral o intravenosa). También se plantea la creacion de una
Junta Médica interdisciplinaria para acompaiar integralmente el proceso antes y después de la

eutanasia, la elaboracion de un plan validado por el Ministerio de Salud que establezca los

146



aspectos técnicos y asistenciales, y la designacion de los médicos encargados de su ejecucion,
asegurando todas las condiciones administrativas, prestacionales y sanitarias necesarias para

garantizar el derecho a una muerte digna.

Este protocolo no solo asegura que el proceso de eutanasia se realice de manera ética y
técnica, sino que también ofrece un marco de apoyo integral para el paciente y su entorno. La
intervencion de la Junta Médica interdisciplinaria tiene como objetivo acompanar al paciente
en todas las etapas del proceso, asegurando que la decision sea respetada y ejecutada con el
mayor cuidado posible. El plan asistencial y técnico validado por el Ministerio de Salud se
convierte en una guia clave que estandariza el procedimiento, asegurando que los aspectos
médicos y legales se cumplan en cada paso. Ademas, la designacion de médicos especializados
para llevar a cabo el procedimiento garantiza que quienes realizan la eutanasia estén
capacitados y comprendan plenamente la dimension tanto técnica como ética de esta
intervencion. En conjunto, este enfoque integral busca garantizar que el derecho a una muerte
digna se respeta no solo desde el punto de vista legal, sino también humano, protegiendo la
dignidad del paciente hasta el final de su vida, minimizando el sufrimiento y respetando su

voluntad de poner fin a su existencia.

5.2 Articulacion del derecho a la autodeterminacion y la dignidad humana en el debate

juridico sobre la legalizacion de la eutanasia activa para pacientes terminales en el Peru

El estado del arte presentado proporciona una base solida para respaldar el objetivo de
explicar como se articula el derecho a la autodeterminacion y la dignidad humana en el debate
juridico sobre la legalizacion de la eutanasia activa para pacientes terminales en el Pertl. La
eutanasia, entendida como la intervencion médica que facilita la muerte de un paciente con el
fin de aliviar sufrimientos intolerables e incurables, es un tema que enfrenta importantes

desafios éticos, legales y sociales. Sin embargo, a medida que el debate avanza, los conceptos

147



de autodeterminacion y dignidad humana han adquirido un papel central en los argumentos que

abogan por su legalizacion.

En primer lugar, los antecedentes internacionales y nacionales muestran que el derecho
a la autodeterminacion, o el derecho del individuo a tomar decisiones libres y autdbnomas sobre
su vida, es una piedra angular en el debate sobre la eutanasia. Autores como Salazar (2021) y
Mayorga (2021) enfatizan que la capacidad del paciente terminal para decidir sobre el fin de
su vida sin intervencion coercitiva o limitaciones impuestas por el Estado es un reflejo directo
de su libertad personal. Este derecho a la autodeterminacion se articula en el contexto de la
eutanasia como una manifestacion del respeto a la autonomia del individuo para decidir sobre
su vida y muerte. La Constitucion de varios paises, incluida la de Perti, reconoce la libertad
individual y la autodeterminacion como derechos fundamentales, lo que implica que las
personas tienen el derecho a elegir el curso de su vida, incluso en momentos de enfermedad

terminal.

El derecho a la dignidad humana, por su parte, es otro elemento clave que se articula en
el debate juridico. Segiin autores como Cabrera (2019) y Navarro (2019), la dignidad no solo
abarca la proteccion de la vida en su sentido biologico, sino también el derecho a vivir y morir
con una calidad minima de vida. La dignidad implica que la vida debe ser vivida en condiciones
aceptables para el ser humano, lo que incluye la posibilidad de evitar sufrimientos extremos e
innecesarios en el caso de enfermedades terminales. Desde esta perspectiva, la eutanasia activa
puede ser vista como una forma de proteger la dignidad humana cuando un individuo enfrenta

un proceso de muerte inevitable y doloroso.

Estos antecedentes también destacan como la ausencia de una normativa clara sobre la
eutanasia en el Peru representa una vulneracion tanto del derecho a la autodeterminacion como

de la dignidad humana. Los estudios de Prado & Silva (2019) y Escobar (2018) sefialan que

148



negar a un paciente terminal el derecho a elegir el momento y la forma de su muerte puede ser
interpretado como una falta de respeto a su dignidad, ya que prolongar el sufrimiento sin
ninguna esperanza de cura constituye un acto inhumano. Este argumento refuerza la necesidad
de que el Estado adopte una posicion activa en la regulacion de la eutanasia para proteger estos

derechos fundamentales.

Por otro lado, el caso de Ana Estrada en Perti, mencionado en el analisis, establece un
precedente importante que articula estos derechos en un contexto juridico concreto. La
autorizacion judicial para que se le aplique la eutanasia refleja una interpretacion avanzada del
derecho a la dignidad y la autodeterminacion. Este caso ha promovido la elaboracion de un
protocolo que asegura que el proceso de eutanasia se realice con garantias éticas y técnicas, y
ha abierto el camino para una discusion mds amplia sobre la despenalizacion y regulacion de
la eutanasia en Perti. En conclusion, el debate sobre la eutanasia activa en Pert se articula a
través de dos derechos fundamentales: el derecho a la autodeterminacion y el derecho a la
dignidad humana. La capacidad del paciente terminal para decidir sobre su propia vida y
muerte, y el derecho a vivir y morir con dignidad, son principios que sustentan la necesidad de

una regulacion legal que permita la eutanasia activa en situaciones de sufrimiento terminal.

Los antecedentes tanto nacionales como internacionales respaldan la urgencia de
implementar reformas legislativas que garanticen estos derechos, permitiendo que los pacientes

terminales puedan ejercer su libertad de decision y vivir sus ultimos momentos con dignidad.

5.3 Evidencia sobre el sufrimiento irreversible y la ineficacia de los cuidados paliativos
en pacientes terminales que podrian justificar la legalizacion de la eutanasia activa en el

Peru

Para justificar la legalizacion de la eutanasia activa en el Peru, es esencial presentar

evidencia sobre el sufrimiento irreversible de los pacientes terminales y la ineficacia de los

149



cuidados paliativos en algunos casos. Diversos estudios y experiencias médicas indican que,
aunque los cuidados paliativos han avanzado significativamente, no siempre son efectivos para
aliviar el sufrimiento de ciertos pacientes en fase terminal. Esta realidad puede convertirse en
un argumento clave a favor de la eutanasia activa, como un derecho para quienes enfrentan un

dolor insuperable.

En primer lugar, investigaciones como la de Mayorga (2021) y Cabrera (2019) sugieren
que, aunque los cuidados paliativos se disefian para proporcionar alivio en las etapas finales de
la vida, existen situaciones en las que los pacientes terminales experimentan sufrimiento fisico
y mental que no puede ser mitigado por medios médicos tradicionales. Estos casos incluyen
dolores refractarios (aquellos que no responden a los tratamientos analgésicos), asi como la
angustia psicologica derivada de la pérdida progresiva de las capacidades fisicas y cognitivas.
En tales situaciones, los cuidados paliativos resultan insuficientes para ofrecer una calidad de

vida digna.

Un estudio destacado realizado por el International Association for Hospice &
Palliative Care (IAHPC) sefiala que, en una proporcion pequefia pero significativa de pacientes,
ni siquiera los avances en medicacion y terapias paliativas logran aliviar completamente el
sufrimiento. Esta evidencia respalda la idea de que la eutanasia activa puede considerarse un
ultimo recurso para aquellos pacientes que, a pesar de recibir cuidados paliativos integrales,

continuan sufriendo intensamente.

En el &mbito nacional, Navarro (2019) menciona en su investigacion sobre la viabilidad
de la eutanasia en Peru que un porcentaje significativo de pacientes y sus familiares indicaron
que los cuidados paliativos, aunque utiles en muchas fases del tratamiento, no lograron
proporcionar alivio total en los casos mas extremos. Las entrevistas realizadas para su estudio

revelaron que el dolor fisico y la degradacion de las funciones basicas llevaron a los pacientes

150



a una situacion de desesperacion, donde la muerte se percibia como la tnica solucidon para

poner fin al sufrimiento prolongado e insoportable.

Ademas, existen relatos médicos y clinicos que destacan que, en pacientes con cancer
avanzado, enfermedades neurodegenerativas o condiciones cronicas terminales, los
tratamientos paliativos pueden fallar al controlar el dolor, especialmente cuando el deterioro es
rapido e irreversible. Esto puede generar un sufrimiento constante que afecta tanto al paciente
como a sus seres queridos, quienes deben presenciar un deterioro progresivo sin posibilidad de

mejoria.

Por otro lado, el caso de Ana Estrada en Pert también es un ejemplo emblematico. En
su situacion, los cuidados paliativos resultaron ineficaces para aliviar su sufrimiento. Estrada,
quien padecia polimiositis, experiment6 un deterioro fisico severo, lo que la llevé a luchar por
su derecho a una muerte digna. Este caso ha abierto un debate nacional sobre la necesidad de
considerar la eutanasia como una opcion cuando el sufrimiento se vuelve irreversible y los

cuidados paliativos no proporcionan el alivio esperado.

En conclusion, la evidencia sobre el sufrimiento irreversible y la ineficacia de los
cuidados paliativos en ciertos pacientes terminales justifica la consideracion de la eutanasia
activa como una alternativa humanitaria en el Pert. La legalizacion de esta practica podria
ofrecer una opcion digna y respetuosa para quienes enfrentan sufrimientos que no pueden ser
mitigados con los recursos médicos disponibles, respetando asi su autonomia y derecho a una

muerte digna.

151



CONCLUSIONES

PRIMERA

El debate sobre la legalizacion de la eutanasia activa en el Peri se enmarca en la
necesidad de reconocer los derechos a la autodeterminacion y dignidad humana, especialmente
para pacientes terminales que enfrentan sufrimientos irreversibles. El analisis presentado
demuestra que, a pesar de la prohibicion actual en el articulo 112 del Codigo Penal, la
legalizacion de la eutanasia permitiria el ejercicio pleno del derecho a la autodeterminacion en
casos de enfermedad incurable. Asimismo, la regulacién de esta practica aseguraria la
proteccion de los pacientes, estableciendo mecanismos de control claros y precisos para evitar
abusos, mientras que la experiencia internacional en paises como Bélgica, Espafia y Colombia
proporciona un marco Util para adaptar esta legislacion al contexto peruano. Finalmente, la
eutanasia activa se plantea como una respuesta compasiva frente a los casos donde los cuidados

paliativos no logran reducir el sufrimiento.

SEGUNDA

El estado del arte sobre la eutanasia revela una creciente demanda por su regulacion
tanto a nivel internacional como nacional. A nivel global, estudios como los de Salazar (2021),
Mayorga (2021), y Cabrera (2019) destacan que la falta de normativa sobre la eutanasia en
paises como Ecuador vulnera el derecho a una muerte digna y sugiere la legalizacion de esta.
Estos trabajos enfatizan la necesidad de reformas legales que permitan la eutanasia para aliviar
el sufrimiento de pacientes con enfermedades terminales, subrayando la importancia de
integrar estos derechos en las politicas publicas. En el contexto peruano, investigaciones como
las de Navarro (2019), Prado & Silva (2019), y Escobar (2018) muestran un consenso creciente

sobre la viabilidad y necesidad de despenalizar la eutanasia. Estos estudios destacan que una

152



gran parte de la poblacion apoyaria esta medida para evitar el sufrimiento prolongado sin
esperanza de vida y abogan por el derecho a una vida digna que incluye el derecho a una muerte
digna. La critica a las objeciones religiosas y la defensa de la autonomia personal son puntos
recurrentes, indicando una tendencia hacia la aceptacion de la eutanasia en el marco de los
derechos humanos y la dignidad. A nivel regional, Elguera (2016) argumenta que la eutanasia
activa, fundada en la voluntad expresada por el paciente, deberia ser despenalizada en Pera
para ofrecer una alternativa a los pacientes en estado terminal. Este enfoque destaca la
importancia de respetar la decision del paciente y de avanzar hacia una legislaciéon que la
refleje. En suma, la evidencia revisada sugiere que la legalizacion de la eutanasia podria ser un
paso significativo hacia el respeto pleno de la autonomia y dignidad del paciente, aliviando el
sufrimiento y ofreciendo una opcién humanitaria para quienes enfrentan enfermedades
terminales. La falta de regulacion actual en Pert y otros paises resalta la necesidad de un debate
legislativo que considere los derechos fundamentales y el bienestar de los pacientes, ajustando
las normativas para reflejar estos principios y responder a las realidades contemporaneas de la

medicina y el derecho.

TERCERA

El estudio exhaustivo sobre la eutanasia, tanto a nivel nacional en Peri como
internacional, revela varios aspectos cruciales. Historicamente, la eutanasia ha evolucionado
en su conceptualizacion, distinguiéndose principalmente entre la eutanasia activa, que implica
la administracion de medicamentos para terminar con la vida del paciente, y la eutanasia pasiva,
que consiste en la interrupcion de tratamientos que prolongan la vida. Cada tipo conlleva
implicaciones éticas y legales significativas, especialmente en relacion con el respeto a la
dignidad humana y la autonomia del paciente. Desde una perspectiva ética, el debate sobre la

eutanasia gira en torno a la necesidad de permitir una muerte digna para aquellos que sufren de

153



enfermedades terminales y su derecho a decidir sobre su propio final. Esto plantea un desafio
en cuanto a equilibrar la autonomia del individuo con la proteccion de los mas vulnerables. La
experiencia internacional muestra que la legalizacion de la eutanasia, cuando se realiza bajo
regulaciones estrictas, puede respetar estos principios y ofrecer un marco legal que garantice
el consentimiento informado y la supervision médica adecuada. En el contexto nacional
peruano, la ausencia de una legislacion especifica sobre la eutanasia limita las opciones
disponibles para pacientes en fase terminal. Las propuestas para despenalizar la eutanasia
deben distinguir claramente entre esta practica, la instigacion al suicidio y el homicidio, para
evitar confusiones legales y éticas. Ademads, los datos locales y la experiencia del Instituto
Nacional de Enfermedades Neoplasicas subrayan la necesidad de considerar la eutanasia como
una opcion viable para pacientes que enfrentan sufrimientos insoportables, complementando
los cuidados paliativos que, aunque cruciales, a veces no son suficientes para aliviar el
sufrimiento extremo. Para avanzar hacia una legislacion efectiva sobre la eutanasia en Peru, es
fundamental integrar las lecciones aprendidas a nivel internacional y los datos especificos del
contexto local. Esto permitira desarrollar un marco legal que equilibre el respeto a la autonomia
del paciente con principios éticos solidos, asegurando asi una respuesta adecuada a las

necesidades de los pacientes terminales y sus familias.

CUARTA

La revision sobre la situacion de los enfermos terminales en Peru resalta varias
dimensiones criticas del derecho a una muerte digna y los desafios asociados con la atencion
al final de la vida. En primer lugar, el concepto de enfermedad terminal implica una fase en la
que el paciente enfrenta un agravamiento irreversible de su condicion, sin respuesta efectiva a
tratamientos médicos, lo que intensifica el impacto emocional sobre €l y sus seres queridos.

Este deterioro progresivo subraya la necesidad de cuidados paliativos, cuyo marco legal en

154



Peru esta respaldado por la Resolucion Ministerial N.° 939-2021-MINSA y el Decreto Supremo
N.° 024-2021-MIMP, que establecen un enfoque para mejorar la calidad de vida mediante el
alivio del sufrimiento fisico, psicosocial y espiritual. El derecho a la autonomia del paciente
terminal en Peru esta protegido por la Constitucion y la Ley General de Salud, que permiten a
los pacientes tomar decisiones informadas sobre su tratamiento. No obstante, la legalidad de la
eutanasia sigue siendo restrictiva, penalizando el "homicidio piadoso" y limitando las opciones
para aquellos que buscan una muerte digna. Casos como el de Ana Estrada Ugarte han revelado
la necesidad de una revision legislativa mas amplia, aunque el actual marco legal sigue siendo
prohibitivo en comparacion con otros paises que han legalizado la eutanasia o el suicidio
asistido bajo condiciones estrictas. En cuanto a la proteccion de los derechos de los enfermos
terminales, el principio de dignidad y las garantias legales en Pert aseguran un trato respetuoso
y la posibilidad de rechazar tratamientos médicos. Sin embargo, la implementacion de los
cuidados paliativos, especialmente en areas rurales, sigue siendo un desafio, y la falta de
legislacion sobre la eutanasia limita severamente la capacidad de los pacientes para ejercer un
control completo sobre el final de sus vidas. Por lo tanto, para abordar de manera integral los
derechos y necesidades de los pacientes terminales, es crucial avanzar en una reforma
legislativa que permita una mayor autonomia y acceso a opciones de muerte digna, respetando
el principio de dignidad y mejorando la implementacion de los cuidados paliativos en todo el

pais.

QUINTA

La legalizacion de la eutanasia activa para pacientes en estado terminal en Pert se
sustenta en fundamentos juridicos, éticos y sociales que abordan la interseccion entre el
derecho a la autodeterminacion, la dignidad humana y el sufrimiento irreversible. Desde una

perspectiva juridica, el derecho a la autodeterminacion y la dignidad humana son pilares

155



fundamentales que deben ser reconocidos y protegidos en el ambito legal. La Constitucion
Politica del Pert y la Ley General de Salud establecen principios que permiten a los pacientes
decidir sobre su tratamiento médico. Sin embargo, la actual prohibicion de la eutanasia limita
severamente la capacidad de los individuos para ejercer plenamente su autonomia al final de la
vida. La legalizacion de la eutanasia activa se justifica como un paso necesario para garantizar
que el derecho a una muerte digna sea coherente con los derechos fundamentales de

autodeterminacion y dignidad.

En términos éticos y sociales, la evidencia muestra que, en casos de enfermedades
terminales donde los cuidados paliativos resultan insuficientes para aliviar el sufrimiento, la
eutanasia activa podria ofrecer una opcion viable para pacientes que enfrentan un sufrimiento
irreversible. La ineficacia de los cuidados paliativos en ciertos casos extremos de dolor y
deterioro progresivo subraya la necesidad de una alternativa legal que permita a los pacientes
tomar decisiones informadas sobre el final de sus vidas. Los casos de pacientes terminales que
experimentan un sufrimiento prolongado y sin esperanza de mejoria evidencian la limitacion
de los actuales recursos paliativos, destacando la urgencia de considerar la eutanasia activa
como una opcion para quienes enfrentan un sufrimiento intolerable. Por lo tanto, la articulacion
del derecho a la autodeterminacion y la dignidad humana en el debate juridico sobre la
eutanasia activa en Peru requiere una revision integral de las normativas vigentes. La
legalizacion de la eutanasia activa no solo alinea el marco legal con los principios de autonomia
y dignidad, sino que también responde a la evidencia empirica del sufrimiento irreversible en
pacientes terminales. Implementar esta legislacion podria ofrecer una solucion humanitaria y
ética para quienes se enfrentan a enfermedades incurables, asegurando que el derecho a una

muerte digna sea respetado en su totalidad.

156



RECOMENDACIONES

PRIMERA

Considerando los fundamentos que respaldan la necesidad de legalizar la eutanasia
activa para pacientes en situacion terminal en Peru, se recomienda una revision exhaustiva y
una modificacion integral de la legislacion vigente. Esta revision debe incorporar disposiciones
especificas que permitan la practica de la eutanasia de manera regulada y controlada,
asegurando un marco legal que respete y proteja los derechos fundamentales de los individuos.
Es esencial establecer salvaguardias rigurosas y protocolos detallados que garanticen la
proteccion y el respeto absoluto de la autonomia del paciente. Esto incluye la implementacion
de mecanismos que aseguren que la eutanasia se practique Unicamente en situaciones
claramente justificadas y bajo condiciones estrictamente controladas. Ademas, se debe exigir
un proceso de consentimiento informado completo y transparente, en el cual los pacientes sean
plenamente conscientes de todas las implicaciones, alternativas y consecuencias de su decision.
Esta aproximacion garantizard que la eutanasia activa se realice de manera ética y respetuosa,
alineada con los principios de dignidad humana y derechos fundamentales, y que esté sujeta a
un control riguroso que prevenga abusos y garantice la aplicacion adecuada de esta medida en

beneficio de los pacientes que enfrentan sufrimientos irreversibles.

SEGUNDA

Para abordar la legalizacion de la eutanasia activa de manera integral y con un enfoque
inclusivo, es esencial fomentar un debate amplio y participativo que involucre a diversos
sectores de la sociedad. Esto debe incluir la realizacion de consultas publicas y foros de
discusion que reunan a profesionales de la salud, juristas, expertos en bioética, representantes

de organizaciones de derechos humanos, y miembros de la comunidad en general. Estos

157



espacios de didlogo permitiran identificar y abordar las preocupaciones y perspectivas de
distintos grupos, asegurando que la legislacion propuesta sea equilibrada y refleje un consenso
social informado. Ademas, se debe promover la educacion y sensibilizacién a nivel nacional
sobre el derecho a una muerte digna y los aspectos legales y éticos de la eutanasia, para mejorar
la comprension publica y el apoyo a la reforma. Estos programas educativos deben incluir
informacion accesible sobre las opciones disponibles, los procedimientos para solicitar la
eutanasia, y el marco legal que protegera tanto a los pacientes como a los profesionales
involucrados. La participacion activa de la sociedad en el proceso legislativo ayudard a
construir una normativa que respete la diversidad de creencias y valores, garantizando una
legislacion justa y equitativa que tenga en cuenta los derechos y la dignidad de los pacientes

terminales.

TERCERA

Para implementar la legalizacion de la eutanasia activa en Pert de manera efectiva, es
crucial desarrollar y establecer un marco de regulacion claro y exhaustivo que defina los
procedimientos y requisitos necesarios para la préactica de la eutanasia. Esta normativa debe
incluir la creacion de comités o juntas médicas independientes que evaluen de manera rigurosa
cada caso, asegurando que la decision de optar por la eutanasia sea tomada bajo condiciones
estrictamente controladas y fundamentadas. Ademads, es imperativo que la legislacion
establezca criterios precisos para la evaluacion del sufrimiento y la calidad de vida del paciente,
garantizando que solo aquellos que cumplan con estos criterios puedan acceder a la eutanasia.
La normativa debe abordar las garantias para el consentimiento informado, asegurando que los
pacientes comprendan plenamente las implicaciones de su decision y que dicha decision sea
tomada libre de coacciones o influencias indebidas. Asimismo, es fundamental establecer

protocolos para el seguimiento post-eutanasia, que incluyan mecanismos de revision y

158



evaluacion de los casos realizados, con el objetivo de asegurar la transparencia y la rendicion
de cuentas en el proceso. La implementacion efectiva de estos procedimientos ayudara a
proteger los derechos de los pacientes y a asegurar que la practica de la eutanasia se lleve a

cabo de manera ética y conforme a los principios de dignidad y respeto humano.

159



REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Aller, G., Berro, G., Campos, N., Cavalieri, L., Cluzet, O., Della, A., . . . Varangot, M. (2020).

Principios eticos de la muerte. Federacion Medica del Interior.

Alvarez, A. (2013). El derecho a decidir: eutanasia y suicidio asistido. medigraphic. Obtenido

de https://www.medigraphic.com/pdfs/cirgen/cg-2013/cgs132f.pdf

Asociacion Médica Mundial. (2019). Declaracion sobre la eutanasia. Madrid: Resolucion
adoptada por la 39 Asamblea Médica Mundial.

Ayala, A., & Rendon, G. (2022). La eutanasia en menores de edad en el contexto colombiano.

Colombia: Universidad de la Costa.

Beca, J. P. (2017). La autonomia del paciente en la practica clinica. Revista Chilena de
Enfermedades Respiratorias, 33(4), 269-271. https://doi.org/10.4067/S0717-
73482017000400269

Bertolin, M. (octubre de 2021). Eutanasia, suicidio asistido y psiquiatria. Rev. Asoc. Esp.
Neuropsig. Obtenido de https://scielo.isciii.es/pdf/neuropsiq/v41n140/2340-2733-
raen-41-140-0051.pdf

Cambronne Avocats. (16 de September de 2020). Concurrence déloyale : conditions,
procédures et sanctions . Obtenido de https://cambronne-avocats.fr/actualite/droit-des-

affaires/action-concurrence-deloyale/

Carrasco, H., & Crispi, F. (2015). Eutanasia activa, una mirada a la situacion internacional.
Hosp Clin Univ Chile. Obtenido de https://www.enfermeriaaps.com/portal/wp-
content/uploads/2017/04/Eutanasia-activa-una-mirada-a-la-situaci%C3%B3n-

internacional.pdf

Castano, G. (2017). Aplicacion de la eutanasia en el Ecuador en enfermedades terminales:
planteamiento de un litigio estrategico en base a la autonomia personal y derecho a la
vida. Quito: Pontificia Universidad Catolica del Ecuador. Obtenido de
http://repositorio.puce.edu.ec/bitstream/handle/22000/14027/%e2%80%9c APLICACI
%:c3%93N%20DE%20LA%20EUTANASIA%20EN%20EL%20ECUADOR%20EN
%20ENFERMEDADES%20TERMINALES%20PLANTEAMIENTO%20DE%20U
N%20LITIGIO%20.pdf?sequence=1&isAllowed=y

Castellon, M. (2021). Analisis de la Eutanasia.

160



Castro, P. (2003). La muerte, final de la vida humana. EUNSA.
Chomali, F. (2020). Morir con dignidad. Chile: Iglesia de Concepcion Chile.

Creagh, M. (2022). Dilema ético de la eutanasia. Revista Cubana de Salud Publica. Obtenido

de https://www.scielosp.org/pdf/rcsp/2012.v38n1/150-
155#:~:text=La%20eutanasia%20significa%20una%20muerte,ell0%20se%20acorte%
20la%20vida.

Davila, W. (2021). Regulacion de la eutanasia en el codigo penal en enfermos en fase terminal

para evitar la Pimentel: Universidad Sefior de Sipan.

De Trazegnies, F. (2019). ElI Cédigo Civil de 1984: ;vejez prematura o prematura de
declaracion de vejez? reflexiones a propdsito del papel del contrato en la construccion

de un orden social libre. THEMIS Revista de Derecho.

Del Rio, J. A. (2022). La Ley Organica 3/2021, de 24 de marzo, de regulacion de la eutanasia.
Revista Boliviana de Derecho, (33), 754-775.

Duran, M. A. (2020). La calidad de muerte como componente de la calidad de vida. Revista

Espafiola de Investigaciones Sociologicas.

Dubdn, M, y Bustamante, L. E.. (2020). Entre la enfermedad y la muerte: «Eutanasia». Cirugia
y cirujanos, 88(4), 519-525. Epub 08 de noviembre de
2021.https://doi.org/10.24875/ciru.18000626

El Comercio. (25 de febrero de 2021). El derecho a morir: los casos de eutanasia que

estremecieron al mundo . El Comercio.

Emparanza, A. (2000). El boicot como acto de competencia desleal contrario a la libre
competencia. Madrid: Civitas Ediciones S.L.

Feinberg, J. (1986). Harm to Self. Oxford: Oxford Univ. Press.

Foro Consultivo Cientifico y Tecnoldgico. (2008). Eutanasia: hacia una muerte digna.

México: Foro Consultivo Cientifico y Tecnologico.
Gajo, J. (1997). 10 palabras claves en bioética. Pamplona.

Garcia, M., & Ruelas, C. (2021). Legalizacion de la Eutanasia en el Per( para garantizar una
muerte digna de personas con patologias irreversibles. Callao: Universidad Cesar

Vallejo.

161



Gascon, M. (2019). ;De qué estamos hablando cuando hablamos de eutanasia? Revista
Humanitas Humanidades Medicas. Obtenido de

http://www.eutanasia.ws/hemeroteca/m53.pdf

Gascon, M. (2020). ;De qué estamos hablando cuando hablamos de Eutanasia? Revista

Iberoamericana de Estudios Utilitaristas.

Garofalo, R. (2023). Criminologia: estudio sobre el delito y sobre la teoria de la represion.

Ediciones Olejnik.
Giraldo, F. (2008). Muerte, eutanasia y cuidados paliativos. ISSN.

Gomez, V. (2020). Eutanasia. Obtenido de Eutanasia:

http:/www.avizora.com/temasquequeman/eutanasia/0003 historia eutanasia.htm
Gracia, D. (2019). Fundamentos de Bioética. Madrid.

Gutiérrez, J. (2019). La «Pendiente Resbaladiza» En La Eutanasia. Roma: Universidad

Pontificia de la Santa Cruz.
Guzman, M. J. (2021). La Eutanasia ¢un Derecho? Navarra: Aranzadi.

Hernandez, R. (2014). Metodologia de la investigacion, 6ta Edicion. Mexico D.F: McGRAW-
HILL / INTERAMERICANA EDITORES, S.A. DE C.V.

Higuera, G. (2019). Distanasia y moral: experimentos con el hombre. Madrid: Santander.

Infobae. (7 de Julio de 2015). Los casos que hicieron historia sobre eutanasia y muerte digna.
Infobae. Obtenido de https://www.infobae.com/2015/07/07/1740266-10s-casos-que-

hicieron-historia-eutanasia-y-muerte-digna/

Jacobson, J. D. (14 de 01 de 2018). A.D.A.M. Enciclopedia Multimedia. Obtenido de
http://trihealth.adam.com/content.aspx?productid=118&pid=5&gid=007279

Jiménez, de Astia, L. (2020). Eutanasia y homicidio por piedad. Doctrina.
Jiménez de Asua, L. (1928). Libertad de amar y derecho a morir (p. 115). Editorial Reus.
Kass, R. (2020). Eutanasia y autonomia de la persona. Hasting Center Report.

Lampert, M. (2019). Aplicacion de la eutanasia: Bélgica, Colombia, Holanda y Luxemburgo.
Chile: Biblioteca del Congreso Nacional de Chile .

Lampert, M. P. (2018). La Eutanasia en la Legislacion Nacional y Extranjera. Biblioteca del
Congreso Nacional de Chile.

162



Leon, J. (2019). El debate sobre la eutanasia y la medicina actual. Espafia: Lecciones de

Derecho Sanitario.

Medina, J. (2020). La eutanasia en el cddigo penal peruano. Buenos Aires: Un analisis

dogmatico a partir de una perspectiva critica.

Meéndez, V. (s.f.). https://enciclopedia-bioderecho.com/. Recuperado el 03 de febrero de 2020,
de https://enciclopedia-bioderecho.com/: https://enciclopedia-

bioderecho.com/voces/85

Menzc, T. (2020). "Orgeon' dcnial: disabilitics and quality of life", Hasting Center Report.
Viena: Boletin del Institut fiir Medizinische Anthropologie und Bioethik.

Ministerio de Justicia y Derechos Humanos. (1984). Decreto Legislativo N° 295, Codigo Civil.

. El Peruano.

Ministerio de Justicia y Derechos Humanos. (2015). Codigo Civil. Lima. Obtenido de
https://spijlibre.minjus.gob.pe/content/publicaciones_oficiales/img/Codigo-Civil.pdf

Ministerio de Justicia y Derechos Humanos. (2015). Decreto Legislativo N° 822, Codigo Civil.
115.

Molano, E. (2017). El principio de autonomia privada y sus consecuencias canonicas. lus

Canonicum.

Montero, E. (2019). La Dimensioén Sociopolitica de la Eutanasia. La dimension sociopolitica

de la eutanasia.

Nieto, R. (2017 de marzo de 2017). Derecho a morir dignamente. Definicion, influencia social

e historia: https://sites.google.com/site/derechoamorirdignamente/definicion
Ortiz, F. (2021). Eutanasia. Cano Valle.
Palazzani, L. (2020). La fundamentacion personalista en bioética. Cuadernos de Bioética.

Pardo, G., & Cedefio, M. (1997). Investigacién en Salud. Colombia: McGraw Hill

Interamericana.

Pasquali, M. (2 de septiembre de 2022). Statista. Obtenido de Statista:
https://es.statista.com/grafico/28150/legalidad-del-suicidio-asistido-en-el-mundo/

Prado, H., & Silva, M. (2019). La eutanasia como una alternativa para enefermos con

problemas terminales. Lima: Universidad Auténoma del Peru. Obtenido de

163



https://repositorio.autonoma.edu.pe/bitstream/handle/20.500.13067/1331/Prado%20D
oma%?2c%20Heysel%20Briset%20y%20Silva%?20Florian%2c%20Milagros%20Beatr
iz.pdf?sequence=1&isAllowed=y

Recoba, V. (2019). Analisis de la eutanasia dentro del tipo penal de homicidio piadoso en la

legislacion peruana. Piura: Universidad Nacional de Piura.

Roxin, C. (2019). Tratamiento juridico penal de la eutanasia. Revista electronica de Ciencia

Penal y Criminologia N° 01.
Seneca, L. (2020). Moral Epistles. Cambridge: Harvard University Press.

Shewman, A. (2019). Active Voluntary Euthanasia: A Needless Pandora's Box. Issues in Law
& Medicine.

Taboada, P. (2000). El derecho a morir con dignidad. Acta bioethica, 6(1), 89-
101. https://dx.doi.org/10.4067/S1726-569X2000000100007

Vega, J. (2020). Eutanasia: concepto, tipos, aspectos éticos y juridicos. Actitudes del personal

sanitario ante el enfermo en situacion terminal. bioeticacs.

Velasquez, D. L. (2018). La eutanasia como enfrentamiento al sentido de la existencia en el
enfermo terminal. (Tesis para Optar al Titulo de Magister en Filosofia del Derecho y
Teoria Juridica, Universidad Libre Facultad de Filosofia)
https://repository.unilibre.edu.co/bitstream/handle/10901/11860/Trabaj0%20de%20G
rado%20-Dora%20Luz%20Velasquez.pdf?sequence=1&isAllowed=y

Wagner, C. (2013). Limitaciones a la autonomia de la voluntad. Argentina: Universidad

Nacional del Litoral.

World Health Organization. (2023). Palliative Care Definition.
http://www.who.int/cancer/palliative/definition/en/

Zavala, S., Sogi, C., Cardenas, M., y Delgado, A. (2012). Autonomia del paciente y derecho a
rehusar tratamientos: Conocimiento en médicos jovenes peruanos (encuesta 2010).
Acta Médica Peruana, 29(2), 70-78.
http://www.scielo.org.pe/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1728-
59172012000200005&Ing=es&tlng=es.

164


https://dx.doi.org/10.4067/S1726-569X2000000100007

ANEXOS



a. Matriz de consistencia

TITULO:  “Necesidad de aplicacion de la eutanasia en el Peru”
PROBLEMAS OBJETIVOS HIPOTESIS DE TRABAJO | CATEGORIAS METODOLOGIA
DE ESTUDIO

Problema General

Objetivo General

(Por qué es necesario
determinar los
fundamentos  juridicos,
éticos y sociales que
justifican la legalizacion
de la eutanasia en el Pera?

Demostrar que existen
fundamentos juridicos,
éticos y sociales que
sustentan la necesidad
de legalizar la
eutanasia en el Pert

Problemas especificos

Objetivos especificos

- (Constituye la eutanasia
una forma de ejercer el
derecho a la
autodeterminacion y a la
dignidad humana?

- (Qué evidencia existe
sobre el sufrimiento
irreversible y la ineficacia
de los cuidados paliativos
en pacientes terminales
que podrian justificar la
legalizacion de la
eutanasia activa en el
Pert?

-Demostrar que la
eutanasia  constituye
una forma de ejercer el
derecho a la
autodeterminacion y a
la dignidad humana.

-Precisar qué evidencia
existe sobre el
sufrimiento
irreversible y la
ineficacia de  los
cuidados paliativos en
pacientes  terminales
que podrian justificar
la legalizacion de la
eutanasia activa en el
Peru.

La legalizacion de la eutanasia
activa para pacientes
terminales en el Peru se
justifica tanto en fundamentos
juridicos como facticos. Desde
una perspectiva juridica, se
apoya en los derechos a la
autodeterminacion y la
dignidad humana, que
permiten a los pacientes
decidir sobre su muerte ante
sufrimientos intolerables,
alineandose con precedentes
internacionales. En el plano
factico, la evidencia muestra
que algunos pacientes
experimentan sufrimiento
irreversible donde los cuidados
paliativos resultan ineficaces,
lo que refuerza la necesidad de
ofrecer la eutanasia como una
opcion  que garantice una
muerte digna y humanitaria.

Categoria 1°

La eutanasia

Categoria 2°

Enfermos en
situacion terminal.

Tipo: Dogmatica analitica.

Unidades de analisis: Los
fundamentos  juridicos y
facticos que justifican la
necesidad de legalizar la
eutanasia activa en el Pert para
enfermos en situacion
terminal.

Técnicas e instrumentos de
recoleccion de datos:

Analisis documental.

Formato de analisis

documental.




b. Instrumentos de recoleccion de informacion.

UNIVERSIDAD NACIONAL DE SAN ANTONIO ABAD DEL CUSCO
ESCUELA PROFESIONAL DE DERECHO

FICHA DE ANALISIS DOCUMENTAL

Tipo de dOCUIMENTO: «ouvurininiuiininiiniiuiiieiiiititiiiteteettetentareeatatestaseessasessasssssssmessssssssssssssmnens
N 1) N

Lugar y fecha de publicacion: ......ccc.oevuiiiiiiiiiniiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiirii et cae e e aennaes

P TR 6 U T 1) 10 72 T

COMCIUSIOMNES: «euviieinieiniiniiieieiietiiereereretsasescasssassssnsssssessnsessasessasossssssssssassssssssssssnsesssssssnsassnss




¢. Proyecto de ley

PROPUESTA - PROYECTO DE LEY N.° 0001/2025-CR

LEY QUE REGULA LA EUTANASIA Y MODIFICA EL ARTICULO 112 DEL

CODIGO PENAL PERUANO

EXPOSICION DE MOTIVOS

La presente ley tiene por objeto reconocer y garantizar el derecho a una muerte digna
para las personas que padecen enfermedades graves, incurables o en estado terminal que
generen sufrimiento fisico o psiquico constante e insoportable. Esta iniciativa responde a la
necesidad de armonizar el ordenamiento juridico con los derechos fundamentales a la dignidad,
autonomia y libertad individual consagrados en la Constitucion Politica del Pert y en tratados

internacionales.

El caso de Ana Estrada Ugarte marc6 un hito en el reconocimiento de este derecho. Esta
ley busca establecer un marco legal que regule de manera clara, segura y ética el procedimiento

eutanasico, garantizando el respeto a la voluntad del paciente y evitando abusos.

TITULO I

DISPOSICIONES GENERALES

Articulo 1. Objeto de la ley

Establecer el marco juridico que permita el ejercicio del derecho a solicitar la eutanasia

bajo condiciones estrictas, reguladas y supervisadas por la autoridad competente.



Articulo 2. Definicion de eutanasia

Se entiende por eutanasia la accion médica, deliberada y directa, que provoca la muerte
de una persona a solicitud expresa, reiterada y libre de esta, con el fin de poner fin a

sufrimientos graves ocasionados por una enfermedad incurable o terminal.

TITULO II

REQUISITOS Y PROCEDIMIENTO

Articulo 3. Requisitos para mayores de edad

Podran solicitar la eutanasia las personas mayores de edad que:

a) Tengan plena capacidad juridica.

b) Sufran una enfermedad terminal, grave o incurable, diagnosticada por dos médicos.
c) Presenten sufrimientos fisicos o psiquicos intolerables, sin posibilidad de alivio.

d) Expresen su voluntad libre, informada y reiterada, mediante documento firmado.

Articulo 4. Requisitos para menores de edad con capacidad de discernimiento

Podran acceder al procedimiento eutanasico los menores de edad, mayores de 10 afios,

que:

a) Sufran una enfermedad grave, incurable, terminal e insoportable.
b) Sean evaluados por un equipo médico y psicoldgico que certifique su capacidad de

discernimiento.



c¢) Exprese su voluntad de manera libre, consciente y reiterada, por escrito.

d) Obtengan el consentimiento expreso de sus padres o representantes legales.

Articulo 5. Procedimiento comun

1. La solicitud se presenta ante la institucion médica autorizada.

2. Un equipo interdisciplinario (médico tratante, psiquiatra o psicologo clinico, y

abogado) evalua la solicitud.

3. El Comité de Evaluacion de Eutanasia revisa el caso en un plazo maximo de 15 dias

habiles.

4. De aprobarse, el procedimiento se lleva a cabo en condiciones dignas, privadas y

supervisadas, garantizando la presencia de familiares si asi lo desea el paciente.

TITULO 11

MODIFICACION DEL CODIGO PENAL

Articulo 6. Modificacion del articulo 112 del Coddigo Penal

Modifiquese el articulo 112 del Cédigo Penal, el cual quedara redactado de la siguiente manera:

Articulo 112. Homicidio piadoso

No es punible el acto médico de eutanasia practicado por un profesional de la salud
autorizado, realizado conforme a la voluntad expresa, libre e informada de un paciente que
padezca una enfermedad grave, irreversible o terminal, y que experimente sufrimientos fisicos

o psicoldgicos insoportables.



Toda eutanasia practicada fuera del marco establecido sera considerada homicidio,

segun corresponda.

DISPOSICIONES FINALES

Primera. Reglamentacion

El Poder Ejecutivo reglamentara la presente ley en un plazo no mayor de noventa (90) dias

calendario desde su entrada en vigencia.

Segunda. Vigencia

La presente ley entra en vigencia al dia siguiente de su publicacion en el Diario Oficial El

Peruano.





