UNIVERSIDAD NACIONAL DE SAN ANTONIO ABAD DEL CUSCO
FACULTAD DE CIENCIAS SOCIALES

ESCUELA PROFESIONAL DE HISTORIA

TESIS

EL DERECHO INCA Y EL SISTEMA CARCELARIO
_ DURANTE EL GOBIERNO
DE TUPAC INCA YUPANQUI (1471-1493)

PRESENTADO POR:
Br. YULISSA QUISPE QUISPE
Br. RAUL MAMANI HUARAYA

PARA OPTAR AL TITULO PROFESIONAL DE
LICENCIADO (A) EN HISTORIA

ASESOR:
M. Sc. VICTOR DARIO MORMONTOY CANARI

CUSCO-PERU
2025





https://v3.camscanner.com/user/download

Pagina 1 de 178 - Portada Identificador de la entrega trn:oid:::27259:546125362

TESIS DE LICENCIATURA EL DERECHO INCA Y EL SISTEMA
CARCELARIO DURANTE EL GOBIERNO DE TUPAC INCA YUPA..

€ Universidad Nacional San Antonio Abad del Cusco

Detalles del documento

Identificador de la entrega

trn:oid:::27259:546125362 165 péaginas

Fecha de entrega 56.431 palabras

14 ene 2026, 8:19 a.m. GMT-5
294.401 caracteres

Fecha de descarga

14 ene 2026, 9:15 a.m. GMT-5

Nombre del archivo

TESIS DE LICENCIATURA EL DERECHO INCA Y EL SISTEMA CARCELARIO DURANTE EL GOBIERNO ....docx

Tamaiio del archivo

6.1 MB

Pagina 1 de 178 - Portada Identificador de la entrega trn:oid:::27259:546125362



Pagina 2 de 178 - Descripcién general de integridad

7% Similitud general

Identificador de la entrega trn:oid:::27259:546125362

El total combinado de todas las coincidencias, incluidas las fuentes superpuestas, para ca...

Filtrado desde el informe

» Bibliografia
» Texto citado
» Texto mencionado

» Coincidencias menores (menos de 8 palabras)

Exclusiones

» N.° de coincidencias excluidas

Fuentes principales

7% @ Fuentes de Internet
1% W& Publicaciones

2% 2 Trabajos entregados (trabajos del estudiante)

Marcas de integridad

N.° de alertas de integridad para revision

No se han detectado manipulaciones de texto sospechosas.

Pagina 2 de 178 - Descripcidn general de integridad

Los algoritmos de nuestro sistema analizan un documento en profundidad para
buscar inconsistencias que permitirian distinguirlo de una entrega normal. Si
advertimos algo extrafio, lo marcamos como una alerta para que pueda revisarlo.

Una marca de alerta no es necesariamente un indicador de problemas. Sin embargo,
recomendamos que preste atencién y la revise.

Identificador de la entrega trn:oid:::27259:546125362



DEDICATORIA

A Dios por haberme dado la fe, la fortaleza, la salud y la
esperanza para terminar este trabajo de investigacion para
obtener mi titulo profesional.

A mis queridos padres Magdalena y Domingo por haberme
apoyado en todo momento, por sus consejos, sus valores, por
la motivacion constante que me ha permitido ser una persona
de bien, pero méas que nada por su amor infinito e
incondicional.

A mis hermanos Grimaldo, Maryli, Flor de Maria, Magui a
mis sobrinos y a todos mis familiares que me apoyaron
siempre motivandome a ser mejor profesionalmente.

A mis amigos que siempre estuvieron apoyandome de una u

otra manera, infinitas gracias.

Yulissa

A todas las personas que hicieron posible esta tesis,
brindandome todo el apoyo, comprension y por esos &nimos
en los momentos que mas necesité y que desarrollan en mi
un espiritu noble lleno de esperanzas y el lindo deseo de ser
util para la sociedad, no mencionaré nombres, porque no me

perdonaria olvidar a ninguno.

Raul



AGRADECIMIENTOS

Agradecemos a nuestra alma mater la Universidad Nacional de San Antonio Abad del
Cusco y a los sefiores docentes del departamento académico y la escuela profesional de Historia
quienes nos difundieron y compartieron todos sus conocimientos de alto nivel para formarnos

profesionalmente dentro de los canones de nuestra carrera profesional.

A nuestro asesor M. Sc. Victor Dario Mormontoy Canari, por su dedicacion y paciencia

que tuvo hacia nosotros durante el desarrollo de la investigacion de la presente tesis.

A la sefiora Carmen Diaz Vera funcionaria de la biblioteca central, asi como a todas las
personas de los diferentes repositorios institucionales que hicieron posible desarrollar esta

investigacion.

A nuestras amistades quienes nos motivaron a continuar con el desarrollo de la tesis.

Los tesistas.



RESUMEN

La presente investigacion de Tesis de licenciatura intitulada “El Derecho Inca y el Sistema
Carcelario durante el gobierno de Tupac Inca Yupanqui (1471-1493)” propone generar nuevos
estudios historico juridicos e identificar las formas de aplicacion de Derecho Penal Inca durante el
gobierno de Tupac Inca Yupanqui entre los afos de 1471 a 1493 como soporte politico, social y
econdémico, bajo una nueva Optica contemporanea y concordada con los codigos civil y penal

contemporaneo.

El Derecho Inca no estaba escrito en codigos, se basaba en la costumbre y la oralidad, tipo
consuetudinario (basado en costumbre), de caracter moral, religioso y politico, orientado a
preservar el orden del Tahuantinsuyo, obediencia al Inca. El principio fundamental era mantener

el equilibrio politico, social y econémico.

El sistema juridico inca presentaba las caracteristicas de ser, colectivista y disciplinario, con una

finalidad preventiva, la justicia era rapida y sumaria y con autoridades competentes.

Durante el gobierno de Tupac Inca Yupanqui no existid un sistema carcelario permanente y
generalizado como en la tradicion occidental, las prisiones no eran instituciones de custodia
prolongada, sino eran lugares de detencion temporal para acusados o condenados, estan eran como

la cércel del Inca, el Sancay, las Pifias y el Araway Wasi.

Bajo la aplicacion del Derecho Penal Inca la sancion definitiva solia ejecutarse de manera célere,
por lo que la carcel no cumplia funcion penitenciaria. El Derecho Inca fue ordenador, preventivo
y colectivo, basado en la moral publica y la autoridad estatal, las penas buscaban disciplina social

y cohesion del Estado.

Palabras Clave:

Derecho inca, Derecho penal inca, Consuetudinario, Justicia sumaria.



ABSTRACT

This undergraduate thesis research entitled “Inca Law and the Prison System during the
government of Tupac Inca Yupanqui (1471-1493)” proposes to generate new historical-legal
studies and identify the forms of application of Inca Criminal Law during the government of Tupac
Inca Yupanqui between the years 1471 to 1493 as a political, social and economic support, under
a new contemporary perspective and in accordance with the contemporary civil and penal codes.

Inca law was not written in codes; it was based on custom and orality, a customary law
(based on custom) of a moral, religious, and political nature, oriented toward preserving the order
of the Tahuantinsuyo and obedience to the Inca. The fundamental principle was to maintain
political, social, and economic equilibrium.

The Inca legal system was characterized as collectivist and disciplinary, with a preventive
purpose. Justice was swift and summary, administered by competent authorities.

During the reign of Tupac Inca Yupanqui, there was no permanent and widespread
prison system like in the Western tradition. Prisons were not institutions for prolonged custody,
but rather places of temporary detention for the accused or convicted. These included the Inca
Prison, the Sancay, the Pifias, and the Araway Wasi.

Under the application of Inca Criminal Law, the final punishment was usually carried out
swiftly, so the prison did not serve a penitentiary function. Inca Law was orderly, preventive, and
collective, based on public morality and state authority. Punishments aimed at social discipline

and state cohesion.

Keywords: Inca Law, Inca Criminal Law, Customary Law, Summary Justice



INDICE

PROYECTO DE INVESTIGACION ..ot ee e seees e I
INTRODUCCION .....cooooieieeeeeeeeeeeeeee et see e eee e 1
CAPITULO L ... esne e eneeneneans 3
1. GENEALOGIA Y POLITICA DE TUPAC INCA YUPANQUI.......oooviimireeeeeeeeeseeenenne 3
1.1. GENEALOGIA DE TUPAC INCA YUPANQUIL..........ovivooeeeeeeeeeseseeeeeeeeeseeees e 3

1.2. INTERPRETACION Y DESCRIPCION DEL ARBOL GENEALOGICO DE TUPAC INCA

Y UP AN QUI ..o e e e et 7
1.2.1. Inca Yahuar Huacac (Titu Cusi Huallpa) .........ccoooeeiiiiiiiiiiiieeeeceeeeee, 7
1.2.2. WITACOCRA ...ttt ettt et et e et e s eteebeesaeeens 9
1.2.3. Inca Yupanqui - Pachacltec ...........cccvieiiiieiiiieiee e 9
1.2.4. Tupac INCa YUPANQUI...eeeovriiiiiiiiiieeeieeeeiieeeieeeeiteeesaeeetaeesteeeesaeesssaeessseeessseeessseeanns 11
1.3. TUPAC INCA YUPANQUI EN EL PODER POLITICO ........cccocevivieieieeeeeeeeeeceenen. 12
1.3.1. CApac AYIIU (PAnaca) .......ccceeeiieiuiieiieiieeie ettt ettt saae s e e 13
1.4. GOBIERNO DE TUPAC INCA YUPANQUI .....ooiiiiiiiieiieieeee e 17
1.5. CAMPANA AL CHINCHAYSUYO.....c.oooiiiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeee e neeens 20
1.5.1. Primera Campafia al ChinChaySuyo...........coccuiieriiiieiiieeiiieeriee e 20
1.5.2. Segunda Campafia al ChinChaySuyo ..........ccccvveriiiiiiiieeiiieeieeeieeeee e 21
1.5.3. Visita de Tupac Inca Yupanqui a Pachacamac...........c.cccccveeeiiieniiieniieinieeieeeen 23
1.6. CAMPANA AL ANTISUYO ...ccouiiiiiiiiieeieieisesissineieese e ss et ssesss s ssesesssoes 23
1.6.1. Primera Campana al ANLISUYO ....co.eevuiriirienienieniieieeteeiteteee sttt 23
1.6.2. Segunda Campafia al ANTISUYO ....cccueeriiiriieeiieiie ettt see b e 25
1.7. CAMPANA AL COLLASUYO ....ouiiiieiieieeeeeeteeeeee et 26
1.7.1. Primera Campafia al Collasuyo .........cccceeruieiiiiiieiieeie et 26
1.7.2. Segunda Campafia al CollaStuy ........ccceeriieriieniieiieeie et 27

1.8, CAMPANA AL CONTISUYO ....ouiiiieiiiieiieiieeietesie s 29



1.9. ORGANIZACION POLITICA Y SOCIAL EN EL GOBIERNO DE TUPAC INCA

YUPANQUIL....oooieiieeiectteeete ettt ettt ettt e te s e st e s esse s e ssesseesesseessensessensensansenas 31
1.9.1. Organizacion POILICA .......cceeeiieiiiiiieiieeie ettt e 31

1.9.2. Organizacion SOCIAL..........cciiiiieiiiiiieieeie ettt ettt eene 32
CAPITULO TL ...ttt 34

1. SISTEMA DE ADMINISTRACION DE JUSTICIA DURANTE EL GOBIERNO DE

TUPAC INCA YUPANQUI ..ottt ettt ettt ettt seennas 34
1.1. ORGANIZACION JURIDICA......cootiuriiriieiiiieciecisc e 34
1.1.1. La REINCIACNCIA.....cccuiiieiiieeciiie ettt ettt et e et e e tae e seveeesaveeeeaseeesnaeeesnreeenns 37

1.1.2. LLOS ALCIIUANTES .....eveeeieiiiieeeeiiiee e et e e e ettt e e e sttt e e e eseteeeeesaaeeeeesaaeeesennsaeeeennssnaeesnnnenes 37

| G TR 7 TR0 < 1 15 T BTSSP URSRPPRRN 39

1.2. ESTRUCTURA DE ADMINISTRACION JURIDICA INCA ......coooorirriierineierieeiienieeees 40
2. FUNCIONARIOS DE LA ADMINISTRACION JURIDICA ........ovvveririerinecinsiierieees 41
2.1. ChUNCa CAMAYOC .....eiuiiieriiiniieieeiteettete ettt ettt ettt et st bt et s bt sbeeatesbe e bt enteennenaeenee 43

2.2. PaChac CamayOC. ......eeiuieeiiieiieeiie ettt ettt ettt et et et e st e et esateenbeeseeeeabeesneeenseennee 44

2.3. HUAranca CamaYOC. ....cccuueieruiieariieeeiieeeitee ettt e ettt e e iteeebteesbeeesabteesabeeesabeessareesnaneeseaneens 44

2.4, HUNO CAIMAYOC ....eeiiiieeiiieeiiee ettt ettt ettt e ettt e ettt eebte e s bt eesbteesabteesabteesabeessabeessaseeesaneeas 45

2.5, TUCHYTICUC ..ttt ettt ettt et e st et e et e et e e s st e easeeeateenseesabeeaseesnseenseesnseenseesnseenseennns 45

2.6. Tribunal o Supremo Consejo de 10S DOCE........cocuevieriiriiiriiniiiiiicceeeece 47

2.7. Consejo Supremo de 10s Apucuna (4 JUECES)......eeeruuieeruieeeiieeeiieeeiie et eeieeeevee e 47

2.8. El Inca (Tupac INCa YUPANGUI) ..eeeerurireiiieeiiieeiieeeiieeeiieeeieeesneeesteeesnaeeesveeesaneeesnnee s 48

3. NORMAS Y LEYES Lottt ettt sttt e e s e beeneas 49
4. CATEGORIA/CLASIFICACION DE DELITOS .......ooovivieiiieeeeeeeeeeeeee e 52
4.1. DELITOS QUE LESIONAN BIENES JURIDICOS DE ORDEN PUBLICO .................. 54
4.1.1. Delitos Contra €l EStado........c.coiiiiiiiiiiiiieieeeeeeeeee e 54

4.1.2. DElItOS CONIA €] INCA...uneeeeeeeeeeeee et e e e e e e e e eaaeeaaeaaes 56



4.1.3. Delitos Contra la Religion (EStado) .......cccveeeiieeiiiieieeeeeeeeeee e 58

4.1.4. Delitos Contra la Organizacion Administrativa ...........ccccceeeeeveeeireeeecieeesciieesiee e 59
4.2. DELITOS CONTRA LOS DEBERES DE FUNCION .......cc.cccocoiivimiieeeieeeeeesieeeeeseenens 60
4.2.1. No Trabajar en la Forma Sefialada en el Imperio (Tahuantinsuyo) ...........cccceeeueeee. 61
4.2.2. Desertar del Ejército Imperial ...........cccoeeeiieiiiiiiieniieiiieiieeee et 61
4.2.3. Robo en el Ejercicio de 1a FUNCION .........cccooieiiiiiiieniiciieieceee e 62
4.2.4. Saqueo y Dafio a las Poblaciones Conquistadas ...........ccceecveeviieniieniienieenieenieeeeene 63
4.2.5. Desobediencia y Desacato al Inca y 1os funcionarios ............cccceeeeeveenieenieeseeeneenne 64
4.2.6. No Vigilar a los Subalternos para que Cumplan con sus Obligaciones.................... 64
4.2.7. No Entregar la Carga o Remesas en el Lugar Sefialado............ccccoevveriiiriienirenenne. 65
4.3. DELITOS CONTRA LA ADMINISTRACION DE JUSTICIA.........cccoveieeeerseeeereennn 66
4.3.1. Favorecimiento en la Administracion de JUStiCIa........ccceereeeiiieniieniienieeiieseeeeee 67
T BN Te] o103 4 1 Lo OO PSP PS PSR 68
4.3.3. Interceder por un DelINCUENLE ..........ccviieiiiiieiiiecciee e 69
4.3.4. Mentir COMO TESTIZO «..veruriiiiiieiiiriieieet ettt st 70
4.4. DELITOS QUE LESIONAN BIENES JURIDICOS PRIVADOS.........c.ccoovviveeeeereeennne. 71
4.4.1. Delitos contra la Vida, el Cuerpo y la Salud .........ccccooeriiniiiiniiniiinieeeee 71
4.4.2. HOMICIAIO ....e ittt sttt et et sat e st e st e e b e e 72
R T 1 BN o o) o OO SRPRRPR 73
4.5. DELITOS CONTRA LA SOCIEDAD ......ooiiiiiiieiieteeeee ettt 74
4.5.1. AlCANUETETIA. ...t ettt 75
4.5.2. CAlUIMNIA ..ttt ettt ettt e sae e et esae e et e e saee e b e naee 75
4.5.3. HECRICETTA ...ttt et s 76
4.6. DELITOS CONTRA EL PATRIMONIO......ccociiiiiieiieieeiieieee et 76

0.1, HUITO...cooiiieeeeeee ettt e e e e e ettt e e e e e s e e et esaaaeaeseeesessaanaaeseaeeens 77



4.6.2. RODO .ttt sttt 79

4.60.3. DATIOS ....ceeneteeeiee ettt et e ettt ettt ettt et e e eabeeeeatee s 80
4.7. DELITOS CONTRA LA LIBERTAD SEXUAL.....cccctiiiiieiieieeeie et 82
AT 1 AQUIEIIO ..ttt et ettt ettt et st ebee e 83
4.7.2. VIolacion SEXUAL .......cceeiiiiiriiiiiiieieeesete ettt 84
4.7.3. SEAUCCION ..oniiiiieieeteete ettt sttt et b et saee bt et eaeenbeenee 85
g X 1D o) (o TR 86
A.T.5. INCESLO ettt ettt et ettt ettt et e e 87
A.7.6. SOAOMIA. ..ottt ettt ettt ettt st e bt e st e e st e st e eatesntesaeenseeneenaeenee 89
4.8. DELITOS CONTRA EL HONOR......oooiiiiiiiiiiiteieeetet ettt 91
4.8.1. Delitos de Holgazaneria y contra las buenas Costumbres...........cccceeevvineivienicnnne 92
S PEN A S ot ettt ettt ettt e bt et et e e beenteeat et e enteeseenaeenteeneeteensennaens 93
5.1. PENAS PRINCIPALES ..ottt sttt sttt et e e e enaesseenneennas 94
5.1.1. Pena de Reprension o Amonestacion en PUblICO .........cccoocvveeciiieiiieciieceeceee e 95
5.1.2. Pena de Trasquilamiento en PUDBLICO .........ccceecieriiiiiiiiniiiiiiccceccececeen 96
5.1.3. Penas MULHAdOras .......c.cooiiiiiiiiieiiece ettt e 96
5.1.4. Pena de TOTMMENTOS .. .ecuvieiiieiieiieeiie ettt ettt ettt et ee st e sate et eseeesnseesseeenseenees 98
S5.1.5.PNa A€ AZOTES ..ottt 98
5.1.6. Pena de DESHIETTO. ......couiiiiiiiiiiiieeiee ettt 99
S5.1.7. Pena de MUETLE ....co..eiiiiiiiiiiiieeec ettt et st 100
5.2. PENAS ACCESORIAS ...ttt ettt sttt 101
5.2.1. Penas de ASOLAmMIENTO ......eevuiiiiiiiiiiiieiieeiee ettt 102
5.2.2. Pena de Pérdida del Cargo.........cceecuvieeiiiieiiieciie ettt e 102

5.2.3. Pena de Reparacion de Damfio..........cceeecveieeiiiiiiiiiniie et 103



6. INFLUENCIA INDIRECTA DEL DERECHO INCA AL DERECHO INDIANO Y
DERECHO REPUBLICANO ..ottt 103

CAPITULO TIL....oooeoeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e e e s s e e e e e s e s e e s s e s e e s s s eses e e sesesesenean 107

1. SISTEMA CARCELARIO EN EL PERIODO DEL GOBIERNO DE TUPAC INCA

YUPANQUIL...coteeeeee ettt et sttt et sa et e b sat et et e ebeenbeennesaeens 107
1.1. SISTEMA CARCELARIO ......oiiiiiitieeteeeeete ettt sttt st e 107
1.2. CONCEPTOS DE CARCEL ......cooiiieieeieeeeeeee oo 108
1.3. SURGIMIENTO DE LAS CARCELES .......c.ooiiiiiieieeeeeeeeeeeeee e 110

1.3.1. Motivos por los que surgieron las Cérceles en el Tahuantinsuyo.........c..ccccceceeeee 111
1.3.2. Razones por los que surgieron las Carceles en el Tahuantinsuyo.........c..ccccceceeneee 111
1.4. FUNCIONARIOS DEL SISTEMA CARCELARIO........ccceoiiiiiiiininineneeeeeeeeee 112
14T, TUCUYTICUC ... uttetie ettt ettt ettt ettt et ettt e st e bt e e bt e beeeabeenaeeenbeesneeenseesanaans 112
14,2, IMIICROC ...ttt ettt et ettt e ebe e st e e s eabeenaeeens 113
L.4.3. CUTACAS ..ottt ettt et et s e st e s bt e bt e saae st e saneens 113
1.4.4. APUNCHIC O TOCTICOC ...eeiuiiieeiiiieeiieeeiie ettt et e et e et e et e e eaae e enbeeennaee s 113
1.4.5. CONSEJO A€ ANCIANOS ...eeeuvvieeiieeeiieeeiieeeiteesieeesteeesteeessreeensseeasneessseessseeensseeennsees 114
S T -1 o T 1o USSP 114
1.5. CARACTERISTICAS DE LAS CARCELES EN EL TAHUANTINSUYO..................... 114
1.6. UBICACION GEOGRAFICA DE LAS CARCELES.........coovvuriireireriersensenessesseneeees 116
2. TIPOS DE CARCELES .......cvstiiriiriieeiieseises i i sssesssse s sesne 116
2.1, CArCel el INCa ..ottt ettt et et en 117
2.2. Carcel Sancay 0 Sancay HUAST ......c.ccouieiiiiiiieiiieiieeieee e 118
2.3, CArcel de PINAs .....ccueeuiiieiiieiieieiteee ettt 121
2.4, ATAWAL WS .eutiiiiiiiiiieitestt ettt ettt a ettt b et sh e b et st sae et i ens 122
CONCLUSIONES ...ttt sttt et sbe et st s bttt et esbe et sa e et eabe e st enaeenee 125

BIBLIOGRAFTA ... et e e et e s e s e s s s e s e s e s e s s s et e e ensenene 127



ANEXOS et et sttt s neee 130

INDICE DE FIGURAS
Figura 1. GENEALOGIA DE TUPAC INCA YUPANQUI ..o, 5
Figura 2. Distribucion de Ayllus y Panacas..........cceoveeiierieiiiienieeiiesie e 17
Figura 3. Administracion juridiCa INCa ..........cccuveeeuieeriieesiiie e eeieeeeree e e eveeeeree e 40
INDICE DE TABLAS
Tabla 1. Lista de Ayllus, Segun Pedro Sarmiento de Gamboa. ...........ccccvvevveririennreennennne. 14
Tabla 2. Lista de Ayllus, Segun Cristobal de Molina............ccooceeeviieniieiiienieeiieeieeieene 14
Tabla 3. Lista de Ayllus, Seglin Polo de Ondegardo ...........ccceeverviiriiniriiinieneniicnieeeee, 15
Tabla 4. Lista de Ayllus, Segin Bartolomé de las Casas.........cccceceveeveriicnienenncneeniennne. 15
Tabla 5. Lista de Ayllus recogida por Diego Fernandez ..............cccevvveiiieniienienieenenne, 16
INDICE DE ANEXOS
Anexo 1. Primera Campafa al Chinchaysuyo ...........ccoeceevieiiiiiniieiieecce e 131
Anexo 2. Segunda Campana al ChinchaySuyo ...........cocceeviiiiiieniieiieeeeee e 132
Anexo 3. Viaje @ PaChacamac..........cooviiiviiiiriiiicie et 133
Anexo 4. Primera Campana al ANtISUYO0.......cccviiriiiieniiieeiiieerieeerieeesveeeieeeeveeesveeeeenee s 134
Anexo 5. Segunda Campana al ANTISUYO ..cc.eeevieiiieniieiiieiie et 135
Anexo 6. Primera Campaia al Collasuyo.........ccoocuieiiiiiiiniiiiieieeeeeeeee e 136
Anexo 7. Segunda Campania al Collasuyo..........ccceeeiieriiiriiieiiiieieeieeee e 137

Anexo 8. Campafia al CONLISUYO .....eeeruiirriiiieriieeeiieeeieeeeieeesreeesreeesereeeseeesseeesseeenssees 138



PROYECTO DE INVESTIGACION

I. EL DERECHO INCA Y EL SISTEMA CARCELARIO DURANTE EL GOBIERNO DE
TUPAC INCA YUPANQUI (1471-1493)

II. PLANTEAMIENTO DEL PROBLEMA

El presente trabajo de investigacion aborda el derecho inca y el sistema carcelario durante
el gobierno de Tupac Inca Yupanqui, en el periodo comprendido entre los afios 1471 y 1493. Este
estudio se enfoca en una aproximacion al Derecho Penal Inca, analizando el sistema carcelario y
las normas que lo regian, con el objetivo de comprender la administracién de justicia y la
organizacion juridica que caracterizé este periodo.

La investigacion destaca la manera en que el gobierno de Tupac Inca Yupanqui se baso en
principios fundamentales como la honradez, el trabajo y la verdad, ejes que orientaron tanto la
legislacion como la aplicacion de justicia en el Estado inca. En este sentido, el estudio no solo
contribuye al conocimiento del sistema juridico incaico, sino que también ofrece un andlisis
integral de las dimensiones politicas y sociales de su gobierno, evidenciando cémo la estructura
juridica, politica, econdmica y social buscaba conducir la conducta de su pueblo bajo un orden
armonico y eficiente.

II.1 PROBLEMA GENERAL
(De qué manera las conductas sociales y motivaciones de la poblaciéon del Tahuantinsuyo
justificaron la aplicacion del Derecho Penal Inca y la instauracion de un sistema carcelario durante

el gobierno de Tupac Inca Yupanqui (1471-1493)?

I1.2 PROBLEMAS ESPECIFICOS
(Cual fue su grado de eficacia como mecanismo de control social del Derecho Penal Inca y el

sistema carcelario durante el gobierno de Tupac Inca Yupanqui (1471-1493)?

(Como fue la tipologia de faltas y delitos contemplados por el Derecho Penal Inca que fueron
especificamente sancionados con carceleria durante el gobierno de Tupac Inca Yupanqui (1471-

1493)?



(De qué manera se estructuro las carceles y como funciono el sistema carcelario en aplicacion del

Derecho Penal Inca, durante el gobierno de Tupac Inca Yupanqui (1471-1493)?

II1. JUSTIFICACION DE LA INVESTIGACION

La investigacion se justifica en la necesidad de abordar un nuevo estudio sobre la
aplicacion del Derecho Penal Inca y el sistema carcelario durante el gobierno de Tupac Inca
Yupanqui (1471-1493), porque el tema de investigacion es poco tratado desde el punto de vista
historico y juridico considerando al Derecho Penal Inca como un instrumento juridico y politico
que coadyubo en el proceso de expansion y dominacion en el Tahuantinsuyo, consolidando y
legitimando el poder en las diversas esferas del orden politico y social. Con esta investigacion,
demostraremos la penalidad de las diferentes formas de la comision de faltas y delitos, asi como
la aplicacion de castigos segun lo establecido por el Derecho Penal Inca, incluyendo la privacion
temporal de la libertad de ser el caso y la imposicion de penas en sus diferentes modalidades hasta
aplicar la pena de muerte segun sea el delito cometido, con el propdsito de salvaguardar el orden

politico, social y econdémico de su gobierno.

IV. MARCO TEORICO
IV.1 BASES TEORICAS

La mayoria de los gobernantes Incas en sus respectivos periodos politicos tuvieron
diferentes formas de gobernar en especifico empleando medidas coercitivas frente a las faltas y
delitos, en el periodo de gobierno de Tupac Inca Yupanqui hubo carceles de detencion temporal
de acuerdo a la organizacion juridica de entonces, la misma que se centra en leyes consuetudinarias
que hacian cumplir las disposiciones de acuerdo a su naturaleza, que en algunas veces se hacian
cumplir con rigor de acuerdo a la sentencia, si no eran obedecidos por los infractores, estas
sentencias eran considerados como penas sujetos a carceleria (centros de detencion temporal) que
debian cumplirse en sitios estratégicos de caracteristicas, espantosas que muchas veces estas se
encontraban bajo tierra, rodeada de animales feroces, tal conforme lo refieren los cronistas
peninsulares, mestizos e indios del siglo XVI - XVII.

Del Busto (2017) refiere: que en el periodo politico de Tupac Inca Yupanqui se emitio tres
disposiciones que sirvid para legislar el vasto imperio de Tahuantinsuyo basado en una trilogia:

premio, castigo y control, el premio era para los que se portaban bien, el castigo para los que se

II



portaban mal y el control era aplicado para todos y asi nadie se corrompiera transgrediendo las

normas de convivencia y disposiciones politicas, econdmicas y éticas. (p. 169)

PODER

Max Weber (1944) refiere que el Poder es “la probabilidad de imponer la propia voluntad,
dentro de una relacion social, inclusive contra la oposicion de los deméas miembros™ (p. 682).

John Locke (1963) refiere:

Entendiendo que el poder politico abarca el derecho de hacer leyes que estén sancionadas con la

pena capital, estas como consecuencia, del grado de la falta o delito, por tanto estas son sancionadas

con penas acorde a la falta o delito, de acuerdo a la reglamentacion, con la finalidad de buscar la
proteccion de la sociedad y propiedad; y el de emplear las fuerzas del estado para imponer la
ejecucion de tales leyes, defender a este de todo atropello y todo ello tinicamente con miras al bien

publico. (p. 93)

Concordando con Weber y Locke, advertimos que el sistema juridico inca, se basa en el
poder del soberano gobernante, evidenciandose un enfoque holistico, donde se entrelaza la ley, la
religion y la moralidad en una estructura social rigida y jerarquizada. Por tanto, para mantener un
buen gobierno el soberano Inca imponia su poder a través de leyes consuetudinarias las mismas
que se aplicaban de manera ejemplar para sancionar las faltas y delitos cometidos contra la
sociedad o el Estado los mismos que eran vistos no solo como transgresiones legales, sino también

como ofensas contra el orden cosmico y la divinidad.

JUSTICIA
Bernal (2005) menciona a filésofos griegos, para conceptualizar la justicia, donde:
Sécrates entendia que la idea de la justicia era la expresion del interés del més fuerte, en tanto que
para Platon la justicia seria mas bien como una virtud especial que equilibra a otras virtudes,

mientras que para Aristoteles este se encontraria en el punto medio (mesotes) entre el exceso, el

defecto y la virtud. (p. 158)

Friedrich Nietzsche (1887) refiere: “una perspectiva genealdgica y critica. Precisando que
la justicia no es un ideal trascendental, sino un concepto histéricamente construido, un producto

del poder y de la lucha de voluntades™ (p. 25).

III



Nietzsche argumenta que la "justicia" a lo largo de la historia es el resultado de la
imposicion de la moralidad de los débiles sobre la de los fuertes. La justicia, en este contexto, es
un concepto que emerge del poder, un acuerdo entre iguales (nobles) para regular sus relaciones.
La justicia para Nietzsche no es un principio objetivo, sino una ficciébn moral que encubre la
voluntad de poder. La justicia es, en ultima instancia, una manifestacion de la voluntad de

dominacion disfrazada de virtud.

Para Brandt (2007) menciona: “la justicia segin la concepcion filoséfica de los pueblos

indigenas significa un relacionamiento, un estado de conjunto” (p. 99).

Los conceptos de justicia arriba mencionados por los autores tratados nos hacen inferir que
la relacion entre justicia y poder en el Estado inca durante el gobierno de Tupac Inca Yupanqui es
el hilo conductor de nuestra investigacion, por considerar a la justicia en su relacion con el poder
como un elemento paradigmitico de cémo un sistema juridico puede ser un instrumento
fundamental para la consolidacion y el mantenimiento de la hegemonia de una élite. A diferencia
de las concepciones modernas que buscan la separacion de poderes, en el Tahuantinsuyo, la justicia
estaba intrinsecamente ligada al poder politico, sirviendo a los intereses del Estado y
estableciéndose en ultima instancia la voluntad del soberano Inca por ser considerado un ser de
origen divino, por tanto, establecemos la relacion en tres aspectos fundamentales:

-Justicia como Instrumento de Control Social y Politico. La justicia inca era imparcial;
su principal objetivo era preservar el orden social y la estabilidad del Estado inca. El Derecho
Penal Inca, a menudo draconiano, no buscaba la rehabilitacion del individuo, sino la disuasion
colectiva a través de castigos ejemplares y publicos. Los delitos mas severamente castigados no
eran necesariamente los que atentaban contra la vida o la propiedad individual, sino aquellos que
desafiaban la autoridad del Estado. La rebelion, la traicion, el sacrilegio contra el Inca o el robo de
bienes estatales eran considerados delitos de lesa majestad, castigados con la pena de muerte. De
esta manera, el Derecho Penal Inca se convertia en una herramienta coercitiva para asegurar la
obediencia y la sumision de los subditos.

- Jerarquia de la Justicia como reflejo de la Jerarquia del Poder. La administracion de
justicia no era uniforme para todos. La severidad de la pena dependia del estatus social del

infractor. Mientras que el pueblo comun podia ser castigado con severidad, la nobleza y los

1Y%



funcionarios de alto rango, aunque no estaban exentos de castigo, tenian una responsabilidad
mayor, ya que su transgresion se consideraba una traicion a su estatus. El propio soberano Inca era
la méxima autoridad judicial, y su voluntad era la ley suprema. Los jueces, desde el Tucuyricoc y
hasta los curacas, eran funcionarios del Estado que impartian justicia en nombre del poder central.
La estructura judicial, por lo tanto, no garantizaba la igualdad ante la ley, sino que reforzaba la
piramide de poder.

-La Dimensién Sagrada del Poder y la Ley. El poder del soberano Inca no era solo
politico, sino también religioso. Al ser considerado "Hijo del Sol" sus leyes y mandatos no eran
meras normas humanas, sino preceptos divinos. Transgredir la ley inca no era solo un delito, sino
un sacrilegio que ofendia a la divinidad y, por extension, a la totalidad del cosmos andino. Esta
sacralizacion del poder convertia la justicia en un acto de purificacion para restaurar el orden
divino. El castigo no era solo una sancion, sino una expiacion, lo que conferia al Estado un control
absoluto sobre la vida social, moral y espiritual de sus habitantes.

La justicia en el Estado inca no era un sistema auténomo o independiente, sino una
manifestacion directa del poder del Estado. Estaba disefiada para servir a los intereses de la élite
gobernante, mantener el orden social y consolidar el control sobre los vastos territorios del
Tahuantinsuyo. Era una justicia que, al ser inseparable del poder y la religion, se convertia en un

pilar fundamental para la perpetuacion de un Estado teocratico y centralizado.

CONFLICTO

Foucault (1975) sobre el conflicto refiere:
Replantea radicalmente el concepto de poder, alejandose de la vision tradicional que lo concibe
como una sustancia que se posee o un bien que se detenta. Para Foucault, el poder no es algo que
se "tiene", sino una relacion estratégica que se ejerce. Esta concepcion tiene profundas
implicaciones para entender el conflicto, ya que, para €él, el poder no solo genera conflicto, sino que
el conflicto es inherente a la naturaleza misma del poder. (p. 27)
Igualmente, Rosa Calle (1966) refiere que el conflicto “es un fendmeno social en el que

dos o mas partes perciben que tienen intereses contrapuestos y exteriorizan dicha percepcion a

través de conductas dirigidas a obtener una respuesta para el mismo” (p. 18).



El concepto de conflicto esta estrechamente relacionado con el poder, segin Foucault, no
es el de un evento extraordinario, sino el de una condicion ontoldgica(moral). El poder es una
lucha constante, un campo de batalla en el que las fuerzas se enfrentan y reconfiguran de manera
incesante. Por tanto, el conflicto es la expresion vital de esta dinamica y la prueba de que el poder
es una relacion, no una posesion.

En el sistema politico inca, el conflicto no era considerado una dindmica natural ni una
parte legitima de la vida social o politica. Por el contrario, era visto como una subversion del
orden césmico y social, una patologia (anomalia) que ponia en peligro la estabilidad del Estado.
A diferencia de las sociedades modernas que institucionalizan el conflicto a través de elecciones,
sindicatos o tribunales, el imperio inca buscaba evitarlo o suprimirlo de manera radical.

Murra (1978) refiere:

El conflicto en el sistema politico inca no se consideraba un motor de cambio, sino un sintoma de

desorden que debia ser erradicado. La estabilidad, el orden y la obediencia al Sapa Inca y al

principio de redistribucion eran los valores supremos, y cualquier forma de conflicto que amenazara

ese equilibrio era tratada con la maxima severidad. (p. 13)

DERECHO

El derecho, en efecto, se halla implantado en el mundo de la realidad vital, tanto social
como personal. El derecho tiene algo que ver (y mucho) con la vida de las personas, con la
organizacion politica, con los conflictos internacionales, con la economia, con la educacion, el
derecho es en esencia humana "inherentemente".

El derecho lo crea el hombre, es un producto tipicamente humano, el derecho es el resultado
de multiples decisiones de los hombres cuya expresion s6lo es posible mediante palabras.

Foucault (1975) considera que:

El derecho articula las relaciones de poder, las formas de verdad y los modos de subjetivacion.

Habra que seguir sus insinuaciones sobre como ello ocurre y preguntarse como entender un derecho

traspasado por las imbricaciones que suceden entre esos elementos. (p. 30)

El derecho en el Tahuantinsuyo fue un sistema regulatorio no escrito, de caracter
consuetudinario y profundamente teocratico, disefiado principalmente para garantizar el orden, la
cohesion social y la eficiencia administrativa de un vasto imperio. En el Tahuantinsuyo el derecho
era conceptualizado totalmente diferente al derecho occidental (codificado y formal), por el

contrario, fue un ordenamiento vital donde la ley se relacionaba con la moral y la religion.

VI



DERECHO PENAL INCA

Jorge Basadre Grohmann lo calificé al Derecho Penal Inca como "draconiano" y "severo"
debido a la crudeza de sus sanciones, cuyo objetivo principal era la intimidacién social.

El sistema penal del Tahuantinsuyo es célere por su severidad draconiana, una
caracteristica que los cronistas espafoles del siglo XVI — XVII destacaron asombrados por la
eficacia que generaba en el orden publico, dando origen al mito de que "no existian ladrones ni
mentirosos”.

La severidad del Derecho Penal Inca no era gratuita; respondia a una légica teocratica-
utilitaria ineludible en un imperio centralizado y con una economia basada en la reciprocidad y la
productividad.

Es crucial evitar anacronismos. El sistema penal inca no puede ser medido con los
estindares del Derecho Penal Contemporaneo (como el principio de legalidad o la
proporcionalidad moderna) ni del Derecho Romano.

Mas alla de su crueldad, lo que impresiona es la efectividad del sistema para mantener la
paz social en un territorio tan vasto y diverso. El Derecho Penal Inca, con su enfoque en la
intimidacion, logr6é reducir la criminalidad de alto impacto, asegurando que los stbditos se
alinearan con el ideal social del trabajo, el orden y la obediencia, pilares irrenunciables del
Tahuantinsuyo.

El Derecho Penal Inca fue un sistema draconiano, teocratico y sumamente pragmatico, que
subordind la vida individual a la estabilidad del Estado y la voluntad divina del Inca, logrando un

orden social excepcional a un costo humano elevadisimo.

IV.2 ESTADO DE LA CUESTION (O ANTECEDENTES DE LA INVESTIGACION)

José Antonio del Busto (2017) en su libro “El resplandeciente” refiere sobre como fue la
organizacion juridica del gobierno de Tupac Inca Yupanqui.

Tres fueron los principios que guardo Tupac Inca Yupanqui para legislar su vasto imperio: premio,

castigo y control. El premio era para los que se portaban bien, el castigo para los que se portaban

mal, y el control aplicado de arriba abajo y de abajo arriba para que no se corrompiera a la mitad,

era para todos. Las excepciones no existian. (p. 169)

VII



Baudin (1943) en su libro “El Imperio Socialista de los Incas” dice:

Sobre las reglas consuetudinarias, que variaban de un clan a otro, los incas injertaron su ley rigorosa
y uniforme. Las primeras subsistieron en gran nimero, como es natural, en materia de derecho
privado; la segunda, mucho mds importante, constituyo un derecho civil y penal muy extendido.
(p- 303)

Domenack (2022) expresa:

La ley Inca fue la pieza fundamental del éxito del Imperio como organizaciéon humana, y cuya
mision principal era la de impartir leyes lo suficientemente claras y firmes, con el fin, no

precisamente de castigar, sino mas bien, de evitar la comision de los mismos. (p. 61)

Basadre Grohmann (1937) en su libro “Historia del Derecho” narra como fueron los
procesos de juzgamiento en el estado inca y sefiala que:

El juzgamiento debid ser publico y con pruebas testimoniales y religiosas. Debieron de aplicarse el

juramento, el tormento de los acusados y la interrogacion a las huacas y oraculos. Se invoco al sol,

a los dioses, a las huacas, a las “pacarinas” o lugares de origen a los “malquis” o momias de los

antepasados, a los “huaques” o dioses protectores de las tribus. En las carceles tormentosas hubo

verdaderos juicios de Dios, siendo absueltos, como se ha dicho, los que salian vivos. (p. 221)

Luis Valcércel (2018) en su Libro “Historia de la Cultura Antigua del Pera (Incas)” indica:
El derecho incaico, como todo derecho, no es sino una consecuencia del régimen economico. No
es solo el derecho civil sino también el penal. Ambas ramas se identifican ante el concepto de
interés social basado en la economia. La mentira, que es una infraccién moral, pocas veces elevada
a infraccion juridica, en el incario, siempre, una infraccion juridica requeria castigo. Y otro tanto
la pereza. Y con mucha mayor razon el robo, porque es inconcebible en un estado socialista en que

todos y cada uno de nuestros miembros gozan de absoluta garantia de sustento. (p. 370)

Lo propio Valcarcel (1959) en su obra “Etnohistoria del Perti Antiguo: Historia del Peru
(incas)”, manifiesta que:

Todo era regido por normas y leyes, lo que constituye un verdadero Derecho; no estaban

compiladas en forma escrita, pero eran prescripciones tan claras, precisas y poco numerosas que

podian ser incorporadas en el acervo individual. Cada uno sabia lo que debia hacer. Lo que se puede

llamar la ley del Inca se reduce a muy pocas prescripciones. (p. 120)

VIII



Fernando de Santillan (1950) en su libro “Tres Relaciones de Antigiiedades Peruanas”
menciona:

Las penas de los que iban contra estas cosas que el inga tenia ordenadas impuestas para su gobierno,

y también de la que cometian cualquier delito, parece que todas eran arbitrarias. Tenian sus horcas

y muchas maneras de castigar y en ellos en unas cosas se excedian mucho y en otras quedaban

corta. (p. 51)

El historiador Franklin Pease (1971) en su articulo titulado “Aproximacioén al delito entre
los incas”, donde senala que “El castigo reviste entonces una situacioén especial, desde que no es

un poder humano el que lo establece, sino divino” (p. 55).

José Antonio del Busto (2017) refiere:

Tupac Inca Yupanqui hizo crear carceles alrededor del Cusco: Una en Sangacancha, laberintica y
subterranea para rebeldes inobedientes y traidores: Otra en Tarcar, lugar frontero Coyachi; una
tercera en Bimbilla, para hechiceros, envenenadores, falsos videntes y malos sacerdotes; y una
ultima en Pumapongo, para los acusados no juzgados hasta que se probara su culpabilidad. Las tres
primeras causaban verdadero pavor, especialmente la de Cangacancha, en cuyo interior campeaban
jaguares y pumas, 0s0s y serpientes, animales traidos del Antisuyo, asi como sapos repugnantes y
culebrillas venenosas. Entrar a esta carcel era, casi con seguridad, no salir vivo de ella y las dos

ultimas eran similar con la diferencia de no ser tan espantosas. (p. 169)

Carlos Alberto Galimberti (1974) en su tesis “Las cérceles del Cusco: Segiin cronistas” nos
da a conocer cuantas carceles hubo y en qué lugar estaban situadas y a cargo de quien estuvo.
Ademas, indica:

El proposito que acompanaba a los Incas en la organizacion de estas carceles, donde intimidaban

al delincuente, con grandes procedimientos, antes de aplicarle la pena de muerte, era para que los

demas se abstuvieran de delinquir. Era pues de grandes tormentos y de muerte. (p. 27)

Urteaga (1938) en su obra “La Organizacion Judicial en el Imperio de los Incas y en la Colonia”
sefiala :

Que el sistema judicial incaico estaba jerarquicamente estructurado, con administradores

de justicia (jueces) designados para distintos casos y niveles de la poblacion, el control se

aplica de arriba hacia abajo y de abajo hacia arriba para que no se corrompiera a la mitad,

el control era para todos, las excepciones no existian y se basaba en normas

IX



consuetudinarias con castigos severos y procesos rapidos. No existia el concepto de
apelacion, ni leyes escritas. El sistema judicial incaico era un mecanismo de control social
eficaz, caracterizado por su simplicidad, celeridad y severidad de castigos para mantener

el orden social. (p. 23)

En su tesis de bachillerato Escobar (s/f), titulada “Derecho penal Inkaiko” menciona:

Que el gobernante, concentraba en sus manos todo el poder, por ello podemos aseverar que su
gobierno era despotico y absolutista y que vivir en el imperio inka, era vivir bajo la obediencia mas
absoluta, bajo la disciplina mas severa, sin poder apartarse en los mas minimo de la linea de
conducta sefialado por el inka, y si esto llegaba a suceder se le consideraba como delito por tanto

los infractores eran enviados a las carceles. (p. 13)

En la tesis de maestria intitulada “Los Delitos y las Penas en el Incanato. Un enfoque
Etnohistorico” Bejar (2006) refiere:
Que la sociedad inca fue de caracter colectivista, socialista o comunitaria donde en primer orden
estan los valores sociales de igualdad, solidaridad y la reciprocidad entre sus miembros. Esta forma
de convivencia humana hizo posible que el indice de criminalidad o delincuencia haya sido minimo,
cita a los cronistas Mancio de Sierra Leguizamo, Blas Valera, Louis Baudin quienes refieren que
en el Tahuantinsuyo no hubo el ocio o la holgazaneria, la mendicidad, la prostitucion, el robo y
demas vicios, por tanto, para reprimir o prevenir el delito, el Derecho Penal no tenia por qué ser
complejo o ampuloso. Por el contrario, fue una administracién minima en tiempo donde la
preocupacion fundamental fue preservar los bienes juridicos fundamentales de caracter social o

publico. (p. 11)

V. FORMULACION DE LAS HIPOTESIS
V.1 HIPOTESIS GENERAL
» La comision de faltas y delitos y la fuerte cohesion social, basado en el trabajo comunitario
como es el Ayni y Mita y la moralidad inca centrada en el ama sua, ama llulla, ama quella,
principios morales que regian a la poblacion del Tahuantinsuyo, influenciaron de manera
determinante en el desarrollo del derecho penal inca como un sistema normativo
consuetudinario que priorizaba la estabilidad del poder y la reparacion social mediante el

castigo individual y a veces colectivo, regulaba la conducta social y garantizaba el orden y la

X



estabilidad del Estado inca. Esto se reflejé con la aplicacion de penas que buscaban reinsertar
al infractor o garantizar el orden social estricto. Bajo el gobierno de Ttpac Inca Yupanqui, la
expansion del Tahuantinsuyo y la necesidad de integrar a nuevas etnias con diferentes
motivaciones y costumbres sociales pudieron haber llevado a la formalizacion y
fortalecimiento de ciertas penas, y la instauracion rudimentaria de centros de reclusion
(centros de detencion temporal) para delitos graves (como la rebelion o el sacrilegio) como
mecanismo punitivo y preventivo, ante hechos que amenazaban directamente la estructura

estatal y la autoridad del soberano Inca.

V.2 HIPOTESIS ESPECIFICAS
1. El Derecho Penal Inca, como sistema normativo consuetudinario basado en principios de
justicia, equidad y control social, demostr6 una alta eficacia durante el gobierno de Tupac Inca
Yupanqui (1471-1493) al regular la convivencia y sancionar conductas contrarias al orden
establecido. La instauracion del sistema carcelario, concebido como un mecanismo punitivo
y preventivo, respondia a la necesidad de garantizar la aplicacion efectiva de las normas
juridicas y preservar la estabilidad politica del Tahuantinsuyo. La ubicacion estratégica de las
carceles (centros de detencion temporal) en regiones administrativas y centros de poder
economico y politico permitié una ejecucion descentralizada y eficiente de la justicia,
asegurando la observancia del derecho penal inca en un territorio extenso y culturalmente

diverso.

2. El Derecho Penal Inca, como sistema normativo consuetudinario basado en principios de
justicia, tipifico faltas y delitos basados en la moralidad del Ama Sua, Ama Llulla, Ama Quella
y con ejemplaridad aplico las penas y, alcanzo un alto grado de eficacia como mecanismo de
control social durante el gobierno de Tupac Inca Yupanqui (1471-1493), debido a su fuerte
integracion con la estructura sociopolitica del ayllu. Sin embargo, la eficacia del sistema
carcelario fue limitada y especifica, ya que las prisiones (como el Sancay) funcionaban mas
como centros de castigo ejemplarizante y a la vez como centros de detencion temporal previa
a la sentencia para los delitos graves (politicos o religiosos) cometidos por las élites o en los

territorios recién conquistados.

XI



3. Durante el gobierno de Tupac Inca Yupanqui (1471-1493), el sistema carcelario inca
alcanz6 su mayor nivel de organizacion y rigor, por cierto, teniendo como antecedente el
gobierno de su padre el gran soberano Pachactlitec con quien cogobernd. Si bien el Derecho
Penal Inca se basaba en sanciones ejemplarizantes, primordialmente en la intimidacién y la
ejecucion inmediata (leyes draconianas), este gobernante consoliddé el uso de prisiones
especificas para clasificar a los infractores segun su rango social y la gravedad de su delito, el
cual era tomado en cuenta para la aplicacion de penas y medidas coercitivas desde los castigos
corporales y las penas de asolamiento, destierro, homicidio, rebelion, traicion al Estado,
castigados con pena de muerte. El proposito del establecimiento de las carceles y el sistema
carcelario era el mantenimiento del orden politico, econémico y social jerarquico en el
Tahuantinsuyo, advirtiéndose que el propdsito punitivo del régimen carcelario como la carcel
del Inca, Sancay, Pifia y Araway durante el gobierno expansionista de Tupac Inca Yupanqui
fue un mecanismo de maxima disuasion y castigo ejemplarizante, reservado principalmente
para los delitos politicos y religiosos de las élites y para la neutralizacion rapida y definitiva

de amenazas a la autoridad del soberano Inca.

VI. OBJETIVOS DE LA INVESTIGACION
VI.1 OBJETIVO GENERAL
» Analizar la influencia de las conductas sociales y las motivaciones como la obligacion de
trabajo y la moralidad de la poblacion del Tahuantinsuyo en la configuracion, desarrollo
y aplicacion del derecho penal inca, incluyendo la naturaleza y uso del sistema carcelario,
durante el periodo de gobierno de Tupac Inca Yupanqui (1471-1493), enfatizando como
las normas consuetudinarias, las sanciones y las medidas coercitivas contribuyeron al
mantenimiento del orden social, la administracion de justicia y la consolidacion de la

autoridad estatal en el Tahuantinsuyo.

VL2 OBJETIVOS ESPECIFICOS
1. Evaluar el grado de eficacia del Derecho Penal Inca, distinguiendo entre la funcidén

preventiva basada en la moralidad (ama sua, ama llulla, ama quella) y la funcion punitiva

XII



del sistema carcelario (como los recintos de detencidon temporal), como mecanismos de
control social durante el periodo de expansidon y consolidacion del Tahuantinsuyo bajo el

gobierno de Tupac Inca Yupanqui (1471-1493).

2. Clasificar los tipos de faltas y delitos contemplados por el Derecho Penal Inca que
fueron sancionados segun la gravedad de la falta o el delito con el fin de comprender la
naturaleza juridica identificando su tipologia y su aplicacion de la sancion en relacion con
la necesidad de control politico durante el gobierno expansionista de Tupac Inca

Yupanqui (1471-1493).

3. Describir la estructura de las carceles y como funciono el sistema carcelario en
aplicacion del Derecho Penal Inca, durante el gobierno de Tupac Inca Yupanqui (1471-

1493).

VII. METODOLOGIA Y FUENTES
VIL.1 TIPO Y NIVEL DE INVESTIGACION
e Tipo de investigacion: Cualitativa

e Nivel de investigacion: Descriptivo, explicativo

VIL.2 METODOS Y TECNICAS
e Método Historico: A partir de este método se ubicara e identificara las fuentes primarias y
secundarias que permitiran desarrollar el trabajo de investigacion durante el periodo de
gobierno de Tupac Inca Yupanqui. En este sentido, para recopilar informacion de fuentes
primarias, se revisara, primeramente, informacion a partir de cronicas que narran sobre el
derecho inca y el sistema carcelario durante el periodo de Tupac Inca Yupanqui. Asi mismo,
sé revisara otros archivos que guardan informacion sobre los acontecimientos ocurridos, asi
también se recurrird a las fuentes de segunda mano como son textos, libros, articulos

cientificos, tesis, revistas.

XIII



e Método Dialectico: Este método sera utilizado para demostrar los procesos de cambio y de
transformaciones politicos y sociales ocurridos durante tiempos pasados hasta el periodo de

gobierno de Tupac Inca Yupanqui.

e Método Inductivo: En el desarrollo del trabajo, este método contribuird a alcanzar y
encontrar los principios o leyes que regulaban el sistema politico, social y econdmico durante

el periodo politico de Tupac Inca Yupanqui.

e Método Deductivo: Este método nos permitira detallar los aspectos de una manera general
a lo particular, analizando cada cambio ocurrido durante el gobierno de Tupac Inca

Yupanqui.

VIL.3 TIPOS DE FUENTES
e Primarias. -Las principales fuentes que se utilizaran en este proyecto de investigacion y el
devenir de la investigacion via tesis seran las cronicas como la de:
0 Guaman Poma de Ayala, en su cronica “Nuevo Cronica y Buen Gobierno”
Cieza de Leon “El sefiorio de los Incas”
Bernabé Cobo “Historia del Nuevo Mundo™.
Cabello de Balboa “Miscelanea Antartica”

Martin de Murua “Historia del origen y genealogia real de los reyes incas del Pert”

©O O O o o

Bartolomé de las Casas “De las Antiguas Gentes del Peru”
e Secundarias. — Se utilizaran libros, revistas, articulos cientificos, tesis, que se ubican en las
diferentes bibliotecas y ello implica el estudio, anélisis, interpretacion del Derecho Penal

Inca y el Sistema Carcelario durante el gobierno de Tupac Inca Yupanqui.

X1V



VIII. CRONOGRAMA DE ACTIVIDADES

ACTIVIDADES ANO 2024 ANO 2025

ELABORACION  DE | ABR | MAY [ JUN | JUL | AGO | SET | OCT | NOV | DIC | ENR | FEB | MAR | ABR | MAY | JUN | JUL | AGO
PROYECTO DE| ¥ | X | X

INVESTIGACION

RECOPILACION DE| ¥ | X | X X | X IX /X | X | X

INFORMACION

CLASIFICACION  E X X/ X | X/ X  XI/X|X|X|X

INTERPRETACION DE

DATOS

REDACCION DE TESIS X X [ XX X I XIXIXI X I XT X IXTX
PRESENTACION DE X[ X | X
TESIS

XV




IX. PRESUPUESTO Y FINANCIAMIENTO

IX.1 PRESUPUESTO

PARTIDAS SUBPARTIDAS IMPORTE
Libros S/ 2000
Material de Escritorio S/ 800
Bienes
Dispositivos
. S/ 5000
Tecnoldgicos
Carnet biblioteca,
S/ 200
archivos y otros
Impresiones S/ 500
Servicios Copias de texto S/ 600
Anillados, empastados S/ 2000
Pasajes S/ 1600
Otros S/ 5000
Total S/ 17,700.00
IX.2 FINANCIAMIENTO

La investigacion serda financiada por los tesistas en su totalidad.

XVI



INTRODUCCION

El desarrollo del presente trabajo de investigacion de tesis intitulada “El Derecho Inca
y el Sistema Carcelario durante el gobierno de Tupac Inca Yupanqui (1471-1493)”, trata de
analizar y reinterpretar desde una perspectiva historica la aplicacion del Derecho Penal Inca
considerado como el derecho consuetudinario Uinico en su género en el mundo, que condujo
politica, econdmica, social, cultural y religiosamente al Estado inca a lograr la denominacion
de una alta cultura con la aplicacion de sus normas y leyes basados en la costumbre considerada
como la columna vertebral del Estado para conducir a la sociedad, a su vez el Derecho Penal
Inca indirectamente es la base para la aplicacion del Derecho Indiano durante la colonia y los
primeros afios de la republica.

El primer capitulo trata de la Genealogia y Politica de Ttpac Inca Yupanqui; el estudio
genealdgico nos permitird demostrar el arbol genealdgico de procedencia del soberano Ttpac
Inca Yupanqui a través del proceso politico desde el periodo de la confederacion cusquena
gobierno de los Incas Lloque Yupanqui, Mayta Capac, Capac Yupanqui, Inca Roca, Yahuar
Huacac y Wiracocha hasta el periodo de expansion y consolidacion a partir del gobierno de
Pachacutec, Tupac Inca Yupanqui y Huayna Capac, enfatizando que durante el gobierno de
Tupac Inca Yupanqui su gobierno alcanzo su maxima expansion en los cuatro suyos iniciado
por su padre el gran Pachacutec.

El segundo capitulo de la tesis describe el sistema de administracion de justicia durante
el gobierno de Tupac Inca Yupanqui, administracion que se vaso esencialmente en la
costumbre, por ello varios tratadistas del derecho y la historia lo denomina como derecho
consuetudinario, jerarquizado, normativo y de estricto cumplimiento inspirado en lo divino y
la figura del soberano Inca, la aplicacion de las leyes se graduaban de acuerdo a la falta y el
delito con penas benignas readactativas hasta las penas graves y capitales, donde los delitos
estaban codificados, por ello inferimos que el Derecho Penal Inca se considera indirectamente
como base para aplicacion del Derecho Indiano durante la colonia y el Derecho Republicano.

El tercer capitulo se refiere al sistema carcelario en el periodo del gobierno de Tupac
Inca Yupanqui, donde las llamadas carceles no eran como hoy las conocemos como centros de
detencion prolongada de acuerdo a la pena impuesta, durante el gobierno de Tupac Inca
Yupanqui las carceles llamadas asi por los cronistas del siglo XVI y XVII eran centros de

detencion temporal mientras durare el periodo de juzgamiento y decision que por lo general

1



era de pocos dias hasta que se aplicara la pena dictada sea esta de tormento, destierro o capital,
las cérceles eran de varios tipos los mismos que estaban establecidos a lo largo y ancho del
Tahuantinsuyo.

El presente trabajo de investigacion via tesis se muestra como un estudio de andlisis,
una nueva interpretacion del Derecho Penal Inca, base indirecta del Derecho Indiano y el

Derecho Republicano del Peru.



CAPITULO I
1. GENEALOGIA Y POLITICA DE TUPAC INCA YUPANQUI
1.1. GENEALOGIA DE TUPAC INCA YUPANQUI

Para elaborar la genealogia de Tupac Inca Yupanqui consideraremos antecedentes de
los soberanos gobernantes anteriores a la toma del mando politico, religioso y militar los
mismos que nos ayudaran a entender de mejor manera la descendencia (linaje) de Tupac Inca
Yupanqui y nos basaremos en las lecturas y en el andlisis realizado a la documentacion escrita
en los siglos XVI — XVII (cronicas) de cronistas peninsulares y las obras historiograficas
contemporaneas que tratan sobre la historia de los incas, en base a ello nos atrevemos a inferir
que el reinado mas confuso de toda la historia incaica fue la de Yahuar Huacac (Titu Cusi
Guallpa).

Los acontecimientos ocurridos durante el gobierno de Yahuar Huacac la tomamos como
base para fundamentar nuestra inferencia, teniendo en cuenta que los relatos vertidos por los
cronistas de los siglos XVI y XVII fueron escritos tal como les informaron los quipucamayos
sin haberlos analizados en su real contexto sobre todo los hechos que ocurrieron en el proceso
politico de los gobernantes incas del periodo de la confederacion quechua y el periodo de
expansion y florecimiento, datos relatados por los cronistas Pedro Cieza de Leon, Juan de
Betanzos, Garcilaso de la Vega, Martin de Murua y otros, quienes redactaron sus cronicas en

funcidn a las informaciones recabadas de los quipucamayos, informacion conservada en quipus

3



y pinturas que posiblemente estas hayan sido interpretadas y redactadas posteriormente de
distintas formas y obedeciendo a intereses personales y politicos que favorecieran o interesaban
justificar el proceso de la invasion, tanto es asi que se desnaturalizo la esencia de la informacion
que por varias veces fueron vertidas o contadas, haciendo ello que estas cambiaran la realidad
de los hechos, que en muchos casos demuestra que existiera la intencién de borrar de la
memoria colectiva de la época la verdad de los acontecimientos ocurridos.

Para un mejor entender la descendencia de Tupac Inca Yupanqui presentamos el

siguiente arbol genealdgico.



Figura 1. GENEALOGIA DE TUPAC INCA YUPANQUI

YAHUAR — MAMA
HUACAC CHICYA

| WIRACOCHA ;' MAMARUNTU

I
I

INCA YUPANQUI|—oy| MAMA
INCA URCO PACHACUTEC [ ANAHUARQUE
| |
MAMA [— TUPAC INGA AMARU INCA YANQUE AUQUI TOPA TILCA
OCLLO [ YUPANQUI YUAPANQUI YUPANQUI INGA YUPANQUI
MAMA CUSI — RAHUAC |— TOCTO —] MAMA — HUAYNA AUCI TOPA AUQUI TOMA
RIMAY | OCLLO [ | OCLLA COCA RUNTU [ | CAPAC INGA INGA

NINAN
CUYUCHI

MANCO INCA

HUASCAR ATAHUALLPA YUPANQUI

Fuente: Elaborado en funcién a los cronistas Pedro Sarmiento de Gamboa “Historia de los Incas” y Martin de Murua “Historia y genealogia real

de los reyes incas del Pert”.



Explicamos bajo la premisa que el analisis de la genealogia del décimo gobernante
Thpac Inca Yupanqui es demostrar su descendencia, teniendo en cuenta que la ascendencia al
poder en el Estado inca era por sucesion del poder de padres a hijos, es mas los estudios
genealdgicos en investigaciones politicas caso concreto del Estado inca nos facilita comprender
la estructura del poder, la ideologia, la administracion del Estado, los mecanismos de sucesion
y legitimacion en el poder politico-religioso, por tanto no solo debe de entenderse como un
simple registro de parentescos, sino mas bien como una herramienta metodologica para poder
acceder a la interpretacion de los lazos genealogicos y las bases politicas y sociales del
Tahuantinsuyo, ante tal hecho explicamos de la siguiente manera:
- Legitimacion del Poder Politico

En el caso concreto de los incas, la genealogia se debe entender como un instrumento
esencial para legitimar el poder politico del Sapa Inca por sucesion y de origen divino. Segin
la cosmovision andina, los incas descendian de su Dios dependiendo del periodo politico al que
pertenecian, siendo el curacal, la confederacion o el apogeo, y esta ascendencia divina era
expresada y reforzada mediante registros genealogicos orales y visuales (panacas, quipus,
cronicas). Las investigaciones genealdgicas permiten comprender cémo se construyo la
autoridad politica de los incas desde sus inicios hasta la consolidacion de Tahuantinsuyo con
Pachacutec, Ttpac Inca Yupanqui y Huayna Capac, basado en una herencia politica y religiosa.
- Organizacion Dinastica y Sucesion

Los estudios de genealogia ayudan a analizar las disputas y continuidades en la sucesion
del poder en el Tahuantinsuyo, el sistema de Panacas reales (familias extensas de cada
gobernante) era clave para el control del Estado. La investigacién genealdgica nos ayuda a
reconstruir y explicar como se elegian al sucesor-auqui del poder politico, por mérito, linaje o
alianzas, y permite entender conflictos cuya raiz esta en una controversia sucesoria de linaje,
caso concreto de Tupac Inca Yupanqui.
- Cohesion Social y Memoria Colectiva

Los estudios de genealogia no solo cumplen una funciéon de sucesion politica, sino
también social. En los andes prehispanicos, el parentesco real o simbdlico servia para
estructurar la sociedad. Conocer la genealogia de los incas permite estudiar como se establecian
las relaciones consanguineas de descendencia y ascendencia, reciprocidad, solidaridad,
redistribucion y lealtad entre los grupos étnicos subordinados a la autoridad politica de turno y
la ciudad capital el Cusco. Estas relaciones eran reforzadas mediante matrimonios politicos,

alianzas entre ayllus y la filiacion directa o adoptiva con la nobleza inca.



- Herramienta de Analisis del Discurso Politico

Los estudios genealdgicos también son herramientas criticas para analizar el discurso
ideoldgico del poder. Los incas utilizaron narrativas genealogicas reales o manipuladas para
justificar conquistas, alianzas o incorporaciones de pueblos. Por ejemplo, declarar que ciertos
jefes locales descendian de uno de los soberanos gobernantes incas, y este discurso era una
forma de integrar y someter poblaciones bajo una historia comun.
- Interpretacion de las Cronicas y Fuentes Coloniales

Los cronistas del siglo XVI y XVII como Cieza de Leon, Sarmiento de Gamboa,
Betanzos o Murua y otros, registraron genealogias incas como parte de sus relatos. Por tanto,
comprender la genealogia a partir de las crénicas nos permite interpretar criticamente,
diferenciando elementos mitoldgicos, politicos y simbodlicos. Ademads, nos ayuda a identificar
sesgos introducidos por los espafioles en el afan por entender y controlar las estructuras

politicas andinas.

1.2. INTERPRETACION Y DESCRIPCION DEL ARBOL GENEALOGICO DE
TUPAC INCA YUPANQUI
1.2.1. Inca Yahuar Huacac (Titu Cusi Huallpa)

Fue hijo de Inca Roca y Mama Micay, nacido en el pueblo de Huallacanes quien antes
de asumir el poder tenia por nombre Titu Cusi Huallpa, al cefiirse con la borla del poder tomo
el nombre de Yahuar Huacac quién se cas6 con Mama Chiquia, hija de un sinchi ayarmaca,
con quien procred hijos, el mayor fue Paucar Ayllu quien no fue designado para suceder a su
padre, siendo el segundo Pahuac Huallpa Maita, nombrado heredero del poder, ademas a los
soberanos incas les estaba permitido por la sociedad inca, en que pudieran procrear otros hijos
con otras mujeres fuera de la pareja real, toda vez que los soberanos gozaban de ser poligamos,
en base a esa reminiscencia el Inca Yahuar Huacac, aparte de sus dos primeros hijos, tuvo en
sus concubinas a Uiccho Topa, y a Marcayuto hijo engendrado en una mujer del pueblo de
Huallacan.

La eleccion de Pahuac Huallpa Maita como Auqui o futuro soberano, acto que no fue
de agrado y aceptacion de los Huallacanes quienes deseaban que Marcayuto correinara con su
padre.

Haciendo un comentario sobre esta realidad politica la pretension de los Huallacanes
evidencia que durante el gobierno de los incas como fue el caso del gobierno de Yahuar Huacac
existio rivalidades por alcanzar el poder entre los hijos de los soberanos engendrados en el

Cusco y en otros lugares fuera del Cusco, situacion que siempre puso en rivalidad a los

7



sucesores del poder de los incas gobernantes, como es el caso narrado entre los cusquefios y
los Huallacanes.

Ante la eleccion de Pahuac Huallpa Maita como Auqui de Yahuar Huacac, los
Huallacanes invitaron a este principe para que fuera al pueblo de Paullu, al cual el Auqui
Pahuac Huallpa Maita acepto la invitacion y se dirigi6 a las tierras de los Huallacanes con un
séquito de cuarenta orejones, los Huallacanes instalados en Paullu, armaron una emboscada,
asesinando a todos los cuzquenos conjuntamente al Auqui, situaciéon que merecio la ira y
destruccion de dicho pueblo de Huallacan por parte de Yahuar Huacac, tras este hecho de
sangre no se designo en remplazo del fallecido Pahuac Huallpa Maita a otro Auqui.

Después de la muerte de Pahuac Huallpa Maita auqui hijo de Yahuar Huacac continuo
con su expansion territorial, Sarmiento de Gamboa (1942) “atribuye la dominacién de diez
pueblos nuevos; posiblemente el séptimo Inca llegd a hacer pequefias conquistas en los
alrededores del Cuzco, como todos sus antecesores, y se apoderd de ciertas tierras en el
Condesuyo” (p. 91).

Lo propio Cieza de Leon (1967) refiere:

Que los condesuyos conspiraron, y aprovecharon para llevar a cabo sus planes. Durante una

fiesta en la cual el Inca estaba algo bebido, uno de ellos se acercod al monarca y le asest6 un

golpe sobre la cabeza. Turbado, Yahuar Huacac se levant6 diciendo: “;Qué hicistes, traidor?”.

Esta fue la sefial planeada por los condesuyos se lanzaron matando a todos cuantos podian. El

Inca, viendo que se trataba de una conspiracion, quiso refugiarse en el templo del Sol, pero fue

en vano; no tardo en caer asesinado. (pp. 125-126)

Tras la muerte de Yahuar Huacac, los Condesuyos se lanzaron matando a todos cuanto
podian, el alboroto y desconcierto en el Cuzco fue grande, las mujeres, espantadas, gritaban
aterradas, la poblacion en general clamaba a los dioses piedad, calma y venganza, pasado el
primer momento de estupor y restablecido el orden, se reunieron los orejones para ver quién
iba a suceder en el poder, toda vez que Pahuac Huallpa Maita, el heredero, habia sido asesinado
anteriormente por los Huallacanes.

Del anélisis de fuentes consultadas inferimos que la etapa final del reinado de Yahuar
Huacac, es tan violenta y controversial segln cronistas y estudiosos de los incas, serd quizas
por la costumbre de encubrir la verdad, y solo contar los hechos que placian a los soberanos

posteriores, salvo mejor parecer.



1.2.2. Wiracocha

A la muerte de Inca Yahuar Huacac y no habiendo sido designado el sucesor del Inca
fallecido, una vez que el que le iba a suceder en el trono fue asesinado por los Huallacanes y
desde ese momento no se habia designado al sucesor, ante esta crisis politica la poblacion, los
sacerdotes, funcionarios ligados al Inca y los dirigentes de los Ayllus aliados a Yahuar Huacac,
previo una decision acalorada optaron por designar a Atun Topa Inca, quien designado como
sucesor de Yahuar Huacac y reconocido como Wiracocha. Sarmiento de Gamboa (1942) refiere
que “Viracocha primigeniamente se llamaba Atun Topa Inga, hijo menor legitimo de Yahuar
Huacac y de Mama Chiquia” (p. 91).

Cieza de Leon (1967) menciona, sobre el hecho:

Como consecuencia de la muerte de Yahuar Huacac y no existiendo el sucesor o Auki

designado se produjo una division en la opinidn entre los orejones; en la reunion llevada a cabo

para elegir al nuevo jefe, unos deseaban que no hubiese mas incas, y que fuese gobernada la

confederacion por destacados miembros de ella; mientras otros sostenian que, sin un sinchi,

todo lo ganado se podia perder. La discusion iba acalorando el ambiente, cuando una mujer de

los Hanan Cuzco dijo: “; En qué estais ahi? ;Por qué no tomadis a Viracocha Inca, pues lo merece

tan bien?”. Estas palabras determinaron la eleccion de Viracocha. (p. 128)

Rostworowski (1953) también refiere:

Siguiendo una costumbre muy antigua, el Inca tomd junto con la borla una fiusta por mujer.

Los cronistas coinciden en que esta fiusta fue Mama Runtu, natural del pueblo de Anta. De este

matrimonio debia nacer, entre otros hijos, el futuro Pachacutec. La prueba la tenemos en las

“Informaciones” de Toledo. Entre los naturales llamados a declarar en Yucay, el dos de julio

de 1571, se present6 Pedro Pongo Xiue Paucar, natural del pueblo de Anta; dijo tener ochenta

y un afios y “que su abuelo fue tio de pachacuti ynga Yupanqui hijo de Viracocha, porque su

hermana del dicho su abuelo fue muger del dicho viracocha ynga e madre del dicho pachachuti

ynga. (p. 94)

1.2.3. Inca Yupanqui - Pachacitec
Fue hijo del octavd Inca Wiracocha y la coya Mama Runtu, nacié en el palacio de
Cusicancha (casa de regocijo), pertenecientes a la dinastia Hanan Qosqo, Inca Yupanqui
(Pachacutec) fue el tercer hijo, tuvo por hermanos a Inca Roca, Inca Urco, Topa Yupanqui,
Capac Yupanqui, Apu Paucar, Inca Roca Tupac y otros por la misma condicion de soberano
de su padre Wiracocha.
Ante las noticias que preocupaban a las panacas reales asentadas en el Cusco, en que

los Chancas liderados por Asto Huaraca y Tomay Huaraca se aproximaban a reconquistar el

9



Cusco, situacidon que sumio6 a la poblacion en una crisis y desesperacion, situacion que motivo
a Wiracocha a abandonar el Cusco y trasladarse al valle de Yucay (Huchuy Qosqo) antes a ello
designo como su Auqui a su hijo Urco a quien le comparti6 la borla imperial, para que se le
reconociese como tal. Inca Urco quedé desde entonces cogobernante de la confederacion,
recibiendo el acatamiento y respeto de sus subditos.

Las nuevas noticias de la proximidad de las tropas Chancas que se encontraba muy
proximos al Cusco, generaron desesperacion en la poblacion especialmente en las panacas
reales asentadas en el Cusco, el panico se apoder6 de la ciudad; se sabia que los Chancas tenian
la reputacion de crueles y sanguinarios. Ante tal circunstancia la duda y el desaliento se
apoderaron del consejo de orejones, el desconcierto no tuvo limites en la ciudad. Todo estaba
casi perdido y las esperanzas eran muy escasas, situacion en que eligieron a Inca Yupanqui
para que se encargara de la defensa de la ciudad del Cusco ante la huida de su padre Wiracocha
y su hermano Urco.

Inca Yupanqui tomo6 el mando para la defensa; con este hecho mostraba no solamente
su valor y arrojo personal, sino que supo imponerse como jefe a los generales veteranos de su
padre y lograr la fidelidad de su hermano Inca Roca. Su autoridad no fue discutida siendo tan
joven, y tomo la conduccion de la defensa de la ciudad del Cusco y la resistencia a la invasion
de los Chancas, alcanzando derrotar a los Chancas en sus pretensiones y logrando expulsarlos,
producto de ello el consejo de ancianos del Cusco lo designaron como soberano y recibiendo
el nombre de Pachacutec.

Pachacutec se cas6 con Mama Anahuarque con quien tuvo hijos y cogobernd, con tres
de sus hijos, uno de ellos fue Amaru Yupanqui quien tenia grandes cualidades de
administrador, mas no asi para las guerras, razon por lo que Pachacutec no lo tomo en cuenta
para la sucesion al poder, el otro fue Yanque Yupanqui quien retorno de Quito al Cusco al
llamado de Pachacttec, pero este no accedié al poder por exceder en edad para hacerse del
cargo de soberano, ante tal circunstancia Pachacutec propuso a Cusi Yupanqui como su digno
sucesor cediéndolo la mascaypacha a su joven hijo y al que lo llamo Tupac Inca Yupanqui.

Cieza de Leon (1967) al respecto refiere:

Sintiose tan pesado y quebrantado que, sintiéndose poco bastante para ello ni tampoco para

entender en la gobernacion de tan gran reino, mando llamar al Gran Sacerdote y a los orejones

y mas principales de la ciudad y les dijo que ya él estaba viejo que era mas para estarse junto a

la lumbre que no para seguir los reales; y, pues asi lo conocian y entendian decia en todo verdad,

que tomasen por Inca a Tupac Inca Yupanqui, su hijo, mancebo tan esforzado como ellos habian

visto en las guerras que habia hecho y que le entregaria la borla, para que por todos fuese

10



obedecido por Sefior y estimado por tal; y quél se daria mafia como los del Collao fuesen
castigados por su alzamiento y muertes que habian hecho a los orejones y delegados que entre
ellos quedaron. Respondieron a estas palabras, los que por el fueron llamados, que fuese hecho
como lo ordenase, y en todo mandase lo quél fuese servido, porque en todo le obedecieron
como siempre lo habian hecho. (pp. 179-180)

Pachacutec, durante su gobierno demostr6 su gran capacidad de estrategias militares,

destaco en otros campos como la planificacion urbanistica del Cusco, cred leyes, reformas

religiosas y filosoficas, consolidando el imperio del Tahuantinsuyo.

1.2.4. Tupac Inca Yupanqui

Nacio en el Cusco el siglo XV, sus padres fueron el gran Pachacutec y su madre la coya
Mama Anahuarque, pertenecid a la dinastia Hanan Qosqo, desde muy joven asumid el
correinado junto a su padre entre 1456y 1461, lo que le proporcion6 una invaluable experiencia
militar y administrativa antes de tomar el poder absoluto, tuvo varios hermanos por la misma
condicién de su padre que tuvo varias concubinas, pero los hermanos que cooperaron
militarmente y administrativamente durante su gobierno fueron Yanque Yupanqui y Amaro
Topa desde el instante en que asumi6 el poder en 1471, para ello Tupac Inca Yupanqui debid
tener 30 afios de edad.

Tapac Inca Yupanqui, accede al poder previa una seleccion que hizo su padre
Pachacutec entre sus hermanos, su padre inclino su decision para que sea su Auqui heredero
del poder por sus bondades, cualidades de guerrero y administrador, situacién que fue positivo
para la expansion, innovacion y consolidacion del poder y dominio de los Incas, sobre todo
agrando el territorio inca sometiendo a los sefiorios del norte especificamente el Chinchaysuyo.

Se casé con Mama Ocllo (su hermana y esposa principal) con quien tuvo a su hijo
Huayna Cépac, asi mismo tuvo varios hijos con varias concubinas por su condicion de ser
soberano entre ellos a Ccapac Huari, Titu Atauchi, Auqui Toma, Cusi Rimay y otros mas,
producto de alianzas politicas con diversas fiustas y mujeres de linaje regional.

Tapac Inca Yupanqui, muri6 en Chinchero en 1493, envenenado por una de sus esposas
llamada Chuqui Ocllo para que favoreciera con su muerte a su hijo Capac Huari engendrado
con dicha mujer. Tras dicho suceso se designé como Inca al muy joven Huayna Cépac.

Murua (1946) refiere de este Inca: “El baleroso Tupa Inga Yupanqui, a quien los indios
celebran como el mas famoso y memorable de todos sus Yngas y Reies, por las grandes

conquistas que hizo, y la mucha horden y concierto que puso a este reino” (p.15).

11



1.3. TUPAC INCA YUPANQUI EN EL PODER POLIiTICO

Desde muy joven siendo atn auqui (principe) se distingui6 por sus exitosas campaiias
militares que lo llevaron a la anexion de diversos reinos y sefiorios al Tahuantinsuyo como
Guarco (de Caifiete), Ishma (de Lurin y Rimac), Collique (del Chillon) siendo su mas famosa
conquista a los seforios del norte, como el bastion Chimu, integrando al Tahuantinsuyo toda
la costa norte del Peru. Se identificd con su dnimo expansionista de su progenitor y adquirio
experiencia de guerrero y administrador, su espiritu emprendedor lo llevé a incursionar en las
tierras de los Chachapoyas, Cafiaris y Cayambis.

Tapac Inca Yupanqui durante su gobierno, continu6 la obra de su padre, expandiendo
y consolidando el Estado inca. Emprendi6 la conquista del Antisuyo la Selva Alta o Rupa Rupa
acompafado de sus generales Otorongo Achachi y Chalco Yupanqui, logrando anexar extensas
areas ideales para el cultivo de coca y el aprovisionamiento de hierbas medicinales, plumas de
aves exodticas y abundante madera.

Derrot6 la gran rebelion de los collas del Altiplano y consolid6 el dominio inca en la
region de Charcas. Avanzo mas al sur y extendio el Collasuyo, conquistando a los Tucumanes,
Huarpes, Cuyos, Diaguitas, Atacamas y Araucanos dominé el Purén y Tucapel territorio de
Argentina y Chile, traslado a las poblaciones collas como mitimaes, llegando incluso al paso
del Chacao, el "fin del mundo" (Chiloé¢, Chile), a través del territorio mapuche, establecié los
limites meridionales del Imperio en el rio Maule Chile.

Continuo la construccion de llactas, colcas, pucaras, callancas, tambos y la ampliacion
del Capac Nan (camino inca). El nuevo orden impuesto por los incas provocaba el descontento
y rebelion de muchos curacas o sefiores regionales, Tipac Inca Yupanqui fue duro en la
represion matando a muchos sublevados y trasladando a otros como mitimaes.

La tradicion inca le atribuye la implantacion del sistema de yanaconas, prisioneros de
guerra que, en lugar de ser ejecutados, eran llevados como personal de servicio perpetuo para
la nobleza y el Estado.

Tapac Inca Yupanqui se dedicd, después de realizadas sus colosales conquistas, a
organizar el extenso territorio. Realizod la reparticion de la tierra e impuso la administracion y
justicia en todos los sectores del Tahuantinsuyo. Profundizé el sistema de los mitimaes
(mitmas), tal como ideo su padre Pachacutec.

Muraa (1962) refiere que Tupac Inca Yupanqui era un guerrero por excelencia y buen
administrador: “Fue inca de grande dnimo y fortaleza y muy temido y respetado de todos sus
vasallos, de suerte que cualquier cosa que les mandaba, se cumplia al punto sin dilatacion donde
quiera” (p. 57).

12



También Guaman Poma de Ayala (1993) menciona sobre Topa Inga Yupanqui, que:

Tenia su celada, uma chuco, azul oscuro, anaspacra, mascaypacha y su chambi y uallcanca y
su manta de torne azul y su camiseta de todo tocapo, y cuatro ataderos a los pies, muy gentil
hombre alto de cuerpo, y muy gran sabio y muy entonado, paz y amigos con los principales
caballeros, y amigo de fiestas y banquetes, amigo de honrar a las mujeres principales, y
grandisimo hombre de guerra, enemigo de mentirosos, que por una mentira lo mandaba matar.
El que comenzd a mandar que aderezasen todos los caminos reales y puentes, y puso torreones
hatun chasqui, churochasqui, y mesones, y mando que hubiese corregidores tocricoc, alguaciles
uata camayoc, oidores, presidente, consejo de estos reinos Tauantinsuyo camachic, y tuvo
asesor incaprantin rimac procurador y protector runa yanapac, secretario incaq quipocnin,
escribano Tahuantinsuyu quipoc, contador huchaquipoc, y puso otros oficios. Y, mandaba

guardar las dichas ordenanzas antiguas y después por ellas hizo otras ordenanzas. (p. 89)

Tapac Inca Yupanqui se identifico con el Tahuantinsuyo, goberno buscando el bien
comun y por este camino alcanzo el Estado inca la abundancia. A ningun hombre le faltaba
nada, excepto la libertad. Pero, asi como los hombres de hoy estan hechos a sus propias leyes,

asi los hombres del Tahuantinsuyo estuvieron hechos a las suyas.

1.3.1. Capac Ayllu (Panaca)

Tuapac Inca Yupanqui al igual que los soberanos antecesores a €1, en muestra de poder
que ostentaban durante el periodo politico de su gobierno, formaron sus Panacas para seguir
gjerciendo poder politico, social y econdmico ante la poblacion, y de ser el caso la toma de
decisiones, puesto que una de las caracteristicas de la politica inca era de tipo hereditario 6sea
de sucesion entre ellos, existia la ascendencia familiar.

Los nobles con ascendencia Inca estaban agrupados en Panacas del Hanan Qosqo y
Urin Qosqo y estos ayllus estaban ubicados dentro del valle del Cusco. En la historiografia
moderna acerca de los incas se conoce a partir de los escritos de Sarmiento de Gamboa en
(1942) refiere: “Las 10 panacas del Cuzco se habrian formado a lo largo de un proceso histérico
en el que cada soberano fundé su propia panaca” (p. 185).

Tapac Inca Yupanqui, al igual que los soberanos Incas anteriores a ¢l generaron sus
ayllus o panacas, los descendientes del soberano Tupac Inca Yupanqui formaron una de las

mas prestigiosas y poderosas panacas conocido como Cépac Ayllu.

13



Rowe (1985) el Capac Ayllu, estaba dividida en tres parcialidades:
El Ayllu collana con los descendientes de Tupa Inca Yupanqui, el Ayllu payan con los
descendientes de Amaru Tupa, y el Ayllu cayao con los descendientes de Yanque Yupanqui,

estos ayllus pertenecian al Cépac Ayllu los descendientes de los hermanos del Inca. (p. 232)

Tabla 1. Lista de Ayllus, Segin Pedro Sarmiento de Gamboa

Gobernante Panaca o ayllu
Manco Capac Chima Panaca
Sinchi Roca Raura Panaca
Lloque Yupanqui Avayni Panaca
Mayta Capac Usca Mayta Panaca
Capac Yupanqui Apu Mayta Panaca
Inca Roca Vicaquirau Panaca
Yahuar Huacac Aucaylli Panaca
Viracocha Inca Sucso Panaca
Pachacutec Inca Yupanqui | Hatun Ayllu
Tupac Inca Yupanqui Capac Ayllu
Huayna Capac Tumipampa Ayllu

Fuente: Pedro Sarmiento de Gamboa, Historia de los Incas,1942. Buenos Aires

Tabla 2. Lista de Ayllus, Segun Cristobal de Molina

1.Chima panaca Ayllu - Manco Capac

2.Yaura panaca Ayllu - Sinchi Roca
3.Huaymin Ayllu - Lloque Yupanqui
4.Uscamayta Ayllu - Mayta Capac
5.Apumayta Ayllu - Capac Yupanqui
6.Viraquiray Ayllu - Inca Roca

7.Aucaylli Ayllu - Yahuar Huacac
8.Cusco panaca Ayllu - Viracocha Inca
9.Hatun Ayllu - Pachacuteq

10.Capac Ayllu - Tupac Inca Yupanqui

Fuente: Cristobal de Molina, Relacion de las Fabulas y Ritos de los Incas. pp. 2-15

14



Tabla 3. Lista de Ayllus, Segun Polo de Ondegardo

Chima panaca Ayllu Manco Capac
Haguayni Ayllu Lloque Yupanqui
Uscamayta Ayllu Mayta Capac
Apumayta Ayllu Capac Yupamqui
Uicaquirao Ayllu Inca Roca
Aucavilla Ayllu Yahuar Huacac
Subsu panaca Ayllu

Ifaca panaca Ayllu

Capac Ayllu

Tupac Inca Yupanqui

Tabla 4. Lista de Ayllus, Segun Bartolomé de las Casas

Ayllus de Hurin Ayllus de Hanan
Chima Panaca Vicaquirao Ayllu
Raurau Panaca Aucaylli

Haguaini Cucco Panaca
Usca Maita Inaca Panaca
Apo Maita Capac Ayllu

Fuente: Polo de Ondegardo, Informaciones acerca de la Religion y Gobierno de los Incas.pp.4-34

Fuente: Bartolomé de las Casas, Antiguas Gentes del Perti.cap. XVILpp.90-91

En total podemos ver diez ayllus: cinco del Hurin y cinco del Hanan. El autor no

atribuye los ayllus a sus verdaderos fundadores.

15



Tabla 5. Lista de Ayllus recogida por Diego Fernandez

Chima Panaca Manco Capac
Raura Panaca Sinchi Roca
Usca Mayta Panaca Lloque Yupanqui
Apo Mayta Panaca Mayta Capac
Aguanin panaca Capac Yupanqui
Vica cupa Inca Roca

Aoca Yahuar Huacac
Cococ panaca Viracocha
Hatren Pachacutec
Capac Tupac Inca Yupanqui
Tome bamba Huayna Capac

Fuente: Diego Fernandez, Historia del Pert, tomo II. cap.VIL p. 81

Diego Fernandez (el palentino), (1963): recogio la tradicion de los descendientes
directos e inmediatos de los incas, ha conservado, también la relacion de los ayllus histéricos,

aunque con una designacion muy adulterada.

En las tablas 1,2,3,4 y 5 los ayllus de los soberanos gobernantes Incas, se advierte que
los autores refieren un ayllu para Tpac Inca Yupanqui con la denominacion de Capac Ayllu,
ello evidencia que el Capac ayllu se organizd internamente en tres secciones jerarquicas:
Collana que es la linea principal del Inca, Payan y Cayao eran lineas auxiliares que reflejaban
la estructura tripartita andina, lineas de descendencia del Inca fallecido a excepcion de su
sucesor, que tenian la responsabilidad de cuidar la momia del Inca, su palacio y sus
propiedades, y mantener su memoria y culto.

El Cépac Ayllu se consideré como el linaje de mas alto rango dentro de la division del
Hanan Cusco, asociado directamente con la figura de Tpac Inca Yupanqui, cumplia funciones
de mantenimiento del linaje y la élite real asegurando la continuidad y pureza de la sangre real
y la existencia de una élite gobernante capacitada y legitima para asegurar la estabilidad politica
y la justificacion divina del imperio inca, también cumplian roles rituales y religiosos para la
cohesion y el orden moral del vasto imperio, lo propio cumplian roles de apoyo al gobierno en
la funcion de administradores y gestores del imperio durante la implementacion de las politicas

de administracion de los recursos del Estado y la defensa militar del Tahuantinsuyo.

16



Figura 2. Distribucion de Ayllus y Panacas

Fuente: Informe del Licenciado Polo de Ondegardo al Licenciado Briviesca de Mufiatones
sobre la perpetuidad de las encomiendas en el Pert (1561). Sobre el plano de Dumbarton Oaks
(Harvard University), adaptado a la relacion de Ayllus por el Lic. Smiht Muiliz Huarachi.

1.4. GOBIERNO DE TUPAC INCA YUPANQUI

Tuapac Inca Yupanqui, hijo de Pachacutec y sucesor del trono, liderd una de las etapas
mas expansivas y decisivas del Tahuantinsuyo. Su gobierno inicid en 1471 hasta 1493.
Representd la continuacion del proceso de expansion territorial iniciado por su padre. Su
gobierno no se limitd a lo militar, sino que estuvo profundamente relacionado ideoldgicamente
con los aspectos econdmicos, religiosos, administrativos y culturales bases ideoldgicas
fundamentales en la cosmovision andina. Ademas, las campafas militares ejecutadas por Ttpac
Inca Yupanqui no pueden entenderse solo como actos de conquista, sino como parte de una
politica de integracion y reestructuracion del mundo andino, legitimada por las alianzas y
adaptaciones culturales y lo explicamos de la siguiente manera:
a) Fundamentacion Historica
-Consolidacion y Expansion Territorial

Las cronicas escritas por los espafioles en los siglos XVI y XVII consultadas como
fuentes primarias y textos de la historiografia peruana relacionados con el periodo de gobierno

de Tupac Inca Yupanqui coinciden en que dirigié campaias hacia:

17



El Chinchaysuyo: Someti6 pueblos del actual Ecuador como a los Canaris, quitefios
Huancavilcas (Guayaquil) y Carangues.

El Collasuyo: Derrotdé en varias batallas a los collas, Lupacas, Carangas, Paria,
Cochabambas, Amparaes y otros pueblos aymaras del Altiplano.

El Antisuyo: Exploro la region amazonica de dificil acceso, conquistando a los
Opataris, con fines de expansion simbolica mas que dominio efectivo.

El Contisuyo: Ingreso a la costa sur peruana, integrando pueblos como los Huarco,
Chinchas y los Nascas.

Estas campanas no s6lo implicaron conquistas militares, sino que también la anexion
de territorios, la construccién de infraestructura vial (Capac Nan) y arquitectonica estratégica
como, tambos, templos, fortalezas, ciudades, asi como la incorporaciéon de pueblos al
Tahuantinsuyo en zonas de frontera via el convencimiento y atraccién econdmica (agricultura)
con la participacion de la mano de obra de los mitimaes, de igual manera el aspecto religioso
con la participacion de los sacerdotes, sus dioses, huacas y sus centros religiosos, garantizo un
dominio efectivo y duradero.

-Caracter Diplomatico y Simbdlico

Las campatias ejecutadas por Ttpac Inca Yupanqui combinaron la fuerza militar con la
diplomacia. Muchos pueblos y sefiorios fueron integrados mediante alianzas matrimoniales,
étnicas, econdmicas y promesas de reciprocidad estatal, consolidando un sistema de gobierno
centralista mas politico-administrativo que estrictamente militar.

-La Expedicion Mitica a la Polinesia

Algunas cronicas mencionan que Tupac Inca Yupanqui lider6 una expedicion maritima
hacia el oeste (Polinesia), lo que, si bien atin es objeto de debate, se postula la idea de un afan
expansionista no solo territorial sino cdsmico, relacionado con el poder sobre los cuatro suyos
del universo conocido y dominado por los incas.

b) Fundamentacion Antropologica
-Imposicion e Integracion Cultural

Las campanas ejecutadas por Tupac Inca Yupanqui en el Tahuantinsuyo, no fueron
simplemente destructivas, sino que fueron procesos de reorganizacion politica del territorio.
Los incas respetaban a las autoridades locales como los Curacas a cambio de su lealtad, los
territorios incorporados también eran beneficiarios con la redistribucion de los recursos
econdmicos para su manutencion, asi como también recibian prendas de vestir y transmitian
elementos de su cosmovision como el culto al Sol dios supremo de los incas, también a las

huacas, apus y para asuntos de Estado se comunicaban a través de su lenguaje el quechua.

18



-Reestructuracion del Paisaje Sagrado

Tapac Inca Yupanqui, siguiendo la politica de su padre basado en la 16gica andina del
ceque considerado como espacios sagrados ordenados ritualmente, transformo los paisajes
conquistados, fund6 ciudades importantes en los cuatro suyos como Tumibamba en Ecuador,
Pumpu Chinchaycocha, Huamanga, Jauja, Cajamarca, y otros, reubicé poblaciones (mitimaes)
y promovio la integracion ideoldgica del Tahuantinsuyo en la metropoli-Cusco.
-El Rol del Poder Simbolico — Religioso

Para los pueblos andinos, durante el gobierno de Ttpac Inca Yupanqui, el poder no era
solo coercitivo, sino espiritual. Su autoridad se fundamentaba en su ascendencia divina y su rol
como intermediario entre el cosmos y los hombres. Las campafas eran parte de un proceso de

"sacralizacion del territorio", no solo de dominio.

El gobierno de Tupac Inca Yupanqui se caracterizd por una combinacion equilibrada
entre la capacidad militar, la diplomacia y la organizacion administrativa, que le permitid

ejecutar campafias exitosas en vastas regiones del Tahuantinsuyo.

Tapac Inca Yupanqui utilizo:

La estratégica militar para el sometimiento de los pueblos bajo una notable vision,
siendo fundamental la logistica alimentaria a partir de los depdsitos en las pirwas, qolqas y los
tambos que garantizaban la alimentacion y el abastecimiento de sus tropas y la infraestructura
de caminos (Capac Nan), las campafias fueron cuidadosamente planificadas, bajo una politica
de conquista flexible, que combinaba la fuerza militar con la diplomacia. Antes de iniciar una
invasion (guerra), enviaba emisarios que ofrecian pactos de sumision pacifica a cambio de
beneficios, como proteccion, integracion a las redes comerciales y acceso al Cusco. Solo
cuando las negociaciones fallaban, recurria a la guerra directa, empleando tacticas de cerco,
emboscada y movilidad, aprovechando el conocimiento del terreno andino.

Otra estrategia fue la reorganizacion sociopolitica de los territorios conquistados, para
ello reubicé poblaciones (mitimaes) para asegurar la lealtad al Estado y difundir la cultura inca,
garantizando asi un control ideologico y econdmico duradero. A través de esta medida,
consolido la hegemonia cusquefia sin necesidad de mantener guarniciones permanentes en
todas las regiones.

El gobierno de Tupac Inca Yupanqui se distinguid por su racionalidad politica y militar,
donde cada conquista respondia a una vision de integracion y permanencia. Sus estrategias de

expansion no solo consolidaron el dominio territorial, sino que fortalecieron la estructura

19



administrativa del Estado inca, sentando las bases para el esplendor del Tahuantinsuyo hasta

tiempos de su hijo Huayna Cépac.

1.5. CAMPANA AL CHINCHAYSUYO

1.5.1. Primera Campaiia al Chinchaysuyo

En su primera campaiia hacia el oeste y luego al norte conquisto pueblos en la region
del Chinchaysuyo.

Del Busto (1996) refiere que:

La primera campaia al Chinchaysuyo tuvo a su cargo Tupac Inca Yupanqui, secundando por

sus generales Yanque Yupanqui y Tilca Yupanqui, sus hermanos paternos. El objetivo era

conquistar el pais de los chachapoyas y rendir a su monarca Chuquisocta, asi mismo durante
estas visitas también se reclutaron ejércitos para el enfrentamiento con las grandes naciones del

Chinchaysuyo, se efectuaron conquistas menores por el camino para luego toparse con el primer

y formidable rival. Los chachapoyas dieron fiera guerra y los ejércitos, estuvieron a punto de

fracasar; pero pronto cambio la situacion, se les tomo la fortaleza de Piajapalca y aprisiono al

soberbio Chuquisocta. (pp. 27-31)

Asi mismo Cieza de Leon (1967) refiere: que durante este trayecto al Chinchaysuyo se
efectuarian visitas pacificas a territorios ya conquistados por su padre Pachactitec como; Jauja,
Tarma, Chachapoyas, Paltas y Canaris, etc.

Fue a Xauxa, a donde los Guancas le hicieron solemne recibimiento, y envid por todas partes

mensajeros haciendo saber como ¢l queria ganar la amistad de todos ellos, sin les hacer enojo

ni darles guerra; por tanto, que pues oian que los Incas del Cusco no hacian tiranias ni demasias

a los que tenian por confederados y vasallos y que, en pago del trabajo y homenaje que le daban,

recibian dellos mucho bien, los Yauyos hicieron lo mismo y los de Apurimac y otros muchos,

a los cuales recibid bien dandoles a unos mujeres y a otros coca y a otros mantas y camisetas y

poniéndose del traje que tenia la provincia donde €l estaba, que fue por donde ellos recibian

mas contento. (p. 187)

Tapac Inca Yupanqui después de las sangrientas batallas a los lideres o jefes de los
pueblos enemigos los apresaba y los hacia conducir en calidad de prisioneros conjuntamente
que el botin de conquista al Cusco, ocupando el sector de Chanapata hoy conocido como el
barrio de Santa Ana, a muchos de ellos los incorporo a la nobleza regional. Tras el
sometimiento y la posterior anexion de los Chachapoyas al Tahuantinsuyo, el soberano Inca
dispuso para que un grupo de Hatun Runas y mitimaes desde el Cusco sean trasladados hasta

el oriente, territorio ocupado por los Chachapoyas con el propodsito de ejercer control

20



demografico de la zona y generar la difusion de los conocimientos incas tales como: idioma,
arquitectura, agricultura, astronomia, religion.

Siguiendo su politica expansionista Ttpac Inca Yupanqui y sus ejércitos se dirigieron
en direccion norte acompafiados de sus generales conquistando a los pueblos de Chota, Cutervo
(Cajamarca), Pucamuros o Bracamoros actual Jaén a los Paltas del actual Ecuador y después a
los Huancavilcas (Guayaquil), lo propio sometié a los Cafaris después de férreo
enfrentamiento.

Ver Anexo N.° 1

1.5.2. Segunda Campaiia al Chinchaysuyo

La busqueda de valles y tierras fértiles y un buen clima para efecto de agricultura
hicieron que Tupac Inca Yupanqui y su ejército por segunda vez ejecutaran campaia al
Chinchaysuyo teniendo como objetivo principal la conquista de Quito hoy Ecuador, para ello
sali6é del Cusco secundado por sus generales y un contingente militar de aproximadamente
doscientos cincuenta mil hombres, en el trayecto enfrento a los pueblos sublevados,
castigandolos y volviéndolos vasallos a su gobierno, dejando mitimaes leales a su gobierno
para que controlasen a los pueblos insubordinados, llego a Cajamarca y al territorio de los
Canaris quienes liderados por Pisar Capac lider de los Canaris y Pillaguaso lider de los
Quilacos, ofrecieron resistencia defendiendo sus tierras y vidas.

Tapac Inca Yupanqui les envid mensajeros invitando a los dos monarcas a rendirse,
pero ellos respondieron estar en su patria y naturaleza, y que ellos eran libres y no querian
servir a nadie, ni ser tributarios.

Del Busto (1996) afirma:

Que para conquistar a los Cafiaris, desde el Cusco se enviaron embajadas llevando consigo

regalos y a la vez les persuadieron con invitaciones para que estos pueblos aceptaran su anexion

pacifica al Tahuantinsuyo, pero los jefes Cafiaris no aceptaron y lucharon contra los incas, una
vez derrotados los pueblos Cafaris por los ejércitos de Tupac Inca Yupanqui, este soberano

Inca mando a construir en el espacio conquistado importantes ciudades con plazas, templos y

centros militares, como es el caso del pueblo de Tumebamba, desde donde ejercian el control y

la vigilancia de los pueblos Cafiari.(pp. 36-37)

21



Asi mismo Sarmiento de Gamboa (1942) refiere:

Desta respuesta se holgaron Topa Inga y los suyos, porque no querian sino hallar ocasion para
llevallo todo a las pufiadas, por poder robar, que era su principal intento. Y asi, ordenaron su
gente, que, segin dicen, eran mas de doscientos y cincuenta mil hombres diestros en guerra;
marcharon contra los cafiaris y quitos, arremetieron los unos a los otros, y todos peleaban
animosisima y diestramente. Y estuvo gran rato la victoria dudosa por parte de los cuzcos,
porque los quitos y cafiaris apretaban reciamente a sus enemigos. Y viendo el Inga esto,
levantose sobre las andas animando a su gente, y hizo sefia a los cincuenta mil hombres que
habia dejado sobresalientes para socorrer a la mayor necesidad. Y como dieron refresco, por un
lado, desbarataron a los quitos y cafiaris, y siguieron el alcance, haciendo y matando

12

cruelmente, apellidando: “;Capa Inga Yupangui, Cuzco, jCuzco!”. Todos los cinches fueron

muertos, y prendieron a Pillaguaso en la vanguardia, y a nadie daban vida, por despojarlos y

por poner temor a los demas que lo oyesen. (p. 136)

Alcanzada la victoria, Tupac Inca Yupanqui prosigui6 hacia el septentrion y pas6 por
Tiquizambi, Cayambi y Puruaes. Tuvo un recio encuentro en Latacunga, finalmente, cuando
todo estuvo listo, desde Latacunga se lanz6 sobre Quito, su objetivo militar. La poblacion se
entregd sin resistencia, por lo que Tupac Inca Yupanqui tomo posesion del lugar y lo integro
al Tahuantinsuyo.

En Quito hizo otro alto que sirvi6 para curar a los que venian heridos. La poblacién era
importante mas no muy desarrollada urbanisticamente. Tupac Inca Yupanqui determiné fundar
alli una verdadera ciudad del més puro estilo inca. Desde entonces Quito conocié la
arquitectura imperial. Para conmemorar su ultima victoria y el nacimiento de su hijo, fundé en
el lugar de Surampalli la ciudad de Tumebamba. Le dio grandes edificios y muy
resplandecientes, sumandole una connotacion sagrada que antes no tenia.

Cieza de Leon (1967) refiere:

Tapac Inca Yupanqui antes de dejar Quito y partir al Cusco: no s6lo dejéo a Quito y a

Tumebamba convertidas en florecientes ciudades del Tahuantinsuyo, sino que sus comarcas

quedaron también con grandes depoésitos de viveres y habitadas por ingentes cantidades de

mitimaes que ensefiaban nuevas técnicas. A todos dejo contentos, convertidos los unos en
hatunrunas y los otros en mitimacunas. Al salir de tierra quitefia en todas partes adoraban al Sol

y tomaban las costumbres de los Incas, tanto que parecia que habian nacido todos en el Cuzco;

y a Tupac Inca Yupanqui querianlo y amabanle tanto que le llamaban Padre de todos, buen

Sefior, justo y justiciero. (p. 190)

Ver Anexo N.° 2

22



1.5.3. Visita de Tupac Inca Yupanqui a Pachacamac

Tapac Inca Yupanqui continuo con su travesia de retorno desde Tumebamba

recorriendo la ruta al sur, hasta llegar a Paramonga y luego a Pachacamac, estos hechos son

afirmados por Cieza de le6n (1967):
El Inca anduvo hasta que llego al valle de Pachacamac, donde estaba el templo tan antiguo y
devoto de los Yuncas, el Inca respeto y venero al oraculo e hizo construir templos, imponiendo
como requisito no alterar el espacio sagrado, también ordeno a la gente hacer grandes sacrificios
y fiestas muy deseado de ver por ¢€l, después de un tiempo abandono la costa y continuo su
ascenso a los andes visitando pueblos como Huarochiri, atraviesa la nevada sierra de Pariacaca,
que es no poco de ver y notar su grandeza y cuan grandes escaleras tiene, y hoy dia se ven por
entre aquellas nieves, para la poder pasar. Y visitando las provincias de la serrania y proveyendo
y ordenando lo que més convenia para la buena gobernacion, llego al Cuzco donde fue recibido
con grandes fiestas y bailes y se hicieron en el templo grandes sacrificios por sus victorias (pp.
196-197).
Lo propio Sarmiento de Gamboa (1942) afiade a lo referido por Cieza:
Topa Inga Yupanqui entr6 al Cuzco con el mayor, mas solemne y mas rico triunfo que jamas
Inga habia entrado en la Casa del Sol, trayendo muchas diversidades de gentes, extrafiezas de
animales, innumerables suma de riquezas y toda la gente muy rica. Entre los trofeos estarian,
en lugar preferencial, los hombres negros, los pellejos y quijadas de animales y la metalica silla
de laton. Y concluira el cronista: “duraron estas fiestas un afio. (p. 139)

Ver anexo N.° 3

1.6. CAMPANA AL ANTISUYO
1.6.1. Primera Campaina al Antisuyo
Tapac Inca Yupanqui encontrdndose en Cusco después de su campaina en el
Chinchaysuyo, emprendi6 una primera campafia hacia el Antisuyo, visitando pueblos como
Paucartambo y conquistando a los Opataris, durante el tiempo que duro su campaia al
Antisuyo, dejo a su hermano mayor Yanque Yupanqui y a su padre Pachacutec en el gobierno.
Tuapac Inca Yupanqui partié del Cusco al mando de su ejército, con direccion a la region
del Sol naciente y que por este camino llegd a Caxaroma, a cuarenta leguas del Cusco, lugar
que era ya sujeto al Inca Pachacutec. Alli los naturales informaron que lo que seguia al oriente
era una tierra que siempre llovia en ella y la gente que en esas tierras vivian en una sola casa
larga y grande y que en cada casa de aquellas cabian mil y dos mil hombres, alli vivian juntos
teniendo vida en comun, muchas de estas gentes andaban con prendas ligeras y algunos

desnudos a causa de que la tierra la consideraban caliente y esta gente era viciosa y de muy

23



poco trabajar, por lo general siempre llevaban consigo sus arcos y flechas listos para la caza
de papagayos, micos, aves y algunos cuadrupedos que los podian cazar para su alimentacion.

Del Busto (1996) refiere:

Al entender que el inka venia conquistando la tierra por las armas, algunos caciques salieron de

paz. Sus presentes eran siempre los mismos: papagayos, guacamayas, monos, perezosos y 0sos

hormigueros, plumas y plumajes, miel de cafia, arcos de chonta y flechas ornamentales. Por
excepcion, presentaban algin oro en polvo, sin duda extraido en arena de los rios. Los
indigenas, a su vez, eran obsequiados con sal, también se le repartié uncus y yacollas para que

cubriesen su desnudez, porque estan acostumbrados a vivir en cueros. (p. 62)

Del anélisis a la primera campafia al Antisuyo se asevera que el tnico que documento
esta campaiia fue el cronista Juan Diez de Betanzos, Ttipac Inca Yupanqui para esta primera
campana al Antisuyo llevo muchos soldados, la campafia duro muchas semanas de lo previsto,
por tanto, empez6 a escasear los alimentos. A la selva llana continua la selva virgen y se tuvo
que gastar fuerza y tiempo en talar los arboles y hacer caminos. A todo esto, aparecieron las
enfermedades tropicales. Los hombres de las alturas comenzaron a flaquear. Todo hace pensar
que habian llegado hasta el territorio de los Opataris.

Tapac Inca Yupanqui dio la orden de retornar al Cusco. El ingreso a la capital inca,
pese a la derrota infligida por la selva, fue triunfal. El Inca Pachacttec presencio una vez mas
el desfile de la victoria. Ante €l pasaron los vencidos Antisuyos ataviados a su manera, grandes
adornos de plumas coloridas y “algunos tigres y culebrones amaro”, en realidad jaguares
cautivos y boas adormiladas.

Tapac Inca Yupanqui, todos los trofeos los presentd a su padre Pachacutec y le pidid
que los pisase, pero el Inca estaba tan viejo que no lo pudo hacer. Entonces fue que Pachacutec,
queriendo participar del triunfo, mandoé a dos hijos suyos que le levantasen en peso que queria
pisar aquello y honrar a su hijo y aceptarle el servicio que le habia hecho. Hollados los trofeos
por el viejo soberano, seguidamente Tupac Inca Yupanqui pididé a su hermano Amaru que
hiciera igual, por lo que éste pis6 también los trofeos.

Esta primera expedicion al Antisuyo hizo que las tierras de los Opataris, desde entonces,
se convirtiera en tierras de dominio del Inca.

Ver Anexo N.° 4

24



1.6.2. Segunda Campaiia al Antisuyo

Tras la muerte de Pachacutec, Tupac Inca Yupanqui mando a los Antis que le dieran
nuevos testimonios de obediencia, el cual significo actos de adoracion y sacrificios,
exigiéndoles ademds unas astas de lanzas de palma para el servicio del Coricancha. Los
embajadores antis que recibieron el pedido lo tomaron a mal y, por esta causa, huyendo del
Cusco, volvieron a la selva y contaron a sus parientes la intencion del Inca.

Al cabo de un tiempo los antis se mostraron descontentos y se declararon en franca
rebelion. Esta accion de los antis género en Tupac Inca Yupanqui una convocatoria a sus
generales a quienes les expuso su plan de controlar la zona alta de la selva, luego conformo un
poderoso ejército dividid en tres guarniciones, tomd el mando de una de las guarniciones del
ejéreito y partid del Cusco tomando la ruta ya conocida de Opatari. Las otras dos guarniciones
los confid al general Otorongo Achachi, que entr6 por el Valle de la Serpiente, y al general
Chalco Yupanqui, que llevaba la imagen del Sol y entr6 por Pilcopata.

Del Busto (1996) refiere:

Que las tropas de Tupac Inca Yupanqui, ingresando al territorio de los Opataris, a cuyos

habitantes castigaron y devolvieron a la obediencia. No queriendo quedarse ahi Tupac Inca

Yupanqui, aprovechando las tropas que tenia, prosiguio6 la penetracion hacia la salida del sol.

Mas como la montafia de arboleda era espesisima y llena de maleza, no podian romperla, ni

sabian por donde habian de caminar para dar en las poblaciones escondidas muchos estaban en

el monte. Y para descubrirlas subianse los exploradores en los arboles mas altos, y adonde veian
humos, sefialaban hacia aquella parte. Y asi iban abriendo el camino, hasta que perdian aquella
sefial y tomaban otra. Y de esta manera hizo el Inga camino por donde parece imposible poderse

hacer. (p. 67)

Asi mismo Cobo (1956) refiere:

La penetracion a la tierra de los antis fue durisima para ello se tuvo que vencer las dificultades
de tan asperos caminos en la fragosa y nevada cordillera y las espesas selvas y arcabucos que
dividen aquellas provincias Yuncas de las de la Sierra. (p. 194)

Thpac Inca Yupanqui y sus generales, sometio cuatro grandes naciones: Opatari, que
fue mas castigada y pacificada que conquistada; Manosuyo, de la que no hay mayores noticias;
Manaries o Yanaximes, “que quiere decir los de las bocas negras”, por pintarse sus guerreros
los labios con este color; y, por tltimo, el pais de los Chunchos, avistindose desde €l la region
de los Chiponahuas o Musos. Fue asi como Tupac Yupanqui gan6 el oriente de su dominio, el
Antisuyo, con su Selva Alta o Rupa Rupa.

Ver Anexo N.° 5

25



1.7. CAMPANA AL COLLASUYO
1.7.1. Primera Campaiia al Collasuyo

Tapac Inca Yupanqui se encontraba ejecutando la segunda campafia en el Antisuyo,
circunstancias en que desertd de su ejército un aborigen colla de nombre Coaquiri, quien se
dirigid al Collao, propalando la noticia por toda la region colla, que Ttpac Inca Yupanqui habia
muerto en la selva y que, por ende, ya no habia Inca.

Anoticiados los sefiores y curacas del Collao, al estar descontentos con la sujecion a la
autoridad del Inca, por tanto procedieron a rebelarse matando a los gobernadores puestos por
el Inca y juntaron sus fuerzas para cobrar su libertad, entendiéndose este suceso en el Cusco
como una gran rebelion, el gobernador que se habia quedado en el gobierno de la ciudad
Yanque Yupanqui, despach6 a un Chasqui o mensajero para que diese cuenta al Inca sobre lo
que ocurria en el Collao; habiendo tomado conocimiento de lo que ocurria en el Collasuyo, el
soberano Inca organizo lo mejor de su ejército para dirigirse al Collasuyo, dejando en la
direccion de la expedicion y exploracion del Antisuyo a Otorongo Achachi, por tanto con
algunos de sus capitanes y parte de su ejército, salié por Paucartambo, y sin llegar al Cusco, se
encamind al Collao por detras de las sierras de Vilcanota, y vino a salir a Chungard, tomando
por las espaldas al ejército de los collas.

El ejército de Tupac Inca Yupanqui, tenia por generales a Larico, su primo carnal, su
hermano Conti Yupanqui y Quiguar Tupac. Con este ejército penetrd el Inca al Collao y al
encontrar a los collas parapetados en varias fortalezas, les dio guerra y gané las batallas de
Llallahua, Asillo, Arapa y Pucar4, todo en tierras de Collasuyo.

Murua (1962) refiere:

Pero al fin, vencidos de la multitud y valor de la gente del Ynga y de los fuertes capitanes que
llevaba consigo, fueron sujetados, destruidos y asolados, y fueron presos los caciques
principales llamados Chuca Chuca y Pachacuti Coaquiri. Y venidos a poder de Tupa Inga
Yupanqui, para escarmiento de los demas y atemorizar con este castigo a todo el Reyno, los
mando desollar, y sus cueros mando poner en sus tambores que usaba en la guerra, luedo de
ello con infinita cantidad de oro y plata y innumerables riquezas, cautivos y prisioneros, dio la
vuelta hacia el Cusco, y llegando cerca del Cusco envi6 llamar a su hermano Otorongo Achache,
que estaba aguardandole con los despojos de la conquista de los Andes y con el ejército que
alla hauia dexado en Paucartambo, doze leguas del Cuzco.

Y asi juntandose los exércitos entro en el Cuzco con un soberuio triunfo qual nadie
hauia entrado, haciendo espantosa y admirable muestra de obstentacion del nimero de cautiuos

seflores y principales, ansi como hombres como mugeres, y de infinitos millares de la gente

26



pobre y comun. Y entrando en el Cuzco, de donde salieron a reciuir Amaro Tupa Inga su
hermano y todos sus parientes y deudos, fue al templo del sol y alli sacrifico, de los mas
principales sefiores que traya cautivos. (pp. 59-61)

Ver Anexo N.° 6

1.7.2. Segunda Campaiia al Collasuyo

Luego de las campaiias del Antisuyo, y la primera campana al Collasuyo, el Inca se
interesO por mirar al sur. Después de la batalla de Pucaré los collas y las tropas de Tupac Inca
Yupanqui habian capitulado en Chucuito como parte de la primera intervencion al Collasuyo,
las expectativas y la ambicion del soberano Inca era expandir los limites de sus dominios
politicos mas alla del Collao. Ttpac Inca Yupanqui queria trasponer el rio Desaguadero, tomar
posesion de lo que restaba de las tierras del Collao y siempre con direccion al sur hasta llegar
al final de la tierra.

Cobo (1956) refiere:

Que pasados algunos afos que gastd en ordenar las cosas del gobierno Tupac Inca Yupanqui

se dispuso a hacer jornada a Collasuyo. Antes de partir prometio al Sol y a los otros dioses, que,

si le favorecian, no habia de llegar a su corte (del Cusco) antes de llegar a la Ticsicocha, que es
tanto como el cabo del mundo; porque estaba persuadido que no habia mas mundo que las

tierras de que ¢l tenia noticias. (p. 196)

Para tal efecto el Inca sali6 del Cusco para iniciar la segunda campaia al Collasuyo
con el fin de supervisar a los pueblos ya conquistados y tomar posesion de otros.

Cieza de Le6n (1967) también indica:

Yendo victorioso adelante de los Charcas atravesdé muchas tierras e provincias y grandes

despoblados de nieve, hasta que llegd a lo que llamamos Chile y sefioreo conquisto todas

aquellas tierras, envid capitanes a saber lo de adelante, los cuales dicen que llegaron al rio de

Maule. En lo de Chile hizo algunos edificios y tributaronle de aquellas comarcas mucho oro en

tejuelos. Dejo gobernadores y mitimaes y, puesto en orden lo que habia ganado, volvio al

Cuzco. (p. 204)

El arribo del Inca a la insula tuvo atisbos religiosos, pues éste fue el lugar donde el dios
Huiracocha habia creado al Sol, la Luna y las Estrellas. El Inca era el Intiq Churin, el Hijo del
Sol y de la Luna, por tanto, su visita a aquel lugar tuvo una apariencia de llegada al solar de
sus antepasados.

Tapac Inca Yupanqui ingreso al templo que existia alli desde tiempos inmemoriales,
detenido varios dias en la insula (isla del Sol), mand¢ edificar un palacio y otros recintos. Luego

hizo cumplidos sacrificios al astro rey y, en las balsas de totora, regreso a tierra firme.

27



El siguiente punto fue Tiahuanaco, donde hizo un alto para ver sus famosas ruinas.
Quiso informarse de los naturales del pueblo, indagando quien o quienes eran autores de la
arquitectura existente, a ello respondiéndoles los indios que no lo sabian ni habian tenido
noticia en qué tiempo se hubiese edificado, salvo que alli el Kon Tiki Huiracocha habia creado
a los hombres. Tiahuanaco, seglin los collas, era la cuna de la humanidad.

Tapac Inca Yupanqui continuo con sus conquistas a los Carangas, Paria, Cochabamba
y Amparaes, conquistas que resultaron ser verdaderos campos de batalla que sirvieron para
elegir el camino hacia las Charcas, las regiones remotas de Tucuman, quienes dieron
obediencia sometiéndose a la autoridad del Inca, es cuando envi6 gobernadores y mitimaes que
les ensefiasen los usos y leyes de su reino.

Ejecuto el ultimo avance hacia el sur oriente incursionando al territorio de los
chirihuanas o chiriguanaes quienes vividn al levante de Chuquisaca, Tomina y Tarija, eran
oriundos de la selva paraguaya, region a la cual dispuso que un aproximado de 10 000 hombres
se dirigieran con el proposito de averiguar mas sobre los Chirthuanas y tomar control sobre el
lugar conquistado.

Tapac Inca Yupanqui teniendo noticia de las grandes provincias de Chile, hizo abrir
caminos para ellas por la provincia de los Lipes, atravesando la Cordillera de los Chichas y la
Cordillera de los Lipes, llegando en medio de incontables penurias a la provincia de Atacama,
desde Atacama Tupac Inca Yupanqui despachd a diversos orejones para espiar y explorar el
valle de Guasco y otros lugares del sur, inspeccionando disimuladamente hasta Copayapu, hoy
Copiapo donde los lugarefios ofrecieron escaramuzas y peleas ligeras, tras las cuales optaron
por capitular, el préximo objetivo fue Cuquimpu, hoy Coquimbo, el Inca Tupac Inca Yupanqui
de alli pas6é conquistando todas las naciones que hay hasta el valle de Chili — Aconcagua,
conquista que no fue nada facil existiendo cruentas batallas en que derroto Tupac Inca
Yupanqui a los dirigidos por Tambolongo y Michamalongo.

Posteriormente a la toma del Aconcagua se produjo la batalla del Mapacho lugar donde
se concentraron los integrantes de la tribu de los araucanos produciéndose una sangrienta
batalla con los del ejercito inca quienes se alzaron con la victoria, el ejército inca fij6 la frontera
en la orilla diestra del Maulé.

En resumen, la campaifia al Collasuyo significo la ocupacion y fundacion de diecinueve
centros civilizadores: cuatro entre los aimaras, siete entre los Atacamas, cinco entre los
Diaguitas y tres entre los Picunches. Los territorios colonizados principales fueron: Atacama,
Copiapo, Coquimbo, Llay-Llay, Quilpué y Marga-Marga en el valle de Aconcagua o

Talagante, Maipo y Melipilla en la region el rio Maipo, la conquista inca a Chile significo una

28



nueva organizacion politica basado en una organizacién curacal, estableciéndose la tecnologia
de los canales de riego y el perfeccionamiento de la agricultura, la introduccion de los
camélidos de carga, el conocimiento del maiz y el uso del aji para condimentar. Se construyeron
guarniciones militares (destacan las de Pucara, Cerro Chena y el Maulé) y se llevaron a los
mitimaes que les inculcaron la vida sedentaria, asi también generaron ensefianzas politicas,
economicas, religiosas, lingiiisticas, uso de los quipus y el calendario.

De esta manera Tupac Inca Yupanqui, fijo el limite definitivo en el rio Maule y
emprendi6 su retorno al Cusco. Luego de haber instaurado el culto al sol y tras haber nombrado
curacas cusquefos como gobernantes de esta provincia.

Muraa (1962) menciona:

Dio horden en los caminos reales que ay desde el Cuzco hasta Chile y hasta las Charcas por

arriba, y hacia abaxo los de la sierra y llanos hasta Quito, todo con tanto concierto que parecia

que ¢l estaua presente y se hallaua en todo, y mientas estas cosas se hacian fue a dar una vista

a los chachapoyas y a visitar algunas provincias. (p. 62)

Ver Anexo N.° 7

1.8. CAMPANA AL CONTISUYO

Tuapac Inca Yupanqui continuando con la politica de expansion y dominio de territorios
heredados politicamente de su padre, avizoré dominar los llanos proximos a la parte central del
litoral, para tal efecto en el Cusco se planed la campana al Contisuyo con el objetivo de
dominar a los pobladores de los llanos de la costa centro-sur, para este proposito salié del Cusco
junto a su ejército en conquista de los valles costeros del centro -sur dirigiéndose al Contisuyo,
para esta campaia atravesaron la ruta que une los pueblos como Curahuasi y Vilcashuaman
luego de ello, bajo a la region yunga por el camino de Huaytard, llegando al valle de Pisco
donde, pese a que hubo algunas guerrillas y porfias, el ejército inca logro la sumision de los
lugareios, igual situacion sucedi6 con los pobladores de los valles de Ica y Nasca, pueblos que
optaron por capitular con el contingente militar venida del Cusco.

En su recorrido mas al norte, no se dio como lo ocurrido con los valles anteriores, el
soberano Chincha conocido como Chinchay Cépac, les espero bien preparado militarmente con
mas de 30 000 hombres de guerra para ello contando con los pueblos vecinos, situacion que
hacia pensar en un enfrentamiento bélico muy sangriento, cosa que no se dio por la oportuna
intervencion de la diplomacia inca quienes actuaron con mucha sagacidad y ello permitié a que
este valle se sometiera pacificamente, este hecho permitié entrar a Tupac Inca Yupanqui al

valle de Chincha y como tan grande y hermoso lo vio al valle, se alegro mucho. Tratando de

29



congraciarse con sus nuevos subditos Tupac Inca Yupanqui alabo las costumbres de los
naturales y con palabras amorosas les propuso que tomasen las costumbres del Cusco las que
viesen que les interesaba. Los chinchanos optaron por simular y obedecieron en todo.

Tuapac Inca Yupanqui con su ejéreito se dirigio al valle del Huarco, hoy Canete, donde
no existio accion similar a los valles ocupados anteriormente, situacion que condujo a las armas
entre ambos bandos, desconociéndose la victoria de tal hecho de sangre. Lo cierto es que llego
el verano y los fuertes calores costefios enfermo a la gente del Inca, hecho que obligo a
retroceder sus tropas con direccion al sur-Cusco, mientras que los Huarcos consolidaron el
dominio de su valle y cogieron sus provisiones y semillas y procedieron a sembrar los campos,
también fabricaban armas para rechazar las posibles invasiones de las tropas Inca, que si de
repente volvieran y para ello ya estaban preparados militarmente.

Los naturales de los valles de la costa se animaron por la rebelion, situacion que, a los
Chinchas, Icas y Nascas les ayudo a que recuperaran su independencia. En el otofio préximo,
Tapac Inca Yupanqui adelant6 su regreso al litoral y por medio de amenazas los someti6 a
subordinarse a su autoridad a los habitantes de los valles de la costa sur del litoral sometidos
anteriormente.

Quedaba, pendiente el valle del Huarco por conquistar, para lo cual construy6 el Inca
una ciudad en las estribaciones de Lunahuana, urbe que llamoé Cusco, como la capital imperial.
Asegurado su aprovisionamiento el Inca inici6 la guerra, la misma que fue muy larga, dur?6 tres
afos, existid mucho derramamiento de sangre, pero el ejercito Huarco no se rindid, la guerra
encontrabase en sus finales, circunstancias en que Ttpac Inca Yupanqui envid una embajada
ante la viuda del soberano Huarco toda vez que el lider Huarco habia muerto en la lucha, los
integrantes de la embajada inca persuadieron a la viuda de Huarco para que optara por capitular,
porque era deseo del Inca, y el de la Coya obsequiarle su propio sefiorio, para que ella
continuase como soberana del valle.

Apu Achachi integrante de la embajada inca, quién habia sido nombrado con antelacion
visitador quechua del valle, se encargd de llevar el mensaje. La soberana del valle de Huarco
lo creyo y entonces Apu Achachi le solicitd que a modo de albricias hiciese una gran fiesta

maritima con sus embarcaciones y guerreros, segun uso y costumbre del lugar.

30



Cobo (1956) refiere:

La viuda, creyendo ser verdad... concedio lo que le pedia (Apu Achachi) y mand6 para cierto

dia que le senal6 el mismo visitador, que todos los del pueblo saliesen a la mar en sus balsas a

festejarlo; todo lo cual se efectud; y estando los indios en la mar con sus instrumentos musicales

y mucho regocijo bien seguros de la cautela y engafio del visitador, entraron en el pueblo dos

capitanes del Inca y se apoderaron dél; lo cual visto desde la mar por la Cacica y sus vasallos,

no tuvieron otro (re)medio que rendirse. (p. 203)

Este hecho no es otra cosa que una estrategia de guerra, se continuo astutamente y de
manera inmisericorde con asesinar a los aborigenes Huarcos que salieran a tierra se les diera
muerte, como lo cuentan los descendientes de ellos y se relacionan con los grandes montones
de huesos que existen en el lugar.

Luego del triunfo Tupac Inca Yupanqui despobld el nuevo Cusco (Lunahuand) y
sembro el valle de mitimaes, puso gobernador inca y levantd frente al mar la mas agraciada y
vistosa fortaleza que habia en todo el reino del Perq, la fortaleza del Huarco, también llamada
fortaleza de Cerro Azul.

Ver Anexo N.° 8

1.9. ORGANIZACION POLITICA Y SOCIAL EN EL GOBIERNO DE TUPAC INCA
YUPANQUI
1.9.1. Organizacion Politica

La organizacion politica de los incas desde el periodo curacal con Manco Capac
comienza con el proceso de establecimiento de sus bases politicas en funcidn a su proceso de
expansion territorial y en funcidn a las politicas de gobierno establecidas en cada uno de los
pueblos o ayllus incorporados al gobierno de los incas, que en su mayoria presentaban un
substrato comun, cada uno de ellos tenia sus propias autoridades, divinidades e incluso
presentaban una gran diversidad lingiiistica, este proceso politico inca estaba en constante
actualizacion de sus normas y disposiciones de las autoridades politicas quienes se alineaban a
las caracteristicas politicas dispuestas por los soberanos, el Estado inca presenta una
caracteristica politica de tipo patriarcal, clasista, teocratico y militarista, pero esta politica se
basoé en la tolerancia al orden social y politico preexistente en las poblaciones.

Tapac Inca Yupanqui ejercid su gobierno heredando el poder de su padre el Inca
Pachacutec quien después de vencer a los Chancas en 1438, establecio en el espacio geografico

de su gobierno cuatro suyos, denominandola Tahuantinsuyo para un mejor control y

31



administracion del territorio y la poblacion al mando de sus respectivos gobernantes regionales
llamados Suyuyoc Apu, quienes dependian politicamente del Inca.

La estructura politica inca, presenta una caracteristica vertical subordinado, quienes
ejercian gobierno politico eran personas que estaban ligados al poder bajo vinculos diversos,
siempre anteponiendo la voluntad y autoridad del soberano Inca, el ejercicio de la funcion
politica era de caracter local, regional y estatal, cumpliendo funciones politicas, administrativas
y jurisdiccionales.

Guaman Poma de Ayala (1993) afirma:

Que existieron varias autoridades que desempenaron cargos estatales. Entre los cargos estan:

el Curaca, un asesor de gobierno o Incap Rantin Rimac; un procurador o protector del pueblo

Runa Yanapac; un secretario real o Incap Quipochi; un escribano o Tahuantinsuyo Quipoc y

un contador o Hucha Quipoc. Los tres ultimos fueron quipucamayos, los Tucuyricuc o

gobernadores y a sus respectivos alguaciles o Huatacamayoc, Tahuantinsuyo Camachic o

Consejo de los Viejos, también llamado Consejo Real o Consejo Supremo, el tinico consejo de

reinos. (pp. 139-140)

1.9.2. Organizacion Social

El Estado inca fue multiétnico, esta condicion se inicia desde el siglo XII cuando Manco
Capac toma posesion del valle del Akamama en las faldas del cerro Huanacaure, sometiendo a
los pobladores del valle durante el periodo Curacal, luego durante el periodo de la
confederacion de igual modo se anexo a varios ayllus o pueblos y alcanzando su extension
maxima en el periodo Imperial 1438 estableciéndose el Tahuantinsuyo con los cuatro suyos,
durante este largo periodo de dominacion inca la organizacion social fue estratificada y
jerarquizada en clases sociales, las cuales, sin embargo, no eran cerradas, existiendo movilidad
social, donde las personas podian ascender al estrato social superior por sus méritos, las clases
sociales fueron: la realeza conformado por el Qhapaq o Sapac Inca — (Hanan o del Hurin), la
Coya, el Phiwichuri (hijo primogénito), el Auqui (principe heredero), seguido por la nobleza
integrada por la nobleza de sangre: ascendientes y descendientes del Qhapaq y la Coya,
nobleza de privilegio: los ascendidos desde los estratos inferiores por sus méritos y la nobleza
regional: constituidos por los curacas o jefes de los pueblos incorporados al Tahuantinsuyo,
seguido por el pueblo integrado por los Hatun runas, los mitimaes o mitmacunas: de conquista,
colonizacion y de castigo y los yanaconas.

El ayllu fue la base de la organizacion social de los incas con formacion en las
poblaciones pre incas, quienes tuvieron una esencia de ser una comunidad agraria tradicional

andina, de linaje patrilineal y preferentemente endogamico, con una economia practicamente

32



autosuficiente. Ellos no vivian aislados, sino que podian formar junto a otros ayllus una llacta
o aldea compuesta por varias familias bajo un parentesco que no siempre era real, sus miembros
compartian ademas una pacarina, unas huacas o divinidades y autoridades comunes.

Esta estructura social se mantuvo hasta los tiempos de la invasion occidental, el periodo
de gobierno de Tupac Inca Yupanqui no fue ajeno a la conservacion de la estructura social
heredada de sus ancestros, por el contrario fortalecidé la convivencia social a través de un
ordenamiento juridico adecuado, es por ello que muchos estudiosos consideran que el Imperio
de los incas es un comunismo agrario, el cual, ha existido en un cierto grado de desarrollo en
todos los pueblos civilizados, como producto natural de la organizacion de los ayllus.

Cunow (1933) en la parte introductoria de su obra refiere: “El Pert fue una monarquia
excepcional en la historia de la humanidad, monarquia que, apoyada sobre una base teocratica,
logrd poner en practica gran parte de los ideales en beneficio de los ayllus del Tahuantinsuyo”
(p- 11).

La organizacion social inca estuvo constituida por varios ayllus, formado por familias
encabezadas por un curaca, poseian tierras comunales que eran trabajadas por todos sus
integrantes. Las familias tenian, asimismo, una porcion de tierra (topo), para satisfacer sus
necesidades. A partir del dominio incaico, los ayllus también debieron cultivar tierras para el
Sol (religion) y para el Inca (estado). La familia, formada por la pareja y sus hijos solteros, era,
en sintesis, una unidad de produccion y de consumo dentro de la cual se establecia la division
del trabajo.

En cuanto a la estratificacion social el ambito andino se presentaba como un mosaico
de diversos curacas, agrupados bajo la hegemonia de jefes de mayor rango. Bajo el dominio
inca este esquema vario, ya que los jefes principales aceptaron la preeminencia del Sapa Inca
y reconocieron el nuevo ordenamiento estatal. Este grupo de sefiores regionales, a los que se
agregaban los mayores funcionarios del imperio, los sacerdotes y algunos mercaderes,
conformaban la élite del Tahuantinsuyo.

El pueblo, por su parte, estaba constituido por una serie de grupos humanos que
desempefiaban distintas funciones. Ahi se ubicaban los artesanos; los hatun runas, que eran la
gran masa laboral, los mitimaes, subditos trasladados por los incas para colonizar zonas
conflictivas dentro del imperio; los pescadores y, finalmente, los yanas quienes eran utilizados

como servidores personales de la élite.

33



CAPITULO I
1. SISTEMA DE ADMINISTRACION DE JUSTICIA DURANTE EL GOBIERNO
DE TUPAC INCA YUPANQUI
1.1. ORGANIZACION JURIDICA

La administracion de justicia en el Tahuantinsuyo, fue el ejercicio institucional del
derecho, basado esencialmente en la costumbre llamado también consuetudinario ejercido por
un conjunto de autoridades jerarquicamente ordenadas, quienes desempefiaban funciones
jurisdiccionales, politicas y religiosas, en los cuatro suyos.

Las autoridades, al integrar varias funciones a la vez concebian, el derecho como un
sistema de un alto contenido politico y moral. Todo estaba dirigido a fortalecer el poder politico
del soberano gobernante, a través de un conjunto de autoridades, jerarquicamente estructurado
quienes aseguraban la estabilidad y seguridad al sistema, otorgandole, ademads, una cierta
calidad social y religiosa, considerando el proceso politico como un hecho del sistema
teocratico, materializado en el Inca, hijo del dios Sol, por tanto, se vinculaba también con el
Estado. En consecuencia, se estimaba que practicamente todos los delitos que atentaban contra
el Inca, atentaban contra el Estado, por lo tanto, los delitos, ademéas de violar las normas que
regulaban a la sociedad, eran consideradas sacrilegios, atentados contra Dios.

El sistema de administracion de justicia inca esta inspirado y vinculado a lo divino por

tanto también la creacion de leyes que regian la aplicacion de sanciones desde lo més benigno

34



hasta la pena capital era de aplicacion necesaria por tratarse de asuntos de Estado. Haciendo
una reconstruccion de la historia de la humanidad podemos encontrar evidencias en cuanto a
la aplicacion de leyes y sanciones; por ejemplo, el codigo de Urukajina, el codigo de
Hammurabi, Coédigo Romano, la Biblia, el Cédigo Civil y el Codigo Penal, en esos tiempos
antiguos y los tiempos contemporaneos donde el derecho ha recogido y codificado las leyes
para proteger al Estado. En la historia de la humanidad las antiguas monarquias se han aliado
con Dios para justificar su origen divino, y en otros casos, han declarado ser los representantes
de Dios sobre la tierra.

Igualmente, en el incanato, la ley también emanaba del dios Sol, y su representante en
la tierra era el Inca. Lo divino era parte de la realidad cotidiana en la sociedad. El sentido de lo
divino y religioso tenia una fuerte relacion con las normas y leyes penales. Los ciudadanos
comprendian la importancia de lo divino y el respeto a las leyes emanadas del Inca, el Inca era
un representante del dios Sol en la tierra, por lo tanto, el respeto a las leyes incas era el respeto
a las leyes de Dios. Por lo que la administracion de justicia se sustenta en que el Inca jefe de
Estado era considerado como un ser semidivino, de manera que las normas que de ¢l emanaban
tenian el alcance de un precepto religioso. El Estado inca, al igual que en las culturas antiguas
y modernas, gozaban de una religiosidad muy profunda y bastante difundida, teniendo como
Dios Tutelar al Sol o Inti. Y su intermediario era el Inca. Sin embargo, al Inca no se le podia
considerar como un Dios viviente, y esto lo confirma Valera (1953) “En tiempos de los incas
ningun hombre nacido de hombre y de mujer puede ser Dios, porque si este hombre lo puede
ser, también todos los demas hombres y asi habria confusion de dioses sin ser necesarios para
nadie” (p. 18).

El castigo y la aplicacion de la ley penal en el incanato, de acuerdo al analisis de los
especialistas en estudios de derecho inca y los documentos escritos por los cronistas, refieren
que existio la codificacion de delitos, con penas acordes con las faltas y delitos cometidos y
establecidos durante los diferentes periodos de gobierno como es el caso del soberano Tupac
Inca Yupanqui, tiempo en que eran considerados delitos el asesinato, violacion, adulterio,
incesto, coito con las virgenes del sol, sodomia, desercion, indisciplina militar, pereza reiterada,
ciertos delitos fiscales de los tributarios, defraudaciones de los recaudadores, traicion, aborto,
brujeria, entre otros. El Estado inca con la aplicacion de la ley penal, superod la organizacion
tribal y paso a la persecucion de las faltas, delitos y la sancion era aplicando la ley de acuerdo
a la naturaleza de la falta y el delito, de esta manera anulando completamente la intervencion
del agraviado o los agraviados, buscando la defensa de los intereses sociales del estado para

evitar la comision de mas delitos. Al respecto, Jorge Basadre (1937) menciona que, cuando

35



surge y se impone el Estado, este atiende y defiende los intereses de la sociedad y del Estado,
en funcion, a las finalidades compensatorias e intimidatorias, creando un Derecho Penal puro
sin interferencias de intereses privados o con un minimum de esas interferencias. Estamos
frente a interesantes figuras procesales; la persecucion y la ejecucion del delito, los cuales son
ejercidos unica y exclusivamente por el Estado, como es el caso del gobierno de Tupac Inca
Yupanqui, la persecucion estatal de la accion penal, también, tenia una finalidad de
intimidacion ejemplar y de ejercicio de poder.

La ejecucion de las sanciones por las faltas y los delitos hasta con la pena capital (pena
de muerte) dejaba satisfecho el interés del agraviado y el Estado. Debemos resaltar que el
acceso a la justicia era completamente gratuito, segln lo sustenta los especialistas en derecho
y los historiadores donde las instancias eran tinicas, 0sea no existia la apelacion. La aplicacion
de la pena la realizaban funcionarios estatales como los tucuyricuc (corregidores), michoc
(jueces) y los quillis cachi cimi apac (jueces de comisiones) de esta forma el Estado inca
mantenia una constante presencia en todo su territorio. El Estado no se encargaba de la
reparacion del dafio material, no indemnizaba. El dafio que se generaba directamente contra las
pertenencias del agraviado era de cuenta propia del agresor, por ejemplo: El agraviado podia
tomar las piezas que le resarcieran el dafio. También, cuando el resultado de una gresca el
agraviado resultase herido de gravedad, la manutencién quedaba a cargo del causante.

A manera de una aproximacion, mencionaremos los objetivos del Derecho Penal Inca
en la carceleria inca, y el rol del Estado como protector del orden social.

El primer objetivo estaba destinada a la defensa de los intereses publicos la misma que era el
fin supremo de la sociedad inca, era un arma fundamental para mantener un estado de
obediencia.

El segundo objetivo se referia a la intimidacion ejemplar, la cual se entendia como un
escarmiento directo hacia la persona e indirecto hacia la sociedad, ya que la ejecucion de la
pena se realizaba publicamente.

Para la aplicacion de sanciones por faltas y delitos (sistema penal), los incas al momento
de juzgar consideraban circunstancias agravantes como la reincidencia y atenuantes como la
edad del agente, también utilizaban figuras como la tentativa. A diferencia de las culturas
preincas, los incas esbozaron una modernidad juridica, en donde lograron, de alguna manera
diferencias entre el dolo y la voluntad de delinquir.

Basadre (1937) manifiesta que “en las culturas pre — incaicas e inca no se castigaba de
acuerdo a la culpa subjetiva, sino mas bien por el dano material causado, ya que se castiga

también a los locos” (p. 205).

36



La administracion de justicia en el periodo de gobierno de Tupac Inca Yupanqui como
en el periodo de gobierno de su padre, tenian muy presente la conducta del delincuente o del
sujeto culpable de la falta o del delito, para aplicar la sanciéon o pena, para ello se tenia en

cuenta lo siguiente:

1.1.1. La Reincidencia

La reincidencia durante la aplicacion del Derecho Penal Inca en la comision de faltas y
delitos se consideraba como una circunstancia agravante de maxima gravedad, que a menudo
conducia a la aplicacion de la pena capital, las sanciones o fallos aplicados bajo la jurisdiccion
del Derecho Penal Inca, era notablemente severo, ejemplarizante y enfocado en el
mantenimiento del orden social, econdmico y religioso del Estado inca.

La reincidencia en el Estado inca, no era muy comun, ya que las penas eran capitales
en su mayoria, s6lo se aplicaba en algunas faltas y delitos que no fueran sancionadas con pena
capital, como la embriaguez, hurto, falso testimonio, desercion de los mitmaqgkuna,
desplazamiento de mojones, desobediencia de los curacas.

Para Trimborn (1936) “La reincidencia no era desconocida para los antiguos pobladores
del Estado inca, su aplicacion se asocia con la culpa subjetiva, porque solo se podia volver a
castigar por el mismo delito en los casos que existiera una voluntad delictiva” (pp. 46-47).

Desde nuestro andlisis el tratamiento de la reincidencia en el Derecho Penal Inca revela
una filosofia punitiva, no rehabilitadora. Una vez que el individuo demostraba, a través de la
repeticion de la falta o delito, que no se someteria a las normas fundamentales del ayllu y del
Estado, por tanto, era considerado un elemento irrecuperable y peligroso para el orden.

Por tanto, nuestro andlisis contrasta fuertemente con los principios de rehabilitacion y
proporcionalidad de las penas buscados en el derecho penal moderno. En el Tahuantinsuyo, la
vida del reincidente se castigaba con la pena capital en aras de la seguridad y la cohesion social
del Estado. Para la mentalidad de la poblacion inca, si una persona habia tenido la oportunidad
de enmendarse tras el primer castigo y optaba por reincidir, habia roto de manera definitiva y

total su contrato social con el Inca y la comunidad, mereciendo la maxima sancion.

1.1.2. Los Atenuantes

El Derecho Penal Inca, por su naturaleza se entiende como severo, intimidatorio y
ejemplarizante, por lo que, en la aplicacion de penas y castigos como consecuencia de la

comision de faltas o delitos, la atenuacion era aplicado de forma limitada y diferente a como

37



se entiende hoy el concepto moderno de circunstancia atenuante que disminuye la
responsabilidad criminal.

Ademas, se debe tener en cuenta que la filosofia punitiva incaica se centraba en la
prevencion del delito a través del temor, por lo que las atenuantes no eran una parte central del
sistema, pero existian ciertos factores que podian modular o reducir la severidad del castigo
por una pena menor o una amonestacion en lugar de un castigo drastico, enfatizandose en la
finalidad del delito o la capacidad del infractor.

Las circunstancias atenuantes, en el Derecho Penal Inca formaban parte en el proceso
de juzgamiento y en la aplicacion de las penas a aplicar por las diferentes faltas y delitos
cometidos. Dentro del ordenamiento penal inca podemos encontrar casos en los que se atentia
la aplicacion de la pena capital, salvaguardando los intereses individuales, colectivos y del
Estado, como la necesidad o hambre en el hurto (hurto por necesidad, implicacién social), edad
del infractor (menores, responsabilidad parental), delitos cometidos por primera vez,
(condicion social).

Se debe tener muy en cuenta que el Derecho Penal Inca era un sistema que privilegiaba
la ley y el orden sobre la consideracion individual de la culpa. La existencia de atenuantes
estaba supeditada a la preservacion del modelo social basado en el trabajo y la moralidad. La
atenuante mas clara era el hurto por necesidad, lo que subraya que, en un sistema que
garantizaba la subsistencia a sus stubditos, el robo era excusable solo si el Estado habia fallado
en su principal obligacion de asegurar el bienestar del infractor.

Las circunstancias atenuantes en los procesos de aplicacion del Derecho Penal Inca la
atenuacion de faltas y delitos era totalmente distintos con la aplicacion del derecho penal de
actual vigencia en el Peru, porque el derecho penal inca era severo, intimidatorio y
ejemplarizante ante la comision de faltas y delitos las cuales eran considerados en contra de lo
divino y la majestad del soberano Inca, de existir circunstancias atenuantes en los procesos
penales bajo los alcances de la justicia inca eran para ciertos casos excepcionales totalmente
contrario al sistema penal actual, donde las circunstancias atenuantes es un factor o situacion
que, aunque no elimina la responsabilidad criminal de una persona, si reduce la severidad de
la pena que se le impone. En el derecho penal actual, estas circunstancias se reconocen
legalmente y pueden ser, la edad del infractor, la reparacion del dafio, la colaboracion con la
justicia o la actuacion en un estado de emocidn excusable. En el derecho civil, el concepto de
atenuante es menos directo, ya que se refiere mas bien a la mitigacion de la responsabilidad
por dafios, como cuando se disminuyen las consecuencias de un acto negligente a través de la

accion del infractor.

38



1.1.3. La Tentativa

Por su naturaleza sui géneris, el derecho penal del Tahuantinsuyo, fue de caracter
severamente represivo, orientado a la preservacion del orden social y moral del Estado inca.
La finalidad no era la rehabilitacion del infractor, sino garantizar la estabilidad politica, la
obediencia y la armonia colectiva, principios fundamentales en una sociedad teocratica y
centralizada, teniendo en cuenta que no solo el castigo era para el individuo, sino que podia
alcanzar a su familia o ayllu, reforzando el sentido de responsabilidad comunitaria.

El Derecho Penal Inca si consideraba la figura de la tentativa era en la accidn delictiva
inconclusa, y la tomaba en cuenta al momento de asignar una sancién, aunque con una
concepcion distinta a la moderna. La nocidn de tentativa en el proceso judicial inca se enfocaba
en la accion delictiva inconclusa y su sancion estaba ligada a las circunstancias ajenas a la
voluntad del delincuente al momento de ejecutar el delito, buscando determinar un castigo
apropiado al no haberse consumado el acto.

En el sistema legal inca, el delito se concebia como una alteracion del orden sagrado
representado por el Inca y los dioses, y la sancién buscaba la reparacion y la recuperacion del
equilibrio social, por tanto, el derecho inca tenia una estructura penal severa, con penas a
menudo capitales, lo que resalta la importancia de la fase de la tentativa al momento de aplicar
la justicia.

En el Derecho Penal Contemporaneo, la tentativa se define como el inicio de la
ejecucion de un delito que no llega a consumarse por causas ajenas a la voluntad del agente. Es
un grado de desarrollo del delito que revela la intencidn criminal, pero sin alcanzar su resultado
final, mientras que, para el Derecho Penal Inca, la tentativa no existié como figura juridica
diferenciada, pero si como practica punitiva.

El sistema penal inca sancionaba toda manifestacion de voluntad delictiva como si el
hecho estuviera consumado, especialmente cuando afectaba al Inca, al Estado o a los valores
religiosos. Por tanto, se puede afirmar que el concepto de tentativa era implicitamente absoluto,
reflejando un derecho penal preventivo, moralizador y ejemplarizante, en el que la intencion

bastaba para merecer castigo.

39



1.2 ESTRUCTURA DE ADMINISTRACION JURIDICA INCA

Figura 3. Administracion juridica inca

Fuente: Urteaga, La organizacion judicial en el imperio de los incas y en la colonia (contribucion al estudio del derecho peruano),1938, p. 25.

40



2. FUNCIONARIOS DE LA ADMINISTRACION JURIDICA

Para entender el sistema judicial - carcelario inca, se debe tener clara la idea de los
alcances de la justicia ordinaria, civil y penal en un Estado o sociedad a través del tiempo y
espacio, para ello es necesario advertir la organizacion social del Estado inca en la época de
estudio con el propodsito de entender y relacionar la administracion de justicia a través de
principios politicos-religiosos y culturales aplicados por grupos humanos y sociedades antes a
los incas, quienes serdn los difusores de los modelos y formas de la aplicacion de medidas
coercitivas para una adecuada convivencia basado en el respeto, la solidaridad y la reciprocidad
(ayllu), sociedades que fueron progresivamente incorporados por los soberanos incas a partir
de 1438 hasta la cuarta década del siglo XVI (1532), por tanto para ello se dejara de lado el
concepto de la administracion de justicia y el derecho actual.

Es facil pensar en la justicia inca a partir de los estudios historiograficos del derecho
inca y los vestigios fisicos existentes (arquitectura), en que hacen pensar que en el Estado inca
se aplicaba drésticamente las normas y las leyes del Estado, y que solo asi se pudo lograr una
sociedad organizada y emergente en comparacion a otras similares en el continente. Sin
embargo, las leyes incaicas eran tan draconianas como Basadre lo afirma: el aspecto social inca
tiene antecedentes bien establecidos en una estructura moral y politico que caracteriza al Estado
inca, donde a todo aquel trasgresor se le aplicaba las normas consuetudinarias, asi como las
leyes que les regia, tratando de cautelar los intereses sociales y politicos en comun del Estado.

Lo propio en las culturas o sociedades exitosas del mundo paralelas o anteriores a los
incas, condujeron a su sociedad a través de normas y leyes extremadamente rigidas, y las leyes
se cumplian a cabalidad, producto de ello son consideradas como altas culturas (Mesopotamia,
Egipto, Grecia, Roma, China, Maya, Azteca y otros).

En el Estado inca, se evidencia leyes que se disefiaron de acuerdo a la necesidad de la
sociedad y las metas de desarrollo que el Estado tenia. El éxito del Estado inca, se debe en gran
medida a sus leyes y la aplicacion de las mismas, lo que generd en la sociedad que existiera
conciencia colectiva de lo que era correcto y lo que no lo era, y para ello estructuraron un
aparato administrativo y legal (judicial) que coadyubo al soberano en el gobierno del Estado,
donde estos funcionarios fueron el brazo armado de la ley y el sistema judicial (ejecutor de las
penas) gozan de un altisimo prestigio dentro de la sociedad.

Lo que, queremos mostrar en esta investigacion via tesis de pregrado es una
aproximacion a las leyes que existieron en la época del Tahuantinsuyo, para que el lector

conozca la amplisima realidad legislativa que tuvieron nuestros antepasados y con ello pueda

41



elaborar sus propias conclusiones, ya que debido al poco material bibliografico que existe sobre
nuestros antepasados, deja gran parte para la imaginacion y la comparacion.

La administracion legal, la aplicacion de la ley penal y un adecuado sistema carcelario
fue la pieza fundamental del éxito del Estado inca como organizacion humana, y cuya mision
principal era la de impartir leyes lo suficientemente claras y firmes, con el fin, no precisamente
de castigar, sino mas bien, de evitar la comision de faltas y delitos.

Es evidente advertir en la organizacion politica y social inca el desarrollo econdmico
fue uno de los objetivos fundamentales y ello los condujo a la consideracion de una alta cultura,
lo cual no sucedid con otras sociedades contemporaneas que presentaron altos indices
delictivos. Este concepto fue muy bien entendido por los burdcratas incas que disefiaron la
organizacion inca, considerando que toda finalidad de un grupo humano desarrollado, no es
solo sobrevivir, sino que no es otra que la de llevar a sus integrantes al desarrollo integral.

En todo acto politico, econdmico y judicial al Inca o jefe del Estado se le consideraba
como un semidios, de manera que las normas que dictaba tenian el alcance de un precepto
religioso. El Estado inca, al igual que en las culturas antiguas y modernas, gozaban de una
religiosidad muy difundida, teniendo como Dios tutelar al Sol o Inti, y su intermediario el Inca.

En esa medida resulta importante analizar algunas de las leyes que tuvieron los incas, a
fin de acercarnos a su pensamiento, organizacion juridica, politico, econdmico y social, con tal
proposito inferimos de las lecturas realizadas a las diferentes cronicas del siglo XVI-XVII y
textos que analizan el derecho inca, quienes refieren que con el gobierno de Pachacutec se
inicid la transformacion y el establecimiento de un Estado emergente caracterizado por ser un
gobierno expansionista, siendo necesario la aplicacion de leyes a los pueblos conquistados para
que estos se integren al sistema politico disefiado y evitar contradicciones y sublevaciones, y
las constantes comisiones de faltas y delitos que dio origen a la necesidad de crear una
organizacion juridica para poder sustentar una buena administracion politica, econémica, social
y religiosa.

El gran Estado inca o también llamado por muchos estudiosos el Imperio inca, tuvo su
proceso de formacion a lo largo del tiempo y espacio desde Manco Capac hasta Pachacutec, se
evidencia en cada periodo diferentes formas de administracion y organizacidon que atraveso el
Estado inca, evidencidndose a finales de la cuarta década una reorganizacion politico
administrativa del gobierno inca (1438) cuando asume el poder Inca Yupanqui llegando a
llamarse Pachacttec, quien estableci6 la division territorial de sus dominio mediante el

Tahuantinsuyo al respecto el cronista Murua, menciona que era: "Muy belicoso y esforzado,

42



de gran ingenio, curioso y gran republicano, fue el que puso en la tierra mucho concierto y
orden" (Murua, 1946, p. 70).

En el gobierno de Tupac Inca Yupanqui el Estado inca se expandi6 territorialmente
incorporando a ayllus, sefiorios y grupos étnicos, que para su administracion y gobierno se
adoptaron normas, reglas y leyes desde el gobierno de su padre los mismos que fueron
perfeccionados y acondicionados con el fin de garantizar a la poblacion del Tahuantinsuyo una
amena convivencia; la norma o disposicion dictada por el soberano Inca era la directriz del
proceso y ello conducira la sentencia del funcionario jurisdiccional o el juez, se debe tener muy
en cuenta que cuando se incorpord un ayllu, civilizacién, sefiorio, genero la necesidad de una
organizacion jurisdiccional méas complicada en las relaciones de convivencia, porque se
complicaban las relaciones entre sus individuos, y ello motivo a que se elaboraran reglas de
convivencia mas complejas, y hubo la necesidad de una organizacion de funcionarios, para que
se adecuaran a la marcha de este proceso politico y juridico.

Las leyes dadas estaban de acuerdo a los objetivos del Estado y las necesidades tanto
individuales como sociales, los altos funcionarios que desempefiaban los cargos superiores,
optaron por la aplicacion de rigurosas sanciones de ser el caso para garantizar el respeto a las
reglas consuetudinarias del Tahuantinsuyo, de esta manera subordinar a la poblacién en
relacion a un ordenamiento juridico debidamente concordado con las normas y leyes de cada
ayllu, civilizacidon o seforio, teniendo como ente superior a la organizacion politica liderado
por el Inca, seguido de inspectores generales, y a la instancia mas elevada que es el Consejo
Supremo, que asesoraba al Inca en organizar la funcion judicial en el Estado inca, acomodando
a los pueblos conquistados al sistema de subordinacion politica jerarquizada, centralista y un
ordenamiento juridico consuetudinario.

La estructura jerarquica de funcionarios politicos-judiciarios se constituia de manera
ascendente desde la jerarquia inferior a la mas alta: Chunca Camayoc, Pachac Camayoc, los
Huaranga Camayoc, los Hunos (huno Camayoc), el Tucuyricuc, el Tribunal de los Doce, el

Supremo Consejo de los Apocuna, el Inca.

2.1. Chunca Camayoc

Este funcionario de menor categoria jurisdiccional y politico en el ayllu, estaba a cargo
de cuidar un grupo de diez familias, llevaba un registro estadistico, poblacion, econdémico y
jurisdiccional en los quipus; daba informes precisos sobre el estado, nimero y condicidon de su

grupo decenal a los oficiales superiores cuando se lo pedian y a la vez cumplia funciones de

43



juez de faltas y de controversias sobre la propiedad, vigilaba la conservacion y regulaba la
convivencia del grupo, procedia con la distribucion de las tierras, trabajo y de frutos; asimismo
llevaba el censo de sus subordinados (nacimientos y defunciones); tenia en cuenta la edad de
los jovenes para el servicio militar. Hacia cumplir las 6rdenes y las leyes emanadas del Inca y
los funcionarios superiores bajo pena de castigo como parte de su funcion. Sus cuentas e
informes los debian rendir al oficial superior o Pacha Camayoc que vigilaba, gobernaba y
juzgaba a diez agrupaciones de diez, o sea a cien familias.

Urteaga (1938) afirma que:

El Chunca Camayoc era, encargado del cuidado y administracion de diez familias. Sus

funciones iban desde lo econémico, judicial y estadistico, también realizaba trabajos de censo

(nacimientos y muertes) basicamente el trabajo de este funcionario fue el de mantener el orden

de las diez familias a su cargo. (p. 8)

2.2. Pachac Camayoc

Este funcionario politico y jurisdiccional en el ayllu de rango intermedio en el Estado
inca; tenia como obligacion vigilar a los Chunca Camayoc haciendo que cumplieran fielmente
con sus obligaciones; recibian los informes censales para registrarlos en sus grupos
demograficos de centenas a su cargo y escuchaban las quejas en via de apelacion, también
conocian los casos juzgados por los Chunca Camayoc quienes enviaban para que verificaran
los informes en revision asuntos de indole politico, judicial en fiscalizacion como un proceso
de apelacion que les fuere tramitado por los Chunca Camayoc y estos a su vez elevaban a los
Huaranga Camayoc.

Urteaga (1938) refiere: “se encargaba de resolver las quejas de los pobladores
administrados por el Chunca Camayoc, siendo esta funcion la de fiscalizaciéon como en un

proceso de apelacion” (p. 9).

2.3. Huaranca Camayoc

Eran funcionarios y oficiales reales que verificaban la inspeccién y fiel cumplimiento
de sus funciones a los Pachac Camayoc, tomando conocimiento de los registros
jurisdiccionales, estadisticos y registrando los datos censales en cada suyo, en funcion a las
agrupaciones de mil familias. También intervenian cuidando el reparto de tierras siguiendo las
normas generales, cuando los ayllus o pueblos eran incorporados al sistema politico de ayllus

quechuas del Cusco, lo propio controlaban que las reglas establecidas en la propiedad de los

44



curacas y autoridades principales del Tahuantinsuyo no afectara la economia del pueblo, la
distribucién de trabajo y la cosecha en las tierras comunales del ayllu.

Urteaga (1938) refiere: “Los Huaranca Camayoc al igual que los Pachaca Camayoc y
los Chunca Camayoc eran gobernadores, jueces e inspectores en la jurisdiccion de sus ayllus o
suyos” (p. 11).

Asi mismo cumpliendo el cargo politico de gobernador hacia amojonar las tierras de
siembra y las de pasto, y sefialaban las que pertenecian al Inca, asi como a las Huacas las
mismas debian ser respetadas, cautelaba los derechos de los protegidos por el estado (viudas,
huérfanos incapaces, soldados en campafia) y a las del Ayllu; los conflictos que se originaban
sobre despojos o arbitrariedades sobre estas tierras y su distribucion las resolvian como jueces,
castigaban a los causantes de dafio con penas corporales, y cuando los asuntos eran graves
apelaban ante el jefe inmediato superior para que los resuelva el Huno Camayoc o aguardaban
la presencia del inspector imperial, Tucuyricoc, para que diera soluciéon o fallare en la

controversia o compulsar el delito y castigarlo.

2.4. Huno Camayoc

Eran funcionarios politicos y jurisdiccionales quienes tenian el rol de gobernadores,
jueces e inspectores de diez mil familias, tenian una vasta jurisdiccion y un gobierno que
abarcaba hasta una extensa provincia, aparte de la obligacion de juez revisor de los fallos a las
que arribaron los Huaranca Camayoc, las mismas que fueron objeto de apelacion por los
justiciables y de compilador de los registros estatales de las diez mil familias, a su vez estaban
obligados a repartir las faenas, como también a agrupar a los aborigenes por oficios.

Urteaga (1938) refiere: “Cabe resaltar que este funcionario se encargaba de resolver los
conflictos de mayor complejidad, sin embargo, los casos mas graves los elevada a su superior

jerarquico, es decir al jefe de una provincia o curaca” (p. 11).

2.5. Tucuyricuc

El Tucuyricuc o también llamado gobernador general fue un funcionario designado por
el Inca, el Estado inca en su periodo de apogeo con Pachacutec se dividid en cuatro regiones
llamandose Tahuantinsuyo y estos espacios territoriales a su vez se dividieron en Guamanis,
por tanto este funcionario tenia injerencia politica en todo el Tahuantinsuyo, cumplia su

funcion como tal en cada suyo o region donde se le consideraba como un magistrado

45



reconocido con el nombre de Tucuyricuc que cumplia funciones de vigilante, fiscal, visitador,
inspector y juez, papel o labor de mucha confianza del soberano Inca y de alto rango.

Este funcionario era uno de los personajes de la més alta confianza, era los ojos y los
oidos del Inca, por tanto, no tenia jurisdiccion limitada, por el contrario, se desplazaba por todo
el territorio de dominio inca, como parte de su tarea, era enviado a los suyos y provincias para
que se diera cumplimiento a las disposiciones emanadas del soberano Inca, teniendo como
principales atribuciones inherentes a su cargo como: la administracion de justicia en pentltima
instancia, correcta administracion de los territorios, la recaudacion de tributos, el exacto
cumplimiento de la ley. Ademas, Urteaga (1938) indica que se “vigilaba el cumplimiento de la
ley. El orden y regulacion de las funciones encomendadas a los Chunca, Pachac, Huaranga y
Huno Camayoc, de quienes era juez de residencia” (p. 13).

Cobo (1956) también sefiala con relacion al Tucuyricuc:

Tenian poder de administrar justicia y castigar los delitos conforme a su gravedad, hasta

condenar a muerte, salvo que el culpable era noble o caballero; en tal caso no determinaba la

causa sin dar parte al rey; lo mismo guardaba en todos los negocios arduos o de importancia.

(p. 264)

Esta autoridad residia en el Cusco e iba territorio por territorio haciéndose cargo de los
casos que les presentaban las autoridades regionales o locales, dependiendo de las normas y
leyes que se habian violado.

Garcilaso de la Vega (1959) menciona lo siguiente:

Llamabase Tucuyricoc, que quiere decir el que lo mira todo. Estos oficiales y cualesquiera otros

tocaban al gobierno de la republica o al ministerio de la hacienda real o cualquier otro

ministerio, todos eran subordinados de mayores a menores porque nadie se descuidase en su
oficio. Cualquier juez o gobernador u otro ministro inferior que se hallase no haber guardado
justicia en su judicatura o que hubiese hecho cualquiera otro delito, era castigado maés
rigurosamente cuanto mas superior era su ministerio, porque decian que no se podia sufrir que
el que habia sido escogido para hacer justicia hiciese maldad, ni que hiciese delitos el que estaba
puesto para castigarlos, que era ofender al Sol y al Inca que le habia elegido para que fuese

mejor que todos sus stubditos. (p. 75)

Cuando el Tucuyricuc impartia justicia, todos los casos eran escuchados en la plaza
publica, en presencia de los curacas, y las ofensas eran castigadas de acuerdo a la severidad del
caso. En casos serios con conocimiento del soberano Inca la pena de muerte era aplicada; y
cuando el cacique principal se rebelaba contra el Inca, todo el linaje del rebelde era condenado
a muerte. Asimismo, el Tucuyricuc también tenia la autoridad de elegir a los sucesores de los

curacas de acuerdo a las costumbres locales y la ley del Inca.

46



2.6. Tribunal o Supremo Consejo de los Doce

El Supremo Consejo de los doce era un tribunal de apelacion, para la contencion civil
como para la revision y ejecucion de lo criminal. Se les encomendaba los fallos en ultima
instancia, y cuando las causas por especial informacion como, denuncia, la mala aplicacion de
la Ley, eran conocidos por estos y eran competentes para pronunciarse y resolver los casos
denunciados.

Joan Pachacuti Yamqui Salcamayhua nos habla de un Consejo de doce “hombres
grandes”, probablemente se referia a los consejeros de los doce ayllus mas importantes del
Cuzco, que se reunian para las ceremonias religiosas y para los “asuntos judiciales”.

Guaman Poma de Ayala (1993) habla de un “Consejo supremo de 16 miembros: dos de
Hanan Cuzco, dos de Hurin Cuzco, cuatro de Chinchaysuyo, dos de Antisuyo, cuatro de
Collasuyo y dos de Contisuyo” (p. 343).

La sede principal de este tribunal se ubicaba en la ciudad del Cusco, donde las
decisiones a tomar en ultima instancia correspondian al soberano Inca y los integrantes salian
de las dos dinastias o linaje Hanan o Hurin divididos equitativamente, el cargo no era
hereditario y estos procedian de la alta nobleza, por tanto, los doce jueces formaban el tribunal
de apelacion. Los fallos a las que arribaban, estos eran comunicados al Huno Camayoc para
que se ejecutara la sentencia, y si se trataba de asuntos criminales a los Llacta Camayoc para

que estos dispusieran la ejecucion de la pena y designaran al ejecutor, y el dia de la ejecucion.

2.7. Consejo Supremo de los Apucuna (4 Jueces)

El Estado inca contaba con un consejo de cuatro jueces denominados Consejo de los
Apucuna quienes asistian y asesoraban al soberano Inca, era un cuerpo colegiado integrado por
cuatro jueces que se ocupaban de vigilar y ejecutar las ordenes emanadas por el Inca. El
Cronista Martin de Murua sefiala que Tupac Inca Yupanqui fue quien fundo esta estructura
jurisdiccional.

Cieza de Leon (1967) sefiala lo siguiente:

La ciudad del Cuzco era la mas principal de todo el Pert y en ella residian lo mas del tiempo

los reyes, tenian en la misma ciudad muchos de los principales del pueblo que eran entre todos

los mas avisados y entendidos para ser consejeros. (p. 89)

Los cargos de estos consejeros, no era hereditario ya que el Inca los proveia en capitanes

y servidores nobles de su sangre que lo merecian por su prudencia y fidelidad.

47



Murua (1946) refiere acerca de estos consejeros:

Eran cuatro sefiores orejones, primos o parientes suyos, el uno de los cuales tenia sello e

insignia, y asi mismo mando y establecié que en esta gran ciudad del Cusco, en ausencia del

Inga, fuesen nombrados cuatro sefiores los mas principales, los cuales sobrepujasen a los

visitadores Tucuyricuc; para remediar los defectos con justicia y prudencia. (p. 177)

De lo manifestado por Murua, se infiere que en ausencia del gobernante Inca ellos
gobernasen en su nombre y fuesen sobre los Tucuyricuc de las provincias para remediar las
cosas a que ellos acudiesen y con ¢l se determinase ya que la ciudad del Cusco fue cabeza y
corte de sus reinos, este cuerpo colegiado en el decurso del proceso consideraba que solo serian
testigos oculares de la clase noble, pero no Hatun runas ni mujeres de ninguna otra clase, pues
los indios del comun podian ser sobornados y las mujeres en general, eran muy subjetivas,
teniéndose en cuenta que este consejo funcionaba como un 6rgano deliberativo mas no
ejecutivo.

Cobo (1956) menciona que el Consejo se componia:

De cuatro jueces o consejeros llamados Apucuna, que siempre residian en el Cuzco, cada uno

de los cuales atendia lo tocante a la parte del reyno que le pertenencia, porque como estaba

dividido en cuatro regiones o partidos, uno tenia a cargo al de Chinchaysuyo, otro al de

Collasuyo, otro al de Cuntisuyo, y el cuarto al de Antisuyo. (pp. 262-263)

El Consejo Supremo de los Apucuna s6lo conocia via apelacion los fallos del Tribunal
de los Doce, este acto de conocimiento lo pedia uno de los Apucuna o el Inca; entonces las
funciones judiciales del Consejo se tornaban bajo politicas de control, era presidido por el Inca,
revisaban los procesos, acto similar como lo hacian los miembros de las cortes reales de la edad
media en Europa (Corte Real O Supremo Consejo de Indias), las decisiones o fallos se tomaban

por mayoria.

2.8. El Inca (Tupac Inca Yupanqui)

En la administracion judicial inca, se consideraba como la maxima autoridad o la ultima
instancia al soberano Inca, especialmente en el gobierno de Tupac Inca Yupanqui la
administracioén de justicia sufrié una reforma en comparacion al periodo de gobierno de su
padre Pachacttec, los estudiosos del derecho peruano comparan el derecho inca con el derecho
romano, griego, espafiol y otros estados, en el que se consideraba como ultima instancia la
decision del Emperador, Rey, Inca, quienes contaban con una estructura administrativa judicial
que tenia por funcion establecer una politica de administracion judicial basado en la proteccion

de los intereses de la persona humana, el Estado; la administracion jurisdiccional estuvo basado

48



en la razon y la justicia, en el caso en especial del Tahuantinsuyo la administracion de justicia
se basaba en el Derecho Consuetudinario de caracter monarquico religioso.

Urteaga (2023) refiere que:

Bajo el gobierno de Tupac Inca Yupanqui, se dictaron ordenanzas para la mejor administracion

del imperio. Las gobernaciones del Estado se redujeron a las cuatro regiones del Tahuantinsuyo

(Anti, Conti, Colla y Chinchay suyo respectivamente). El gobernador de cada region (suyuyoc

apu), se tornd en autoridad regional con obediencia y dependencia al soberano Inca, tal fue la

suma de sus poderes el cual perfecciono el régimen administrativo y judicial, definiéndose el
centralismo en el gobierno. El control administrativo judicial de la poblacion estuvo a cargo de

los funcionarios administrativos y judiciales como el Tukuyrikuk, villa huma, y otros. (p. 201)

En la cuspide de toda la jerarquia politica estaba el Inca. Reunia dos aspectos
fundamentales el poder humano y divino. Su poder alcanzaba unos limites inimaginables, el
Inca representaba la suprema autoridad en todos los casos, en todos los lugares que formaba
parte el Estado inca, fue un gobierno absolutista y teocratico.

Sarmiento de Gamboa (1942) define a Tupac Inca Yupanqui como: "franco, piadoso en
la paz y cruel en la guerra y castigos, favorecedor de pobres, animoso y varon de mucha
industria, edificador” (p. 153).

En el Tahuantinsuyo la organizacion judicial, se regia por reglas del derecho
consuetudinario teniendo muy presente las formas de gobierno y la administracion de justicia
de los pueblos incorporados por los soberanos incas en especial por el soberano Inca Tupac
Inca Yupanqui, quien estableci6 reglas de derecho para garantizar a la poblacion en general, la
autoridad que dirigia el proceso legal civil o penal en el Tahuantinsuyo era el Inca quien
disponia la aplicacion y ejecucion de la pena por parte de los administradores de justicia, se
debe tener en cuenta que la ultima instancia era la palabra y accion del Inca frente a los actores
de las faltas y delitos, si bien es cierto que el Inca era la suprema autoridad jurisdiccional y a
la vez politica requeria de funcionarios que cooperen en el control y la administracion de

justicia a nivel civil y penal.

3. NORMAS Y LEYES

En el Estado inca las leyes, normas, las penas y castigos se aplicaban por costumbre
Osea se rigieron por el derecho consuetudinario, las permisiones o prohibiciones de orden penal,
al igual que otras disposiciones de orden civil, agrario o administrativo se trasmitian y se

conservaban de modo tradicional a través de los usos y costumbres, todas las cosas eran

49



administradas y gobernadas de memoria, en funcién a sus leyes y ordenanzas los que
celosamente eran acatados y respetados por toda la poblacion.

La ley no se impuso simplemente con una finalidad intimidatoria, sino con el proposito
de que se cumpla estrictamente, sobre ello Garcilaso de la Vega (1959) refiere:

Las leyes de los incas estaban hechas, no simplemente para asombrar a los subditos, sino para

ser observadas y cumplidas, punto por punto, valia también mucho para aquellas leyes las

guardasen con amor y respeto, que las tenian por divinas; como en su vana creencia tenian a

sus reyes como hijos del Sol y al Sol por su Dios, tenian por mandamiento divino cualquier

comun mandato del Rey, cuanto mas las leyes particulares que hacia para el bien comtn. Y asi
decian ellos que el Sol las manda hacer, y las revelaba a su hijo, el Inca; y de aqui nacia tenerse

por sacrilego y anatema el quebrantador de leyes, aunque no se supiese su delito. (p. 21)

Asi mismo Valcércel (1959) refiere que:

En el Tahuantinsuyo todo era regido por normas o leyes, lo que constituye un verdadero

Derecho; no estaban compiladas en forma escrita, pero eran prescripciones tan claras, precisas

y poco numerosas que podian ser incorporadas en el acervo individual. Cada uno sabia lo que

debia y lo que no debia hacer. Lo que se puede llamar la Ley del Inca se reduce a muy pocas

prescripciones. (p. 120)

El Estado inca se distingue por la efectividad de su modelo politico como judicial que
exigia el cumplimiento y la observancia de sus leyes por los habitantes y los pueblos
incorporados, ya que el pueblo inca era conquistador y sus leyes emanaban de un gobierno de
tipo mondrquico - teocratico, para tal efecto implemento un conjunto de normas y leyes y
disposiciones juridicas como politicas en todo su territorio con el propdsito de lograr una buena
administraciéon de sus instituciones, sus recursos econdémicos y un rigido control de la
poblacion.

El proceso de reforma y cambio en los usos y costumbres en la sociedad andina se dara
a partir del gobierno del Inca Pachacutec, sustituyendo ciertas practicas sociales con otras
procurando una mejor convivencia humana, situacion que revoluciono en muchos aspectos el
mundo andino, para ello se hacia la difusion o publicidad de las reformas politicas y judiciales,
esto era a través de pregoneros en lugares publicos donde se concentraba la gente como en la
plaza Rimac Pampa en el caso del Cusco, asimismo se daba instruccion a los Curacas para que
difundieran y propaguen en sus respectivos ayllus donde ejercian autoridad. Es importante
aclarar que en el incanato nadie podia exculparse de los delitos o faltas que cometia basados
en ignorancia o el desconocimiento de la ley.

El Inca era la maxima figura politica y judicial frente a sus gobernados, estaba dotado

de atributos no s6lo humanos, sino que poseia ademas las virtudes de un Dios.

50



Busto (1986) refiere:

El Sapa Inca aparece entonces como una autoridad divina, es ¢l quien sirve de puente entre

Dios y su pueblo, por tanto, cuando el Sapa Inca decretaba las leyes no eran asumidas como la

voluntad de un gobernante, sino que eran consideradas como una revelacion de su Dios. (pp.

20-21)

Las fuentes de informacion nos indican que las tradiciones y costumbres son formas
juridicas con un alto contenido moral y religioso: “Mientras hoy dia puede decirse que la
obligacion que la ley impone emana de ella misma, para los Incas la fuerza impositiva que la
ley poseida le habia sido otorgada por la Divinidad” (Pease, 1965, p. 36).

Es entonces que podemos mencionar que el Inca aparece como una persona intachable
y perfecta, es decir como un arquetipo, un modelo a seguir. Esto significa que las leyes y el
funcionamiento de la sociedad inca dependian de la voluntad de los dioses, no obstante, para
que esta voluntad divina sea conocida por el pueblo se requeria de un intermediario, es ahi
donde aparece el papel del Sapa Inca.

Basadre (1937) senala:

Todos los pueblos han creido que sus dioses o su Dios les entregaron o revelaron “las tablas de

la ley”. El antiquisimo codigo de Hammurabi tiene una representacion alusiva al rey en el acto

de recibir tan precioso mensaje del dios solar Shamas “juez del cielo y de la tierra”. Manu es la

fuente de las leyes hindues y Jehova de la ley mosaica. (p. 84)

Politicamente se cumplié con la funcion de mantener la ideologia legitimizante, puesta
en practica; donde cada nuevo Inca accedia al trono se preocupaba por imitar a su predecesor,
poniendo a realce sus grandes obras e imitando sus acciones, hechos, obras, y pensamiento.

Baudin (1943) refiere lo siguiente:

La ley era la voluntad del Inca; no tenia, por consiguiente, ningun elemento de estabilidad en

si misma, pero el notable espiritu de continuidad que demostraron los soberanos suplia la

ausencia de textos; cada uno de los jefes seguia tan perfectamente a la politica de su predecesor,

que un mismo hombre que hubiese vivido dos siglos, no habria obrado de otra forma. (p. 118)

El Derecho Penal Inca fue de caracter consuetudinario y no por eso no era tan eficaz
como el Derecho Penal escrito, todo lo contrario, porque todo poblador del Tahuantinsuyo
sabia perfectamente sus derechos, deberes y obligaciones.

Las leyes y normas dictadas durante el gobierno de Tupac Inca Yupanqui estaban
intimamente vinculadas a las creencias religiosas, consideradas por costumbre, propio del
derecho local, superponiéndose al mito de origen religioso de los incas como punto de partida

de la unificacion del imperio. Muchas de las més antiguas costumbres perduraron a través del

51



tiempo y de la superposicion de normas, pues una de las reglas de las autoridades incas era que
los pueblos que se incorporaban al Estado inca conservaran sus costumbres, siempre y cuando
estas no estuviesen en contradiccion con los intereses del Estado. Los valores religiosos se
convirtieron en valores éticos individuales, elevando las normas a un nivel de deberes publicos,
como no matar, no ser ocioso, no ser perezoso, etc. Otro aspecto que caracterizaba la norma
juridica en el Estado inca era el respeto estricto a las normas y leyes. Para ello se organiz6 un
sistema de leyes y normas acompafiado de medidas coercitivas, hasta que algunos fueron
severos. El homicidio, el robo y el adulterio eran considerados delitos parecidos ya que tenian
penas culposas, aunque podian existir ciertas atenuantes, por ejemplo, para aquel que robara
comida por necesidad. Acciones que iban contra la figura del Inca, hablar mal del Inca, la
sedicion o la blasfemia en contra del Sol, eran rigidamente castigadas con pena de muerte, pero
también podian serlo otros delitos relacionados con la organizacién y funcionamiento del
aparato estatal, como destruir puentes, caminos, sembrios, edificios publicos, arboles frutales,
etc. Pero la norma no soélo tenia un contenido moral fuerte, sino que también estaba dirigida a
incorporar costumbres ancestrales de los diferentes pueblos y naciones que conformaban el
Estado inca.

Estas normas y leyes no eran uniformes para todos los ciudadanos del Tahuantinsuyo,
pues al menor indicio de descontento, desobediencia o sublevacion contra la autoridad del

monarca se sancionaba al culpable de la infraccion con la pena de muerte.

4. CATEGORIA/CLASIFICACION DE DELITOS
La administracion judicial inca aplicando el Derecho Penal Inca, era tinico, porque no
tiene similitud ni parangon con ningun otro derecho imperante en el mundo, sea este antigua o
moderna, es un Derecho sui géneris, auténticamente andino, creado para un régimen
colectivista y solidario como lo fue el Tahuantinsuyo.
Garcilaso de la Vega (1959) refiere:
Y de aqui nacia que no habia vagabundos, no holgazanes, ni nadie osaba hacer cosa que no
debiese, porque tenia el acusador cerca y el castigo era riguroso, que por la mayor parte era de
muerte, por liviano que fuese el delicto, porque decian que no los castigaban por el delito que
habian hecho ni por la ofensa ajena, sino por haber quebrantado el mandamiento y rompido la
palabra del Inca, que lo respetaban como a Dios. (p. 89)
La clasificacion de los delitos en la administracion de justicia inca estaba en funcion al
tipo de falta y delito cometido, el Derecho Penal Inca tenia caracter publico, hasta el punto de

que operaba de oficio al tomar conocimiento del hecho faltoso y delictuoso. Es mas, se debe

52



tener en cuenta que el Estado inca era el inico que tenia la funcion monopdlica de sancionar al
infractor a través de sus diferentes instancias jurisdiccionales con pleno conocimiento del Inca
gobernante, con penas establecidas para el tipo de faltas y delitos, nadie podia por tanto hacer
justicia por su propia mano, hacerlo constituia otro delito; el Derecho Penal Inca fue muy
simple y sencillo ajustado a las leyes naturales de la razon aplicadas en el Tahuantinsuyo.

Las leyes penales en el Estado inca eran en extremo rigurosas por su naturaleza politica
religiosa. Contribuye a darles esta calidad y el de precepto religioso el hecho de que la autoridad
y las normas como leyes emanan del Inca, considerado como un semidios, pues se considera
hijo del Sol y el Sol era la maxima divinidad del Estado inca.

En la categoria o clasificacion de delitos en la administracion de justicia Inca se debe
tener muy en cuenta que los delitos que penaba el Derecho Penal Inca eran diversos, con la
finalidad de preservar los valores, virtudes sociales, o bienes juridicos de una sociedad
colectiva considerada de iguales y mas que todo y como ninguna de caracter solidaria.

La clasificacion de los delitos existentes en el Incanato la refiere el maestro espanol
Luis Jiménez de Asta (penalista) recoge a su vez la clasificacion efectuada por el estudioso
argentino Victor Modesto Villavicencio en su ensayo “El Derecho Penal de los Incas”,
publicada en la Revista de Derecho Penal de Buenos Aires, ler trimestre de 1946, quien
cataloga los delitos existentes en el Incanato en dos grupos: 1. Los que lesionan bienes juridicos
de orden publico y politico, y 2. Los que lesionan bienes juridicos de caracter privado.

Cobo (1956) en el capitulo titulado “De las leyes y castigos con que los Incas
gobernaban el reino”, expone sobre las normas juridicas y las sanciones existentes en el Estado
inca.

El que robaba por vicio, demas de que pagaba el hurto, si tenia que, era desterrado a los Andes,

sin que osase salir de alli sin mandato del Inca; el que maliciosamente quemaba alglin puente,

tenia pena de muerte, la cual se ejecutaba con rigor; el indio que era inobediente a su cacique
por la primera vez le daban el castigo que al Inca parecia; por la segunda tenia pena de piedra,

y por la tercera, la muerte; el que mudaba de traje y divisa de la provincia de donde era natural,

cometia muy grande delito contra el Inca, contra su naciéon y contra la provincia cuyo traje

tomaba; y asi, era acusado de todos y castigado con rigor, y al indio que no tenia el debido
respeto a los incas y sefiores, metian en la carcel, donde lo dejaban mucho tiempo; y si junto

con esto le hallaban otra culpa, lo mataban. (pp. 270-271)

Los cronistas, Murta, Garcilaso & Santillan, también exponen las diversas
disposiciones juridicas de los incas sin clasificarlas; sobre la base de estos datos, algunos

autores contemporaneos clasificaron los delitos del Estado inca, teniendo como primera

53



instancia la gravedad de las faltas y los delitos menores, pero cuando se trataba de delitos
mayores esto debia ser conocido por los superiores inmediatos y a su vez debié conocer el
soberano Inca. Los primeros delitos estan referidos en contra del Estado, el Inca y la familia
imperial; luego figuran los delitos contra la religion, delitos contra los funcionarios; los delitos
cometidos por funcionarios del Estado; los delitos contra la vida y la integridad de las personas;
los delitos contra la familia y las buenas costumbres y finalmente los delitos contra los bienes
ajenos.

El etn6logo Hermann Trimborn, autor de la obra “El Delito en las altas culturas de
América”, nos entrega una clasificacion que comprende, en: (1) los delitos referidos al orden
publico y (2) los delitos vinculados al orden privado. Segun este autor, los delitos contra el
orden publico comprendian cuatro tipos: las infracciones que hacian peligrar al Imperio inca;
las que atentaban contra la administracion del Estado; las que violaban la politica tributaria; y
aquellas que ponian en riesgo la seguridad del propio orden juridico.

En relacion a lo expuesto, para el desarrollo de la clasificacion de los delitos
contemplados en el Derecho Penal Inca, serian los cometidos contra el Estado, el Inca, la
religion, contra la organizacion administrativa, los deberes de funcion, la administracion de
justicia, contra el honor sexual y las buenas costumbres, contra la vida y la salud (persona),

contra los bienes ajenos y contra la honra.

4.1. DELITOS QUE LESIONAN BIENES JURIDICOS DE ORDEN PUBLICO
4.1.1. Delitos Contra el Estado

En esta categoria de delitos, se consideran los que se cometen en contra del Inca
(soberano) y se juzgaban en la medida en que atentan contra el Estado inca representado por el
Inca, asi como las de sus funcionarios y la poblacion de los Hatun Runas, incorporadas al
dominio politico, econdmico del Tahuantinsuyo. En consecuencia, toda accion que atentara
contra la vida, el desempefio politico, administrativo y economico del Sapa Inca, asi como de
la poblacidn en general ponia en riesgo la estabilidad del Estado y la hegemonia del linaje del
soberano Inca en ejercicio del poder; asi también se considera bajo los alcances de este delito
a la rebelion, intento de insurreccion o sedicion, al insubordinarse y desconocer la autoridad
del soberano Inca encarnando en la autoridad del dios Sol y representando el poder del Estado
inca, las personas que cometian este delito, eran cruelmente sancionados con carceleria
(Sancay) por el tiempo que dure el juzgamiento y el fallo correspondiente, siendo esta de pocos

dias 6sea una detencion temporal hasta que se determine la sancidn a ejecutar, algunas veces

54



de acuerdo a la gravedad y su consecuencias con la pena de muerte, este delito era considerado
como la de mayor gravedad.

Segun Guamén Poma de Ayala (1993) refiere, que:

Ocupaba el “primer lugar de castigos de este reino”, se centraba en juzgar a los traidores, a

aquellos que estaban contra la corona del Inca, contra el dominio de los grandes sefiores y contra

el Sol, estos eran castigados por una ley capital especial ordenada por el Inca con la muerte
inmediata del culpable. Con los restos realizaban acciones, como del craneo se hacian mates
para beber chicha; de los dientes y muelas, gargantillas; de los huesos flautas; y de la piel

tambores. (p. 236)

La sediciéon y la rebelion eran acciones colectivas por tanto las sanciones aplicadas
también fueron colectivas, es decir, se penalizaron los levantamientos de los sefiorios, pueblos,
comunidades étnicas y la poblacion que no estaba de acuerdo con la politica del gobierno inca,
de acuerdo a la gravedad de sus actos eran ejecutados los lideres y se procedia a la destruccion
de sus ayllus de manera sistematica, segun el andlisis y tipificacion de los encargados de
administrar justicia.

Cieza de Ledn (1967) refiere: “que los levantamientos eran sancionados cruelmente y
que: “el castigo se habia de hacer en los que fuesen sin que bastase ruego no cohecho alguno,
también refiere que los motines y conjuraciones castigaban mucho” (p. 90).

El mismo autor narra que: Tupac Inca Yupanqui, mando matar a todos los hombres de
Guarco que le habian resistido durante tres afos, a pesar de que para conseguir sumision les
habia ofrecido perdonarlos si deponian su alzamiento, también relato otro evento parecido,
ejecutado por Huayna Capac quien castigo ferozmente en el Reyno de Quito, a los pueblos que
no aceptaron su autoridad y quienes habian matado a sus embajadores cuando este lleg6 a
entregarles presentes en su nombre.

Cieza de Leon (1967) narra sobre la masacre de Guarco lo siguiente:

Mando a todo los suyos que buscasen todos los mas que pudiesen ser habidos; y con gran

diligencia los buscaron y perdieron a todos, que poco se pudieron dellos descabullir; y junto a

una laguna, que alli estaba, en su presencia, mando que los degollasen y echasen dentro, tanta

fue la sangre de los muchos que se mataron que el agua perdid su color y no se veia que otra

cosa que espesura de sangre. (p. 228)

Garcilaso expresa sobre la rebelion, “era lo que mas rigurosamente castigaban los
Incas” en estos casos se imponia la pena de muerte en las modalidades de ahorcamiento,

degollamiento y desollamiento.

55



Montesinos (1930) expresa otro aspecto acerca de la rebelion de Putano Uman contra
su hermano en la siguiente cita refiere lo siguiente:

Cépac Yupanqui mando enterrar vivo a su hermano Putano Uman por conspirar contra él, y los

demads que tuvieron culpa, a que fuesen echados en el cercado de las viboras y tigres y leones,

para que luego muriesen con la furia de la ponzofa y entre las garras de aquellos animales. (p.

88)

Cabello de Balboa (1951) relata: “que, frente a una sublevacion de los Collas, el Inca
tomo muchos prisioneros, condenando a muerte a los principales jefes llamados Chucca
Chucca y Oasuticoaquiri; y para aterrorizar al pueblo mando hacer tambores con las pieles de
los cabecillas” (p. 336).

A los que cometian delito de sedicion se les ejecutaba sin miramiento alguno a quien
traicionaba al Inca, a quien llevase a cabo maquinaciones ¢ intrigas contra su autoridad, y
quienes traicionaban al dios Sol; porque quien desobedecia las 6rdenes del soberano Inca estaba
faltando a los mandatos de las divinidades.

El soberano Inca tenia la condicion de descendiente de la divinidad por tanto su
condiciéon es de omnisciente a partir de su autoridad y poder sobre los hombres y bienes del
territorio, lo que se buscaba penalizar mediante severas sanciones ante el minimo perjuicio a
su integridad politica e incluso por acciones en las que se cometian sin intencién, como que un

cargador de su litera tropezase y caiga, generandole cierta incomodidad.

4.1.2. Delitos Contra el Inca

Por el cardcter semidivino con que se habia investido el Inca, y su omnisciente poder,
los delitos y faltas que se cometian en agravio de su persona, algunas hasta sin intencion, eran
castigadas con la méaxima severidad.

No se conocen asesinatos contra el soberano por un hombre comun o por lo menos, no
guardo la historia de ello. Probablemente se hubiera asolado todo el pueblo al que pertenecia
el homicida. La lealtad al Inca era fundamental para mantener la cohesion del Estado inca y
cualquier amenaza a su autoridad era castigado con rigor.

Santillan (1563) refiere:

El que matara al rey o principe heredero deberia morir arrastrado, asaeteado y hecho cuartos y
su casa derrumbaba y hecho muladar, sus hijos sean perpetuamente bajos, de vil condicion y
no puedan tener cargo alguno honroso en el pueblo ni en la guerra y todo hasta la cuarta

generacion. (p. 33)

56



Toda falta cometida en agravio del Inca o sus bienes eran escarmentadas con la pena de
muerte. Montesinos (1930) refiere lo siguiente: “La conspiracion contra el Inca cuya pena era
la de ser enterrado vivo” (p. 88).

Agustin de Zarate (1555) refiere que mirarle el rostro directamente era penado de
muerte: “tenia por muy grave desacato mirar el rostro del sefior y si cuando llevaban la litera
alguno tropezaba de forma que cayese le costaba luego la cabeza” (p. 80).

La reverencia hacia el Inca era tan grande que ni el pueblo podia mirarle el rostro y
hasta los mads altos funcionarios al presentarse ante ¢l llevaban una carga en las espaldas como
muestra de sumision ya que era penado con muerte.

Garcilaso de la Vega, también refiere que si alguno del equipo de cargadores se
tropezare o cayese al llevar la litera del soberano y como consecuencia de ello el soberano
saliese lesionado o herido era castigado de acuerdo a la gravedad. Asimismo, afirma que tenia
escogidas dos provincias que proveian de gente para cargar las andas reales Rucana y Hatun
Rucana.

En efecto a ello se suma Agustin de Zarate (1555) manifestando, que la pena era cortarle
la cabeza, a aquel cargador que intencionalmente lo haga o como consecuencia de su accion
negligente se atentara contra la vida del soberano o en su defecto no acataran las 6rdenes del
andero mayor o capitan. (p. 80)

Cristobal de Molina (1916) también menciona “quien no acataba lo que el Inca decia,
le faltare el respeto o desobedeciera su orden, este moria. Porque el soberano era considerado
hijo del Dios Sol y su palabra u orden era sinonimo de ley”. Lo propio refiere:

La manera de gobernar era quél Inca, sefior principal se intitulaba por este vocablo Capa Inga,

que quiere decir “solo sefior”, y tenia otro nombre de que aun mas se preciaba y se le llamaba

por gran excelencia y con gran acatamiento, que era Indecturri, que queria decir hijo del sol,
porque el Inga daba a entender que era hijo de sol y que el sol no tenia otro hijo ni el otro padre,

y con este titulo se hacia adorar y gobernaba principalmente en tanto grado que nadie osaba ir

contra su voluntad, que si fuese o pensase, que a la hora de ser confundido, y las fiestas quél

hacia el Sol daba a entender que las hacia a su padre; aunque hubiese de matar cien mil indios,
no habia ninguno en su reino que le osase decir que no lo hubiese; a todo lo que el Inga decia
le respondian: “Oh Inga” como si dijesen es muy bien, Inga, y nadie salia, no osaba salir, aunque

fuese la segunda persona, so pena que habia de morir por ello. (p. 143)

57



4.1.3. Delitos Contra la Religion (Estado)

Al iniciarse el periodo de gobierno de Pachacutec, también se inicid las reformas
religiosas, administrativas, politicas y sociales, estableciendo como Dios principal del
Tahuantinsuyo al Sol o Inti, por tanto dispuso que debian de reconocer y venerar al Sol como
Dios principal en todo el Tahuantinsuyo, pero también esta reforma respetaba la religion de los
pueblos incorporados, a ello se suma la gran expansion inca a través de las campafias militares
de Pachacutec y Tupac Inca Yupanqui, haciendo que las comunidades, poblados y las etnias
conquistadas se sometieran a un control politico, econdmico y religioso, ejercido desde el
Cusco considerada capital del Estado inca; como parte del control religioso, administrativo y
politico, el soberano acepto que continuaran adorando sin restricciones gubernamentales a sus
dioses locales, teniendo muy presente que el Dios principal del Tahuantinsuyo es el Sol o Inti.

El Estado inca considero a la religion dentro del proceso politico como un factor
fundamental para la cohesion social y el mantenimiento del orden. Se entendian como delitos
contra la religién a aquellas acciones que violaban las creencias y rituales fundamentales del
Estado inca, desde su dios principal el Sol, guacas, apus, fendmenos naturales, nadie podia
eximirse de la adoracion a los dioses de los incas y sus lugares sagrados; pues los incas sabian
que el culto al sol de manera oficial reforzaria el poder del Estado y legitimaba el poder del
Inca, castigaron de manera ejemplar toda la falta cometida contra esta disposicion, por lo tanto,
cualquier desacato a la religion inca era vista como un ataque directo a la estabilidad del Estado.

Guaman Poma de Ayala (1993) atribuye a Tupac Inca Yupanqui haber creado la
ordenanza siguiente:

Mandamos en este nuestro reino que ninguna persona blasfeme contra el Sol, mi padre, y a la

Luna mi madre, y a las estrellas y al lucero Chasca Cuyllor; los Uaca billcaconas, idolos divinos

y a los dioses guacas; que tampoco se blasfeme contra el Inca y la Coya. (p. 140)

Valera (1953) refiere: En consecuencia, manteniendo rigidas normas de cardcter
religioso, la ley sancionaba con la pena méaxima al Vila Uma o sumo sacerdote y a los
sacerdotes que cuidaban los templos o si contraian matrimonio o violaban los votos de castidad
que su cargo les imponia. Un castigo que también se aplicaba a las jovenes recluidas en los
Acllawasi y a las virgenes del sol que servian en el templo Coricancha si es que, bajo cualquier
circunstancia perdian su virginidad, eran sometidas a leyes o medidas extremadamente severas
y rigurosas a los participantes directos o indirectos en estos delitos. Todos los ministros y
sacerdotes de esta primera diferencia, asi mayores como menores, no eran casados ni se podian

casar seglin leyes y si eran acogidos en adulterio o estupro pasaban por el rigor de la ley sin

58



remedio, que era muerte corporal violenta y muy aspera; y si eran cogidos haber caido con
mujeres no casadas no doncellas, pribanlos de oficio por tanto tiempo por la primera vez y por
la tercera vez para toda la vida. (p. 24)

En el Estado inca, también fue un delito agraviante a la religion realizar sacrificios
humanos a titulo personal cuando estos tenian un caracter de estado, aunque algunos cronistas
expresan de manera contundente que los incas los llevaban a cabo. Al respecto, Santillan (1563)
sefiala:

Tuvo el Inga gran rigor en castigar el pecado nefando, y lo mismo si algiin indio sacrificaba

con carne humana o muerte de algin indio a las guacas, y 1o mismo al que tomaba mujer ajena,

por otro caso debe matarse uno a otro o a su propia mujer, y este castigo se extendia algunas

veces por los parientes de los delincuentes. (pp. 79-80)

Otra falta contra la religion observada por Murtia (1946) refiere que:

Fue el quebrantar las fiestas religiosas, indicando como autor de esta ley al Inca Wiracocha,

también aplicada en el gobierno de Tupac Inca Yupanqui: El cual decian que estaba en [el cielo]

los fines, [ y castigaban] a quien se descuidaba en hacer los que dicho es; que era como entre
nosotros quebrantar las fiestas. Para lo cual habia cércel publica, donde los echaban a los
malhechores con prisiones y trayéndolos por ciertas calles de esta gran ciudad, con pregones
que manifestaban su delito; y en el gato o tianguez, que es el mercado en donde se junta gran
concurso de gente, en uno como teatro, lo justificaban y descogotaban con una porra; y asi eran

muy temidos y obedecidos todos los ingas con sus capitanes. (pag. 109)

En este sentido se condenaba a la pena de muerte a quien asesinara a una persona
dedicada a servir al culto, al profanador de templos o espacios considerados sagrados y a quien
atentara contra la privacidad de los Acllawasi, el recinto que albergaba a las jovenes mujeres

escogidas para servir al Inca y al dios Sol.

4.1.4. Delitos Contra la Organizacion Administrativa

El conjunto de leyes emanadas por el Inca, eran de estricto cumplimiento desde los
estratos altos hasta lo més minimo de los estratos sociales, empezando con el control basico de
la existencia, como son, el tipo de vestido e insignias distintivas que debian usar los pobladores
de acuerdo a cada region, el uso de los caminos, restricciones para movilizarse libremente de

un punto a otro del territorio, portar armas, cazar, mantener cerradas las puertas de las casas.

59



Cobo (1956) refiere:

El que mudaba el traje y divisa de la provincia de donde era natural, cometia muy grande delito

contra el Inca, contra su nacion y contra la provincia cuyo traje tomaba; y asi, era acusado de

todos y castigados con rigor. Lo propio, al que quitaba los mojones y lindes o se entraba en
tierra y heredad ajena, le daban castigo de piedra por la primera vez; y a la segunda, tenia pena

de muerte (p. 271)

Guaman Poma de Ayala (1993) también refiere: “ningtn indio en este reino no mude
su habito y traje de cada parcialidad y ayllo, so pena de cien azotes” (p. 145).

Herrera (1730) refiere acerca de este castigo: “El que mudaba el traje de la Provincia
de adonde era (porque en cada una lo traen diferente) cometia delito contra el Inga, que era
muy grave en contra su natural, i contra la provincia le mandaba castigar” (p. 299).

Murtia (1946) refiere el que cambiare los hitos 0 mojones en los caminos o heredades,
“tenia puestas guardas en los mojones, porque en ninguna manera se quebrantasen; y si alguno
por alguna via incurria en ello, lo castigaban gravemente y con grande rigor” (p. 231).

Transitar con carga por caminos diferentes a los sefialados, De las Casas (1948) refiere:

Ninguno se habia de apartar un dedo del camino real a ninguna parte, y aunque la fruta de los

arboles que estaban por los caminos o colgase al camino sobre las paredes, ninguno habia que

osare alzar la mano a tomarla, porque no menor pena que la muerte se les habia de dar. (p. 119)

4.2. DELITOS CONTRA LOS DEBERES DE FUNCION

Estos delitos son cometidos por los funcionarios o autoridades de extrema confianza
del Inca, bajo las modalidades de actos de violencia, aprovechamiento del cargo incumplian
las leyes instauradas especialmente en el gobierno de Tupac Inca Yupanqui, los cuales pusieran
en riesgo el correcto funcionamiento de aparato estatal, asi como el orden social y normas de
convivencia establecidas en el Estado inca. Basandonos en la informacion cronistica podemos
deducir que las faltas mas representativas fueron: el desacato a la palabra del soberano Inca y
el incumplimiento de las leyes y funciones, ambas reguladoras del comportamiento de los
funcionarios y asi como de los integrantes de la milicia (servicio) imperial, los integrantes del
gjercito cumplian misiones y funciones para la consecucion de sus planes y proyectos de
seguridad interna, control y expansion, por tanto a partir de los reinados de Pachacutec y Tupac
Inca Yupanqui se establecieron férreas disposiciones disciplinarias para el ejercicio de la
funcidn, la cual era regulada a través de leyes algunas de estas muy estrictas y con sanciones

hasta con la pena capital.

60



4.2.1. No Trabajar en la Forma Sefialada en el Imperio (Tahuantinsuyo)

El régimen laboral del Tahuantinsuyo fue uno de los pilares fundamentales de la
grandeza del Estado inca. Mas que una forma de trabajo, se tratd de un sistema politico,
econdémico y social, y profundamente internalizado en la poblacion, cada persona tenia un rol
y una responsabilidad, y el trabajo era el vehiculo para mantener la armonia entre los dioses, el
Inca y el pueblo. En este régimen, no trabajar no solo era antisocial, sino que atentaban contra
los principios del Estado. Esta organizacion abarca todos los campos laborales: agricola,
ganadero, militar, arquitectonico, administrativo, artesanal y doméstico.

Herrera (1730) refiere:

Si algin Gobernador del Inga, por coecho, o por otra aficion, no guardaba justicia, o disimulaba
algo, el mismo Inga le castigaba, i era privado del cargo, i de nunca mas ser gobernador, ni

juez; y si era cosa grave, le mandaba matar. (p. 297)

4.2.2. Desertar del Ejército Imperial

En el Tahuantinsuyo, desertar del ejército era un acto gravisimo que implicaba no solo
una falta a la autoridad del Inca, sino una amenaza directa al orden y la estabilidad del Estado.
El servicio militar formaba parte del sistema de la mita, por lo que era considerado un deber
sagrado con el Inca, que era visto como hijo del Sol y maxima figura de poder politico y
espiritual. Participar en campanas militares no era opcional; era una forma de demostrar lealtad,
valentia y compromiso con la expansion y defensa del imperio.

Desertar implicaba romper ese compromiso, y era visto como un acto de deshonra,
cobardia y traicion. Las consecuencias podian ser severas: desde castigos fisicos y publicos,
hasta la exclusion del ayllu, pérdida de derechos sobre la tierra o incluso la reubicacion forzada
de la familia del desertor. Ademas, afectaba la reputacion colectiva de su comunidad, ya que
el ejército era organizado por ayllus, y cada grupo debia aportar hombres para cumplir con su
cuota de servicio.

El ejército inca no solo luchaba en guerras de conquista, sino también protegia rutas,
almacenes estatales y centros administrativos. Por eso, su funcionamiento era clave para el
control territorial. La desercion no solo debilitaba la fuerza militar, sino que también desafiaba
el principio de reciprocidad, el Estado cuidaba al soldado y su familia mientras este servia, y a
cambio se esperaba total fidelidad.

Desertar del ejército era una ofensa al poder central y un quiebre del contrato social

andino, en el que cada individuo tenia obligaciones fundamentales hacia el bien comun y el

61



Estado bajo la figura del Inca. No era simplemente una falta militar, sino un acto que podia
tener profundas repercusiones sociales, politicas y espirituales.
Garcilaso de la Vega (1959) menciona que uno de los delitos que se castigaba con pena
de muerte era el haber desertado del ejercito:
Si alguno se volvia de la guerra sin licencia, lo acusaba su capitan o alférez o su cabo de
escuadra y en su pueblo su desercion, y era castigado con pena de muerte por la traicion y
alevosia de haber desamparado en la guerra a sus compafieros y parientes y a su capitan, y

ultimamente al Inca o al general que representaba a su persona. (p. 94)

4.2.3. Robo en el Ejercicio de la Funcion

En el Tahuantinsuyo, el robo, durante el desempefio de funciones publicas o del ayllu
por un funcionario, era uno de los delitos mas graves y condenados politica y socialmente, ya
que atentaba contra el principio del correcto cumplimiento de la funcién asignada o
encomendada por la autoridad del soberano gobernante de manera justa y el ideal colectivo del
Tahuantinsuyo, regido por el coédigo moral inca, Ama sua, (no seas ladrén), el robo era
considerado una transgresion directa al orden sagrado y politico establecido por el Inca.

Los funcionarios del Tahuantinsuyo, curacas, quipucamayoc, mitmaq y demas
autoridades locales tenian un papel esencial en la administracion de recursos del Estado:
supervisaban el trabajo colectivo, registraban los bienes, organizaban la redistribucion de
alimentos y ropa y custodiaban los depdsitos estatales (qolgas y pirwas). Apropiarse de
recursos estatales o manipular el sistema en beneficio personal era visto como una traicion al
Inca y al pueblo, ya que esos bienes estaban destinados al sustento colectivo, especialmente de
los mas vulnerables (huérfanos, ancianos, enfermos y viudas).

Ademas, la corrupcidon no solo dafiaba el aspecto econdémico, rompia la confianza
dentro del sistema de reciprocidad andino, donde cada quien debia cumplir su funcién con
honestidad y equidad. Por ello, el robo en el ejercicio del cargo podia ser sancionado con penas
severas, como la pérdida de autoridad, el destierro, el trabajo forzoso o pena de muerte,
dependiendo de la gravedad del delito y el dafio causado a la comunidad.

El que robara, en las poblaciones sirviendo al Estado, en el ejército, administracion de
justicia o en la administracion en general, eran sujetos a castigos segun sea la gravedad del
hecho y en algunas veces estas eran castigados hasta con la pena de muerte.

Cieza de Leon (1967) refiere lo siguiente:

Los soldados y capitanes, ni los hijos de los mismos Incas, eran osados a les hacer ningin mal

tratamiento ni robo ni insulto, ni forzaban a mujer ninguna, ni les tomaban una sola mazorca de

62



maiz; y si sabian deste mandamiento y ley de los Incas, luego les daban pena de muerte, y si
alguno habia hurtado, los azotaban harto mas que en Espafia, ¢ muchas veces le daban pena de

muerte. (p. 81)

4.2.4. Saqueo y Dafio a las Poblaciones Conquistadas

Las leyes y disposiciones emanadas del soberano Inca, en caso de incorporacion de
pueblos y grupos étnicos al Tahuantinsuyo, establecia que estaba totalmente prohibido saquear,
apropiarse o coger objeto alguno de propiedad de los grupos étnicos sometidos, ni mucho
menos ejercer maltrato o vejacion a varones ni mujeres o dafiar a las poblaciones conquistadas
por parte de los funcionarios, el ejercito o pobladores en general.

A diferencia de otros imperios conquistadores de la historia, el Tahuantinsuyo no se
caracterizo por una politica sistematica de saqueo o destruccion violenta de las poblaciones
conquistadas. El modelo expansionista inca fue fundamentalmente administrativo, integrador
y estratégico, aunque no por eso fue ajeno de represion, imposicion cultural y desplazamientos
forzados.

Cuando los incas incorporaban nuevos territorios a sus dominios, su objetivo no era
saquear o destruir, sino incorporar a las nuevas poblaciones al sistema imperial, lo que requeria
orden, produccion y obediencia al Inca. En lugar de arrasar ciudades o exterminar poblaciones,
los incas ofrecian primero una “paz negociada”, donde se permitia a los lideres locales
mantener su estatus a cambio de lealtad. Solo si habia resistencia activa, se recurria al uso de
la fuerza.

El Tahuantinsuyo se sostenia sobre la base de la reciprocidad, control y la solidaridad,
y no del saqueo o dafio. Las riquezas y tributos de las zonas conquistadas eran recolectadas
ordenadamente y redistribuidas por el Estado y los bienes se almacenaban en qolgas y pirwas.
El Inca era visto como un organizador divino del mundo andino y no como un tirano. El
desorden, el saqueo y la destruccion era visto como un atentado contra la armonia andino.

Garcilaso de la Vega (1959) refiere lo siguiente:

Decian los Incas que ya habian pagado cada pueblo tributo que le cabia que no era justicia

hacerle mas vezacion y de aqui nascia la ley que mandava dar pena de muerte a cualquier

soldado que tomasse cosa alguna a los vassallos por poca que fuesse. (p. 239)

63



4.2.5. Desobediencia y Desacato al Inca y los funcionarios

En el Tahuantinsuyo, la obediencia al Inca y a sus funcionarios era un principio
fundamental del orden imperial. El Inca no solo era el gobernante supremo, sino también una
figura sagrada considerado hijo del Sol (Inti), por lo que desobedecer sus mandatos o los de
sus funcionarios equivalia a romper el orden divino y social establecido en el mundo andino.

El Tahuantinsuyo se sustentaba sobre una estructura fuertemente jerarquizada y
centralizada, donde cada sector de la sociedad tenia obligaciones especificas, reguladas por una
red de autoridades, desde el Inca hasta los curacas (jefes locales), quipucamayoc y demas
autoridades del Estado. El desacato y la desobediencia a cualquiera de estos representantes no
era visto como un simple acto de rebeldia individual, sino como una amenaza al equilibrio
colectivo y a la reciprocidad que sostenia al Estado inca.

Desobedecer y desacatar las 6rdenes del Inca, lo propio contra el Curaca, Tucuyricuc,
sacerdotes y demas funcionarios del estado era considerado falta o delito segun sea la gravedad
se graduaba la pena a imponer, e incluso era considerado como tal el contestarle en mala forma.

Murua (1946) refiere lo siguiente:

Y si algtin indio por noble que fuera o por muy principal topaba a alguno de estos grandes

sefores Ingas, y no se quedaba acompafidandolos, mandaban matar por inobedientes, rebeldes y

pertinaces a su Rey y Sefor; y si alguno tenia alguna pendencia o palabras con otros, aunque

fuera de muy poco momento, los mandaba degollar por el desacato; y asi iban todos muy

compuestos y su sefior temido y respetado. (pp. 180-181)

Cobo (1956) refiere: “El que respondia y no obedecia a su curaca también moria” (p.

271).

Herrera (1730) refiere:

El indio, que era inobediente a su cacique, por la primera vez le daban el castigo, que el Inga
queria; y por la segunda le daban el castigo de piedra, que era afrentoso; i por la tercera tenia

pena de muerte. (p. 296)

4.2.6. No Vigilar a los Subalternos para que Cumplan con sus Obligaciones

En el Tahuantinsuyo, la falta de vigilancia sobre los subalternos era considerado una
grave falta de irresponsabilidad por parte de los jefes o funcionarios encargados de supervision.
El Estado inca funcionaba en una estricta jerarquizacion y una profunda organizacion social
basado en la reciprocidad y el cumplimiento colectivo de deberes. Los cargos publicos no eran
solo administrativos, sino también morales y comunitarios por €so, Si un superior no

garantizaba que sus subordinados cumplieran sus tareas ya sea en la produccion, la

64



construccion, el traslado de bienes o el servicio militar, se entendia que habia fallado al Inca y
al pueblo. Esta omision podia afectar seriamente el equilibrio de la comunidad o el buen
funcionamiento del Estado, por lo que se castigaba con penas severas, como la destitucion, el
castigo fisico o incluso la muerte, dependiendo de las consecuencias del descuido.

En la compleja y rigurosa organizacion del Tahuantinsuyo, cada nivel de autoridad tenia
la responsabilidad de dirigir, vigilar y supervisar a sus subalternos para asegurar el
cumplimiento de las obligaciones colectivas. Esta cadena de mando desde el Inca, pasando por
las autoridades de los diferentes cargos y rangos como los Tucuyricuc y Curacas estaban
disenadas para garantizar la eficiencia, la equidad y la armonia del sistema. No cumplir con
esta funcion de vigilancia era considerado una falta grave o muy grave, tanto administrativa
como moral.

Desde la vision andina, la autoridad que no controlare ni corrigiere a sus subordinados
o gentes a su cargo, estd fallando a su ayllu al Estado representado por el Inca, porque permite
que el sistema se debilite desde adentro. Era mal visto que un Curaca o funcionario no mantenia
el orden entre los suyos, ya que su falta de accion podia derivar en pérdidas productivas,
desequilibrio social o incluso rebelion.

La politica y la administracion inca presentaba una estratificacion y jerarquizacion de
autoridades y funcionarios, quienes a su vez tenian roles y atribuciones, por tanto estaban en la
obligacion de hacer cumplir las disposiciones emanadas del soberano Inca, asi como de las
autoridades superiores inmediatas, en el ambito de su competencia y responsabilidad, el
incumplimiento de sus obligaciones por parte de sus subordinados significaba sancion para las
autoridades por no vigilar el cumplimiento de las obligaciones y responsabilidades asignadas

a sus subordinados, de acuerdo a la gravedad o dafio que esto motivara al Estado.

4.2.7. No Entregar la Carga o Remesas en el Lugar Sefialado

En el Tahuantinsuyo, no entregar la carga o remesas en el lugar y momentos
establecidos constituia una falta grave, contra la organizacion estatal, ya que el sistema
economico y logistico de Estado se basaba en la redistribucion centralizada de recursos. Fallar
en la entrega era interpretado como negligencia, desobediencia o incluso sabotaje, ya que podia
afectar el abastecimiento de ayllus enteros o el cumplimiento de las 6rdenes del Inca. Por ello,
quienes incumplian con esta obligacion eran duramente castigados, ya que el buen
funcionamiento del sistema dependia del cumplimiento estricto de estas tareas logisticas,

esenciales para la cohesion del Estado.

65



Por tanto, no entregar la carga o remesa en el lugar sefialado era falta grave tanto en el
plano logistico, ético y politico. El Tahuantinsuyo se sostenia sobre un sistema centralizado de
produccion, almacenamiento y redistribucion de bienes, donde cada ayllu y cada trabajador
tenia obligaciones estrictamente reguladas. Dentro de este sistema, el cumplimiento puntual y
exacto de las entregas ya fueran de alimentos, tejidos, herramientas o metales era esencial para
el buen funcionamiento del aparato estatal.

Estas remesas servian para alimentar a los ejércitos, sostener a los funcionarios en
mision, atender emergencias por fendmenos naturales como las sequias, heladas, inundaciones,
el no entregar las remesas significaba atentar contra la manutencion de las poblaciones que no
podian producir los huérfanos, ancianos, enfermos. No entregar lo que correspondia, o hacerlo
fuera de lugar o tiempo, alteraba el equilibrio de toda esta red de reciprocidad.

También era considera falta o delito segun sea el caso, cuando el funcionario o
encargado de transportar las cargas o remesas, que habiendo recibido la responsabilidad de
llevar las cargas o paquetes-remesas a un determinado destino, estos debian de llegar a su
destino en las mismas cantidades que fueron entregados en el lugar de partida, ademas estas
no debian ser abandonados en cualquier lugar o por cualquier motivo, siempre debian de dar
estricto cumplimiento por su caracter estatal o comunitario, su incumplimiento era sancionado
de acuerdo a la gravedad y cantidad e importancia de las cargas o remesas con penas y castigos
como los de azotes hasta la pena capital si estos eran reincidentes o mal intencionados.

Cobo (1956) refiere:

Cuando algiin indio de los que servia a los tambos no entregaba a su duefio la carga que llevaba,

la pagaba el pueblo de donde era tal indio, porque estaba a su cargo el servicio de aquel tambo,

y el indio era castigado. (pp. 270-271)

También Santillan (1563) “Que el huir con la carga que se les confido o dejarla

abandonada o llegar esta disminuida, era materia de sancion” (p. 39).

4.3. DELITOS CONTRA LA ADMINISTRACION DE JUSTICIA

En el Tahuantinsuyo, los delitos contra la administraciéon de justicia inca, eran
considerados muy graves y su sancidn era centralizado, autoritario y considerado sagrado, ya
que estaba ligado a la figura del Inca, quien era visto como un ser divino. Por ello, atentar
contra la justicia no solo era una falta civil o moral, sino también un acto de traicion al orden
sagrado del Estado, como falsear juicios, aceptar sobornos o manipular decisiones judiciales,
eran considerados criminales gravisimos porque socavaban el principio de reciprocidad y

equidad que regia la vida comunitaria del ayllu. El castigo para los jueces o funcionarios que

66



cometian injusticias solia ser severo, muchas veces se castigaba con la pena de muerte, puesto
que el funcionario debia representar la voluntad del Inca y actuar con absoluta rectitud.
Corromper la justicia no solo desordenaba el orden social, sino que amenazaba la legitimidad
del Estado mismo.

La administracion de justicia en el Tahuantinsuyo debia de aplicarse como mandaba el
Derecho penal consuetudinario del Estado inca con mucha diligencia, pero siempre de modo
infalible, y de acuerdo a la gravedad del hecho. Se cuidaba el abuso o exceso en la imposicion
de penas a los justiciables, si esto ocurria también era penado con mayor severidad en contra
del funcionario que impuso la pena, al igual que aquel que encubria o dejaba de sancionar al
culpable, la administracion de justicia era objeto de fiscalizacion constante por parte del

Tucuyricuc y de ser el caso merecedor de sancidon por parte de los funcionarios y el Inca.

4.3.1. Favorecimiento en la Administracion de Justicia

En el Tahuantinsuyo, el favorecimiento en la administracion de justicia, es decir,
cuando un funcionario inclinaba un juicio en beneficio de una persona por intereses personales
o de grupo era considerado una falta extremadamente grave. Esta practica rompia con el
principio de imparcialidad y equidad que debia regir en nombre del Inca, cuyo poder se
entendia como justo, sagrado y protector del bien comun. Dado que la justicia era vista como
un instrumento para preservar el orden colectivo y la armonia del ayllu, cualquier intento de
distorsionarla mediante favoritismos no solo afectaba a las partes involucradas, sino que ponia
en riesgo la cohesion de todo el sistema social del ayllu y el Estado. Por ello, los funcionarios
que incurrian en esta conducta eran castigados con penas ejemplares, como la expulsion o la
deshonra publica y hasta con la pena de muerte.

El favorecimiento en la administracion de justicia era considerado delito, cuando el
funcionario que tenia la autoridad de impartir justicia actuara con favorecimiento a uno de los
justiciables, es mas cuando los infractores sean sus parientes o conocidos, o en algunos casos
se aprovechara del cargo en beneficio suyo, también se sancionaba a las personas que dieran
falsos testimonios para favorecer al inculpado o autor del delito.

Santillan (1563) refiere:

Los funcionarios que administran justicia, no deben parcializarse ni favorecer a los justiciables,

porque el inga cada afio enviaba a sus visitadores, para saber si los defectos eran castigados,

para ver como lo hacian los Tucuyricos y gobernadores, y estos visitadores los hacian muy bien

y con mucha fidelidad y sin soborno porque el que recibia algo y el que lo daba era muy

castigados del Inga. (p. 39)
67



4.3.2. Soborno

En el Tahuantinsuyo, el soborno era considerado un delito muy grave, especialmente si
lo cometian los funcionarios encargados de administrar justicia al recibir dadivas, objetos de
valor o favores al cumplir sus funciones amparados en el Estado. La estructura del Estado inca
se basaba en la autoridad absoluta del Inca y una organizacion centralizada que exigia
obediencia, eficiencia y lealtad. Cualquier intento de corromper ese sistema mediante
beneficios personales ilegitimos como el soborno se veia como una amenaza directa al orden
sagrado y politico del imperio.

El soborno no solo era una transgresion ética, sino un ataque a la armonia del ayllu, a
la reciprocidad y a la justicia como valor fundamental del gobierno del Inca. El funcionario
que aceptaba sobornos no solo deshonraba su cargo, sino que traicionaba al Inca y a su pueblo.

Las sanciones eran, en muchos casos, ejemplares y severas como la pena de muerte,
castigos fisicos o expulsion. El castigo también podia extenderse al entorno del infractor, ya
que la responsabilidad en el mundo andino era a veces colectiva.

De manera que el soborno en el Tahuantinsuyo no era visto simplemente como una
falta administrativa, sino como un acto de corrupcion moral y traicion al Estado. En el Estado
inca la justicia estaba intimamente ligada al poder divino del Inca, corromper un proceso o una
decision mediante el soborno equivalia a alterar el equilibrio de todo el sistema. Por ello, el
castigo era implacable, no habia espacio para la impunidad en una sociedad que valoraba la
obediencia, el servicio y la justicia como pilares del bienestar colectivo. Este enfoque riguroso
muestra como los incas entendian que la corrupcién ponia en riesgo no solo decisiones
puntuales, sino la legitimidad de todo el orden estatal.

El soborno en el Tahuantinsuyo, no fue una practica generalizada ni institucionalizada
como en algunos sistemas politicos modernos, pudo haberse presentado de forma aislada,
especialmente en los niveles mas bajos del aparato administrativo. El Estado inca contaba con
un sistema jerarquico y centralizado, con una estricta organizacion administrativa basado en el
control estatal, la reciprocidad y la redistribucion. Sin embargo, la magnitud del imperio, la
variedad de etnias y regiones que lo conformaban hacian posible que algunos funcionarios
locales abusaran de su poder para beneficio personal.

Era considerado falta grave recibir sobornos, el juez o administrador de justicia que
recibiera dadiva alguna, también segun el caso recibia castigo de acuerdo a la gravedad del

hecho a veces hasta con la pena de muerte.

68



El sistema de administracion inca no promovia ni toleraba el soborno de manera oficial,
no se puede descartar completamente su existencia en ciertos contextos, especialmente cuando
se trataba de mantener el control sobre un territorio tan vasto y diverso.

Garcilaso de la Vega (1959) refiere sobre el soborno: “los jueces que reciben a
escondidillas las dadivas de los negociantes y pleiteantes, deben ser tenidos por ladrones y

castigos con muerte, como tales” (p. 370).

4.3.3. Interceder por un Delincuente

En el sistema juridico del Tahuantinsuyo, interceder por un delincuente no era comun
y este acto si se daba carecia de legitimidad. El Derecho Penal Inca se caracterizaba por su
caracter severo, centralizado y orientado al bien colectivo antes que al interés individual. La
justicia tenia un claro propdsito ejemplar y disuasorio, enmarcado dentro de una cosmovision
de orden, reciprocidad, lealtad y obediencia a la autoridad imperial consideradas pilares
fundamentales.

A diferencia de los sistemas juridicos modernos, donde el derecho a la defensa es un
principio basico, en el Tahuantinsuyo las decisiones judiciales recaian en autoridades estatales
designadas, como los Curacas o el Tucuyricoc, cuyas funciones incluian la vigilancia del
cumplimiento estricto de las normas. La ley era inflexible y no contemplaba mecanismos de
negociacion, atenuantes o indultos por influencia o peticion externa.

Por tanto, interceder por un delincuente podia interpretarse como un intento de
obstruccion a la justicia o de encubrimiento, lo cual atentaba directamente contra la autoridad
del Estado y su principio de equidad. En algunos casos, el intercesor podia ser sancionado con
la misma severidad que el infractor, ya que se le atribuia complicidad o intento de subversion
del orden legal.

Desde la concepcion juridica inca, la intercesion por un delincuente no solo era ineficaz,
sino que constituia una falta o delito grave que atentaba los intereses del Estado y podia ser
sancionado como una infraccidon grave o muy grave. La justicia en el Tahuantinsuyo no admitia
privilegios ni influencias personales, y se basaba en el cumplimiento estricto de las normas
como garantia del equilibrio y la unidad del imperio.

Murua (1946) refiere lo siguiente:

Cuando algin grande o principal iba a rogar por algin delincuente, por el mismo caso lo

mandaban matar, porque decian que, pues venian a rogar, que estaba manifestando su culpa, y

69



que cuando no tuviese culpa el delincuente, la propia justicia seria en su favor y la guardaria

justicia. (p. 261)

4.3.4. Mentir como Testigo

En el Tahuantinsuyo, el sistema de justicia era integral, severo y profundamente ligado
al principio de legalidad y al orden colectivo. La verdad era un valor esencial no solo moral,
sino también juridico, ya que la estabilidad del imperio dependia de la confianza en las
instituciones y en el cumplimiento estricto de las normas.

Mentir como testigo en un proceso judicial era considerado una falta muy grave, pues
atentaba directamente contra la administracion de justicia, ponia en riesgo la correcta
aplicacion de las sanciones y podia derivar en la condena de inocentes o la impunidad de
culpables. En el Derecho Penal Inca, el que contaba con procedimientos probatorios complejos
como los actuales, el testimonio tenia un peso significativo en las decisiones judiciales. Por
ello, la falsedad testimonial no solo era una traicion a la autoridad del Estado, sino también una
amenaza a la armonia social.

Desde una perspectiva juridica contemporanea, mentir como testigo podia ser
calificado como un delito de falsedad o incluso de complicidad con el crimen investigado. La
sancion solia ser proporcional al dafio causado por la mentira, si como resultado del falso
testimonio una persona era injustamente castigado, el mentiroso podia recibir una pena
equivalente a la que habia provocado y a veces hasta la pena de muerte.

La severidad con la que se sancionaba esta conducta reflejaba el caracter ejemplar del
derecho inca y su funcion preventiva. La justicia no solo castigaba el delito, sino que también
protegia la integridad del proceso judicial, reforzando asi la autoridad del Inca y la confianza
en las decisiones del Estado.

Mentir como testigo en el Tahuantinsuyo era una grave transgresion juridica y moral,
sancionada con firmeza por su intencionalidad de corromper el sistema judicial y socavar el
principio de justicia que se sostenia en el Tahuantinsuyo.

Garcilaso de la Vega (1959) refiere lo siguiente:

El testigo no osava mentir, porque ademas de ser aquella gente timidissima y muy religiosa en

su idolatria, sabia que le habian de averiguar su mentira y castigarle rigurosamente que muchas

veces era con muerte, si el caso era grave no tanto por el dafio que habia hecho con su dicho

como por a ver mentido al Inca y quebrantado su real mandato, que les mandaba que no

mintiesen. (p. 65)

70



4.4. DELITOS QUE LESIONAN BIENES JURIDICOS PRIVADOS

En el Tahuantinsuyo, los delitos que lesionaban bienes juridicos privados como la vida,
el cuerpo y la salud de las personas, asi como también el robo, la usurpacion o el dafio a la
propiedad ajena eran considerados actos graves, ya que afectaban la armonia interna del ayllu,
el equilibrio del Estado.

El sistema juridico inca, se basaba en una estructura altamente organizada y jerarquica,
no permitia la impunidad en este tipo de delitos. La comision de un delito contra los bienes de
un individuo era vista como una amenaza al principio de reciprocidad y a la confianza mutua
entre los miembros del ayllu. Por ello, la sancion no solo buscaba reparar el dafio, sino también
restaurar el orden social y moral alterado, dependiendo de la gravedad del caso, las penas
podian ir desde la restitucion del bien o su equivalente, hasta castigos fisicos o la pena de
muerte en casos reincidentes o de alto perjuicio. El principio fundamental en el ayllu era la
seguridad y estabilidad, la cual estaba por encima de cualquier interés particular, pero esto no
implicaba la negacion de los derechos individuales dentro de los marcos reconocidos por la
autoridad del soberano Inca.

El Derecho Penal Inca protegia los bienes juridicos privados en la medida en que su
vulneracion alteraba el equilibrio social. La justicia actuaba no solo como mecanismo de

correccion, sino como via para preservar la cohesion del ayllu y la autoridad del Estado.

4.4.1. Delitos contra la Vida, el Cuerpo y la Salud

En el Tahuantinsuyo, los delitos contra la vida, el cuerpo y la salud como el homicidio,
las lesiones fisicas, el abandono o maltrato eran considerados atentados gravisimos no solo
contra la persona afectada, sino también contra el orden social y politico del Estado. La vida
humana era valorada como parte del equilibrio colectivo, por lo tanto, cualquier agresion que
afectara la integridad fisica de un miembro de la sociedad era vista como una amenaza directa
al bienestar del ayllu y al principio de convivencia que regia la vida social.

Dentro de esta figura delictiva se penaba todas las modalidades de homicidio, lesiones
y dafios que se podian causar al cuerpo, la vida o la salud de las personas.

Los delitos contra la vida, el cuerpo y la salud en el Tahuantinsuyo eran tratados con extrema
severidad, porque afectaban no solo a la victima directa, sino a la estructura econdmica y social
del Estado. El sistema de justicia inca actuaba con celeridad y ejemplaridad, priorizando el bien

comun y la autoridad del Estado por encima de cualquier consideracion individual.

71



4.4.2. Homicidio

En el ordenamiento juridico del Tahuantinsuyo, el homicidio era considerado uno de
los delitos mas graves, no solo por la pérdida de una vida humana, sino por las consecuencias
que ello implicaba para la estructura social y productiva del Tahuantinsuyo. La vida no se
concebia Unicamente como un bien individual, sino como un recurso esencial para el
funcionamiento del ayllu y del Estado. En consecuencia, el homicidio era interpretado como
una agresion directa contra el orden colectivo y la voluntad del Inca, maxima autoridad politica
y espiritual.

Desde un punto de vista juridico, el homicidio independientemente de su motivacion
era castigado con la pena de muerte. El Derecho Penal Inca no distinguia, como lo hace el
Derecho Penal Moderno, entre homicidio doloso, culposo, por emocion violenta o con
atenuantes. La norma era de caracter objetivo y se centraba en el resultado del acto mas que en
la intenciéon del autor. Esta rigidez normativa respondia a la necesidad de preservar la
estabilidad social en un imperio tan extenso y diverso, donde el castigo ejemplar tenia una
funcioén disuasiva y disciplinaria.

Asimismo, el castigo por homicidio no solo buscaba sancionar al infractor, sino también
restaurar el equilibrio social. En muchos casos, la pena no se limitaba a la ejecucion del
culpable, sino que podia incluir la reparacion a la comunidad afectada, especialmente si la
victima ocupaba un rol importante dentro del sistema laboral o religioso.

Es importante destacar que, en el Tahuantinsuyo, el sistema juridico estaba intimamente
ligado a la moral colectiva y al control estatal. No existia un derecho de defensa individual
como tal, y el juicio era llevado a cabo por autoridades locales los Curacas, Tucuyricuc
considerados también como inspectores imperiales, quienes actuaban en nombre del Inca, el
proceso era breve, y las decisiones se ejecutaban con rapidez y severidad.

El homicidio para los incas era un delito de maxima gravedad, castigado con la pena
capital y sin distincion de circunstancias atenuantes, en coherencia con un sistema juridico que
priorizaba el orden social, la funcion colectiva de la vida humana y la autoridad absoluta del
Estado.

El homicidio se castigaba con la pena de muerte al igual que otros delitos como incesto,
violaciones, sodomia, adulterio, deshonestidad con las mujeres y otros. La pena tenia
excepciones en su aplicacion de la ley para los estratos sociales altos para quienes la pena se
modificaba y para el pueblo (hatun runas y mitimaes) el soberano y su corte aplicaban la ley

del talion.

72



Para la aplicacion de la pena, la gravedad del homicidio se media en primer lugar, por
la condicion de la victima, y en segundo lugar por el movil o accion que lo produjo.

Valera (1953) refiere sobre el homicidio lo siguiente:

Quien mata a su padre o madre, que muera y sea hecho cuartos; lo mismo que si matara a sus

abuelos o hijos; quien matare algin nifio o nifia, que muera despefiado o apedreado; quien

matare a mano a su sefior, que muera cuarteado; quien mata a otro particular del pueblo, que

muera ahorcado. También manifiesta que si el homicidio de algin ministro del rey

conociéndose que era tal o un ministro de los dioses o a alguna virgen aclla se penaba con el

arrastramiento y asaeteado y degradacion de los hijos. (p. 52)

Herrera (1730) también refiere acerca del homicidio que:

Cuando el homicidio era por robo, se mataba al autor después de atormentarlo. También el que

mataba con hechizo, tenia pena de muerte, i hacia se este castigo publicamente, haciendo

llamamiento de gente para que lo viesen, asi mismo mandaba el Inga matar toda la gente de la

casa i familia de tal hechicero o hechicera, porque sabian que todos los de la casa de tal

hechicero o hechicera sabian aquel oficio, por otro lado, el cacique que mataba a un indio

comun le castigaban publicamente con piedra en la espalda, que como hemos dicho era castigo

afrentoso, y si reincidia lo penaban con la muerte. (pp. 294-295)

4.4.3. El1 Aborto

Desde una perspectiva juridica el aborto en el Tahuantinsuyo, era considerada como la
interrupcion deliberada del embarazo, aunque no aparece de forma explicita en las cronistas o
las referencias indirectas en la legislacion consuetudinaria andina. Sin embargo, a partir del
sistema de valores, la organizacion social y las normas de control estatal del Estado inca, es
posible inferir como pudo haber sido tratado este acto dentro de su marco legal y cultural.

En ese contexto, la vida humana, desde su gestacion, era valorada como un recurso del
Estado, ya que aseguraba la continuidad de la fuerza laboral y la permanencia del orden social.

El aborto era penado con la pena de muerte, horca o apedreamiento segiin fuese el caso,
porque se atentaba contra el orden familiar y contra el Estado que perdia un futuro tributario.

Para la aplicacion de la pena los juzgadores debian tener presente ciertos lineamientos
en funcion a la persona que comete el delito y la persona quien induce a la comision del delito,
"Quien fuera causa de que alguna mujer prefiada de tres meses para arriba muera o malpare,
dandole hierbas y golpes o, de cualquier manera, que muera ahorcado o apedreado” (Valera,

1953, p. 54).

73



Cobo (1956) refiere: “La mujer prefiada que tomaba bebedizos para matar la criatura,
tenia pena de muerte; y el mismo castigo se hacia en quien le daba los bebedizos o le hacia
abortar maliciosamente, dandole golpes u otro mal tratamiento” (p. 269).

Herrera (1730) también indica: “La mujer prefiada, que tomaba alguna cosa para mover,
tenia pena de muerte, 1 la persona que le dio algiin bebedizo o remedio para que moviese, o la

hiciese mover de malicia, dandole golpes, tenia la misma pena” (p. 295).

4.5. DELITOS CONTRA LA SOCIEDAD

El sistema juridico del Tahuantinsuyo se basaba en principios profundamente
colectivos, donde la estabilidad del ayllu y la autoridad del Inca eran fundamentales. En este
marco, los delitos contra la sociedad eran considerados delitos graves, ya que atentaban no solo
contra individuos, sino contra el equilibrio general del Estado, la moral colectiva y la estructura
politica estatal centralizada.

Los delitos contra la sociedad, incluian actos como la traicion, el sabotaje a las

infraestructuras estatales caminos o depdsitos (qolqas), la rebelion contra la autoridad imperial,
o el incumplimiento de los deberes colectivos.
Estos delitos eran considerados los més graves, pues debilitaban la cohesion del estado y
desafiaban la figura sagrada del Inca. Las sanciones eran ejemplares, desde la ejecucion publica
hasta la confiscacion de bienes y castigos a todo el grupo familiar o comunitario del infractor,
en casos de conspiracion o sedicion.

El Derecho Penal Inca no promovia la reinsercion social del infractor, sino que
priorizaba la reparacion del dafio y la preservacion del orden imperial. La justicia era rapida,
severa y ejecutada por funcionarios locales o inspectores estatales, sin procedimientos
judiciales como los entendemos hoy. No existia el derecho a la defensa personal; el juicio era
inquisitivo y vertical.

Los delitos contra la sociedad en el Tahuantinsuyo eran sancionados con dureza debido
a su impacto directo en la estructura social, econdémica y politica del Estado. La justicia inca
respondia a una légica colectiva, donde el bien comun prevalecia sobre el derecho individual,
y el castigo tenia una funcion ejemplarizante orientada a mantener el orden y la obediencia
dentro del vasto territorio.

Los delitos contemplados en este rubro se castigaban de acuerdo a la intencion y la
crueldad, indudablemente el derecho se desarrolla partiendo de la intension privada y solo

gradualmente asume un caracter publico.

74



Los actos mas recurrentes considerados como delictuosos eran la alcahueteria,

calumnia y hechiceria.

4.5.1. Alcahueteria

La alcahueteria en tiempos del Tahuantinsuyo se consideraba delito, la pena que daban
a los alcahuetes por fomentar la comision de infidelidad de los varones y las mujeres, era
considerado como un oficio ruin, la mujer o el varén era sacado a la plaza o espacio publico,
delante de todos los integrantes del ayllu, les quemaban los cabellos con fuego hasta que se le
calentase la cabeza, y producto de ello los cabellos se mostraban chamuscados luego de ello
eran liberados, y si era reincidente y no habia escarmentado o no sentia vergiienza, se le
aplicaba la pena capital. La alcahueteria iba en contra de la sociedad la cual era altamente
organizada y jerarquizada, con normas estrictas en torno al comportamiento sexual, las uniones
matrimoniales y el rol de las mujeres.

Herrera (1730) refiere acerca de la alcahueteria lo siguiente: “le daban tormentos
publicamente, habiendo junta de gente, 1 si perseveraba en el vicio lo mataban” (p. 296).

Valera (1953) también refiere lo siguiente:

Quien fuese alcahuete para que se cometan estupros o incestos y en efecto se hubiesen

cometido, que muera por ellos ahorcado y quien fuere alcahuete de adulterios y se cometieren,

que este en carcel perpetua, o sea condenado a minas o a las tierras o partes de la comunidad.

(p. 54)

4.5.2. Calumnia

La calumnia en el Tahuantinsuyo, como en muchas sociedades antiguas, era
considerada una falta grave tanto a nivel moral como social. El Imperio inca se regia por un
fuerte codigo ético basado en tres principios fundamentales: Ama sua - no robes, Ama llulla-
no mientas, Ama quella -no seas ocioso. La calumnia, al ser una forma de mentira que buscaba
dafar la reputacion de otros, violaba directamente el principio fundamental del Ama llulla.

Los incas valoraban la armonia y el orden social, por lo que las acciones que generaban
discordia, como la calumnia, eran severamente sancionadas. Se sabe que quienes promovian
conflictos internos, desinformacién o acusaciones falsas podian ser castigados con penas que
iban desde el trabajo forzado hasta la muerte, dependiendo de la gravedad del dafio causado.

En este contexto, la calumnia no era visto solo como un acto individual reprobable, sino

como una amenaza al equilibrio social-colectivo y al buen funcionamiento del Estado inca.

75



De Mendieta (1870) refiere que:

La persona sea varon o mujer que calumniara sin pruebas a un varéon o mujer en publico y de
caracter grave que atente contra su honor y buena imagen de una mujer o un varén, ante el

ayllu, cometia delito de calumnia y se castigaban con la muerte. (p. 137)

4.5.3. Hechiceria

La hechiceria en el Tahuantinsuyo ocupaba un lugar complejo dentro de la estructura
social y religiosa inca. Aunque en el Estado inca estaba fuertemente regido por una
cosmovision oficial centrada en el culto al Sol (Inti), la Pachamama, las huacas y otras deidades
andinas, coexistian practicas magicas y rituales que hoy podriamos asociar con la hechiceria.

En el Tahuantinsuyo, estas practicas se consideraban transgresoras del orden religioso
aceptado, cuando se realizaban con fines dafiinos como provocar enfermedades, la infertilidad
o la muerte, por lo que eran perseguidas y castigadas severamente por las autoridades, pues se
consideraban actos de brujeria que atentaban contra la armonia social y cosmica.

De Mendieta (1870) refiere:

El varén o mujer que practicaba alguna hechiceria en contra de un varén o mujer cometia el

delito de hechiceria y eran castigados de acuerdo a la gravedad de sus actos, con castigos de

tormento, destierro y si a consecuencia de la hechiceria algiin Ayllu, pueblo o ciudad era victima

de una calamidad publica la pena que se le aplicaba era la de muerte. (p. 139)

Bartolomé de las casas (1948) también indica sobre la hechiceria:

A los hechiceros y brujos, y que e las mujeres causaba esterilidad o ligaban los maridos, que no
pudiesen a sus mujeres llegar, o que con hechizos mataban, cosas que muchas veces se usaban
entre ellos por algunas personas malas, que debian tener hecho pacto con el diablo,

crudelisimamente las mataban. (p. 134)

4.6. DELITOS CONTRA EL PATRIMONIO

En el Tahuantinsuyo, los delitos contra el patrimonio no solo eran considerados de
caracter individual, sino atentados contra el orden colectivo, dado que la economia inca
guardaba estrecha relacion con el patrimonio y se sustentaba sobre principios de propiedad
comunal, reciprocidad y redistribucion. A nivel juridico, esto implica una concepcion del bien
juridico protegido distinta a la del derecho penal moderno. Mientras que en el derecho

contemporaneo el patrimonio suele entenderse desde una perspectiva individual y privada, en

76



el contexto inca el bien juridico tutelado era eminentemente colectivo y el patrimonio era del
ayllu y estatal.

Las conductas ilicitas relacionadas con la apropiacion o destruccion de bienes publicos
como el robo de productos almacenados en las qolqgas o el dafio a infraestructura agricola y vial
eran facilmente identificadas y sancionadas.

La culpabilidad a los autores del hecho delictuoso, en el Derecho Penal Inca no los
distinguia si la comision del hecho fue dolo o culpa de manera técnica, pero se valoraban la
intencion y el perjuicio causado al ayllu. Las sanciones eran eminentemente ejemplificadoras
y estaban orientadas a preservar el equilibrio y la armonia social mas que a reinsertar al
infractor. El castigo podia incluir trabajos forzados, mutilaciones o incluso la pena de muerte.

En la aplicacioén del Derecho Penal Inca, el enfoque juridico respondia a una légica
penal y autoritario, en el cual la proteccion del Estado y del ayllu era prioritario frente al
derecho del individuo.

Es de advertir desde inmemoriales de las civilizaciones en el mundo se daban la
pluralidad de modalidades delictivas contra el patrimonio el cual ha dado lugar a las
civilizaciones, estados o culturas, ayllus a establecer criterios de clasificacion de estos delitos.
Por ejemplo, tradicionalmente se ha tomado en cuenta el objeto sobre el cual recae la accion
delictiva, delitos contra bienes muebles (robo), bienes inmuebles, el patrimonio; pero también
ha servido para alinearlos a la naturaleza del medio empleado para la ejecucion del delito
(violencia, extorsion, abuso de confianza, apropiacion ilicita, delitos realizados mediante
destreza y sustraccion como el hurto).

Si el ladron obrd con malicia era castigado, pero si obr6 por necesidad no se imponian penas

severas solo cuando se apropiaron cosas de la realeza.

4.6.1. Hurto

En la aplicacion del Derecho Penal del Tahuantinsuyo, el hurto constituia una de las
infracciones severamente sancionadas por su naturaleza delictiva que atenta contra la estructura
colectivista del Tahuantinsuyo. A diferencia de los sistemas juridicos contemporaneos, donde
el hurto se configura como la sustraccion ilegitima de bienes ajenos con animo de lucro, en el
Derecho Penal Inca el concepto se extendia a cualquier apropiacion indebida de bienes del
Estado o del ayllu, sin importar su valor.

Desde una perspectiva juridica penal, el bien juridico protegido en este caso es el

patrimonio del ayllu y del Estado teniendo en cuenta que la economia del Tahuantinsuyo estaba

77



regulada por una estricta organizacion redistributiva, donde el Inca era considerado como el
administrador supremo de todos los bienes, y la produccion era almacenada y distribuida segiin
las necesidades colectivas. Por tanto, el hurto afectaba directamente el equilibrio social y
econdémico del ayllu, mas que a una persona en particular.

Las penas aplicadas eran rigurosas, como castigos corporales, trabajos forzados,
destierro o incluso la pena de muerte, teniéndose en cuenta la gravedad del dafio causado y del
rol del infractor dentro de la estructura social. Estas sanciones se orientaban mas a la prevencion
y disuasion que a la rehabilitacion.

El sistema penal inca dentro de su estructura teocratica y colectivista, desde un enfoque
dogmatico se aleja de los principios liberales que rigen el derecho penal actual, como son los
principios de legalidad, culpabilidad y proporcionalidad, el castigo por hurto cumplia una
funcién esencial de preservar la armonia, garantizar la distribucion equitativa de los recursos y
proteger la autoridad Inca.

El hurto en el Tahuantinsuyo fue considerado como un delito contra el orden publico y
econdémico, no solo contra el patrimonio. Su represion severa respondia a una légica de control
social propia de un Estado altamente centralizado, donde la subsistencia y la estabilidad del
ayllu estaban por encima de los derechos individuales.

El hurto desde tiempos en que se formaron las primeras civilizaciones en el mundo se
puso de manifiesto en sus diferentes modalidades (hurto famélico, rural, doméstico y otras
modalidades propias de las sociedades) como consecuencia de sus necesidades, usualmente las
personas cometian sobre determinados bienes como ganados, productos agricolas separandolos
del suelo como son tubérculos, granos, frutas y otros, algunas veces también hurtaban
herramientas de trabajo, acto en que se apoderaban de cosas muebles ajenas, sin ejercer
violencia o intimidacion en las personas o propietarios de las cosas motivo de hurto.

Valera (1953) indica:

Quien Hurtase cosa de comer o vestir, o plata u oro, sea examinado si hurto forzado a la

necesidad y pobreza y si se hallare que si, no sea el tal ladron lo que hubiere menester de ropa

y comida y tierras, y casa con apercibimiento que si en adelante hurtase que ha de morir. Si se

averiguase que hurto cantidad y valor de achipallas y donde adelante, por necesidad sino de

vicio o por ser haragan y ocioso, que muera ahorcado y si fuese hijo de sefior, muera degollado.

(p. 54)

Los que cometen hurto famélico, eran aquellas personas que hurtaban cosas de comer
o de vestir, estos actos cuando eran advertidos en circunstancias de necesidad y que dicha

accion era para evitar la muerte de sus descendientes, eran examinados por el juzgador, si el

78



individuo hurto forzado efectivamente por su necesidad y pobreza, y ello se demostrara que el
acto de hurto fue por necesidad, la autoridad judicial anteponia por ante todas las penas a
imponer al sujeto infractor, que el Estado protege la vida de sus habitantes y ello serd un punto
de quiebre para imponer la pena o castigo, pero si se demostrard que el infractor cometiera el
acto fingiendo hallarse en necesidad o pobreza para favorecer a terceros, se le juzgaba por
delito muy grave y sujeto a la aplicacion de la pena de muerte.

Herrera (1730) refiere:

El tomar agua de las acequias destinadas a otras heredades para regar la suyas era considerado

como hurto aplicandose arbitrariamente una pena, también sefala que cuando el que estaba al

servicio de un tambo hurtaba algo a los que pasaban por él, se castigaba al cacique por el
descuido que habia tenido y este a su vez a los culpables lo propio que, si se sustraia madera de
monte ageno, la pena era arbitraria, debiendo restituirse, la madera que se habia hurtado. (pp.

296-297)

Tambien se debe tener en cuenta que bajo la modalidad del hurto que atentaba contra
los bienes del Estado, la religion, los infractores eran castigados con la pena de muerte.
Garcilaso de la Vega (1959) subraya la severidad del castigo por estos delitos, refiriendo que:

El individuo o los individuos que hurtaran de bienes pertenecientes al Sol, al Inca o destinado

a los depositos reales, seran castigados con la pena capital, aunque el hurto fuera minimo de

igual modo, el hurtar objetos de los templos, por pequeiio que fuese, era castigado con la pena

capital. (p. 90)

4.6.2. Robo

En el Derecho Penal Inca, el robo era considerado uno de los delitos graves, no solo por
el acto en si, sino por su impacto sobre el equilibrio econémico, social y moral del
Tahuantinsuyo. A diferencia del hurto, que implicaba una sustraccion clandestina, el robo al
en el Derecho Penal Moderno implicaba violencia, fuerza o intimidacién para despojar a
alguien de un bien. Esta diferencia, aunque no codificada de forma escrita, era reconocida en
la practica y merecia castigos severos.

Seglin la perspectiva juridica inca, el bien juridico protegido era el patrimonio
colectivo, ya que en el sistema socioecondémico inca la mayoria de los bienes, tierras, animales,
alimentos pertenecian al ayllu o al Estado. Por tanto, el robo era una afrenta no solo contra una
persona, sino contra toda la estructura social del Tahuantinsuyo, afectando la redistribucion

equitativa de los recursos y la autoridad del Inca como protector y administrador de esos bienes.

79



El robo, especialmente si iba acompanado de violencia o causaba dafio fisico a otro
miembro del ayllu, era castigado con penas extremadamente severas, desde la amputacion de
los miembros superiores, hasta la ejecucion publica. Estas sanciones no solo buscaban restituir
el dafio, sino también cumplir una funcién ejemplarizante y disuasoria, en linea con el caracter
preventivo del Derecho Penal Inca.

El Derecho Penal Inca no considera principios como la culpabilidad, la imputabilidad
o la proporcionalidad para castigar el delito de robo, tal como se actia en los procesos por robo
en la justicia penal contemporanea. La justicia inca por tal delito castigaba de manera ejemplar
por el nivel de deslealtad hacia el Inca, el Estado y el ayllu. La gravedad del robo no se media
solo por el objeto sustraido, sino por el contexto, robar bienes estatales, herramientas de trabajo
colectivo o alimentos almacenados en épocas de escasez era visto como una amenaza directa
al Tahuantinsuyo.

Cobo (1956) refiere:

El que mataba a otro por robarle, tenia pena de muerte, y antes de ejecutarla, era atormentado
en la carcel para mayor pena, y después de atormentado, lo mataban. Asi mismo el que robaba
por vicio, ademas de que pagaba el robo, era sujeto a castigo de acuerdo a la cuantia del robo
siendo atormentado en las carceles, desterrado a los andes, hasta ser sujeto a la pena capital.

(pp. 268-270)

4.6.3. Dainos

El Derecho Penal Inca consideraba al dafio como un delito mayor que afecta al ayllu y
Estado, teniéndose en cuenta, que desde tiempos antiguos la civilizacion humana se iba
consolidandose con la formacion de pueblos y ciudades prosperas, las mismas que eran objeto
de atentados o dafios en su organizacion, sus infraestructuras fisicas y la poblacion misma por
parte de sus contrarios u adversarios, quienes atentaban y vulneraban el patrimonio, la
infraestructura fisica y la propia vida de los integrantes de la civilizacion, ciudad o estado, por
diferentes factores sean estos politicos, econdmicos, sociales y sobre todo personales.

En el Tahuantinsuyo, los actos que hoy considerariamos como dafios, es decir, la
destruccion, deterioro o inutilizacion de bienes publicos o del ayllu eran considerados delitos
de alta gravedad por su impacto directo en el orden econémico, politico, social y simbdlico del
Estado. Desde una perspectiva juridica, el delito de dafio atentaba contra el bien juridico
colectivo por excelencia, los bienes del Estado y del ayllu, pilares fundamentales de la vida

economica y social del Tahuantinsuyo.

80



El Derecho Penal Inca, no contaba con un codigo escrito, pero si con una forma de
castigar las faltas y delitos bajo los alcances del derecho consuetudinario fuertemente arraigado
en la costumbre de manera oral, controlado y ejecutado por autoridades locales como los
Curacas y estos bajo la supervision del Tucuyricoc. En este contexto, los dafios materiales
como la destruccion de canales de riego, terrazas o andenes de cultivo, depositos de alimentos
golgas, la red de caminos ghapaq fian eran actos ilicitos que implicaban una amenaza directa a
la seguridad alimentaria, el trabajo colectivo y el dominio inca sobre el territorio, estos actos
eran penalizados con severidad. Las sanciones incluian trabajos forzados, reparacion del dafo
causado, mutilaciones e incluso la pena de muerte, dependiendo del nivel de perjuicio
ocasionado. El castigo tenia una funcion esencialmente represiva y simbolica, orientada a
restaurar el equilibrio social y reafirmar la autoridad del Estado.

Los pueblos del Tahuantinsuyo, no fueron ajenos a la perpetracion de dafios en su
infraestructura fisica, patrimonial y personal-salud, por parte de los pueblos contrarios a los
pueblos dominantes, quienes por razones ideoldgicas, personales e interés de grupo atentaban
a los intereses materiales e inmateriales causandoles dafios econdémicos y personales, no todos
los pueblos sometidos por los diferentes gobernantes del Estado inca estuvieron conformes,
por el contrario estos generaban acciones en contra del patrimonio fisico de los pueblos
dominantes en sus cultivos, zonas de pastoreo causandoles incendios, bloqueando la red vial
(caminos), destruyendo puentes, sistema de regadio (canales-acequias), como también lo
propio causaban dafios a las personas en su integridad fisica o salud practicando brujerias y
hechicerias contra las personas sin importar su condicion social, politica y econdmica.

Herrera (1730) refiere:

El que por su causa se quemaba alguna casa, tenia pena de restituir el dafio con sus bienes. El

que quitaba mojones o se entraba en la tierra ajena le daban por la primera vez, castigo de

piedra, que era afrentoso; y por la segunda tenia pena de muerte. Asimismo, el que

maliciosamente quemaba alglin puente, tenia pena de muerte, la cual se ejecutaba con rigor. (p.

296)

De igual manera se protegia el medio ambiente especialmente la flora y fauna, estaba
prohibido talar arboles sin permiso y autorizacioén del soberano Inca quien a su vez disponia a
las autoridades locales como el Curaca, el Tucuyricoc hacer cumplir las 6rdenes vertidas por
este con la finalidad de proteger el medio ambiente. Herrera (1730) sefiala: “El que cazaba sin
licencia en alglin Coto, le daban por pena piedra en las espaldas, que era castigo afrentoso, i

tormentos” (p. 296).

81



4.7. DELITOS CONTRA LA LIBERTAD SEXUAL

En el Tahuantinsuyo, los delitos contra la libertad sexual eran percibidos no tanto desde
la perspectiva individualista y de autodeterminacion personal que rige en el Derecho Penal
Moderno, sino como transgresiones al orden moral, social y politico establecido por el Estado
inca. El cuerpo y la sexualidad estaban fuertemente regulados por normas consuetudinarias,
cuya funcidn era preservar la pureza social, la estructura jerarquica del Tahuantinsuyo y el
control sobre la reproduccion dentro del ayllu.

Desde un punto de vista juridico, las conductas que hoy serian catalogadas como delitos
de violacién, abuso o seduccidon eran severamente castigadas, especialmente si afectaban a
virgenes del Acllahuasi, mujeres dedicadas al culto al Sol o al servicio del Inca. En esos casos,
se consideraba un delito contra el Estado y lo sagrado, por lo que la pena podia ser la de muerte,
tanto para el agresor como para la victima, bajo el argumento de que se habia mancillado lo
que pertenecia a lo divino o al Inca.

El Derecho inca priorizaba la funcion social de la sexualidad especialmente su papel en
la reproduccion y la organizacion de linajes por encima de la autonomia del individuo.

Los delitos contra la libertad sexual en el Tahuantinsuyo no se entendian como una
agresion a la dignidad o voluntad de la victima, sino como una ruptura grave del orden
establecido. Las sanciones, muchas veces desproporcionadas desde una perspectiva moderna,
respondian a una logica de proteccion del poder politico, la religion y la estabilidad colectiva.
Analizado estos delitos nos permite comprender como la sexualidad fue instrumentalizada por
el Estado inca como una herramienta de control social y politico.

Desde el gobierno de Pachacttec eran castigadas las infracciones y los delitos que se
cometian en agravio de las regulaciones sexuales inspiradas en ideas religiosas, con el
propodsito de mantener la organizacion familiar y la pureza de las costumbres. La virginidad de
la mujer era considerada en gran estima y en este estado se exigia a las virgenes del sol, porque
eran destinadas al servicio del dios Sol. Todo atentado contra las virgenes del Sol o las
relaciones amorosas consentidas por estas, eran castigadas con la pena de muerte.

Garcilaso de la Vega (1959) afirma que:

Los porteros no podian pasar de la segunda puerta del recinto, so pena de la vida, aunque se lo

mandasen alla dentro, ni nadie lo podia mandar, so la misma pena. Asi mismo la monja que

delinquiese contra su virginidad habia ley que la enterrasen viva, y al complice mandavan
ahorcar. Y porque les parecia (y assi lo afirmaban ellos) que era poco castigo matar un hombre

solo por delito tan grave como era atreverse a violar una mujer dedicada al Sol, su Dios y padre

de sus Reyes, mandaba la ley matar con el delincuente su mujer e hijos y criados, y también sus

82



parientes y todos los vecinos y moradores de su pueblo y todos sus ganados, sin quedar
mamante ni piante como dicen. Derribaban el pueblo y lo sembraban de piedra; y como patria
y madre que tan mal hijo habia parido y criado quedaba desierta y asolada, y el sitio maldito y

descomulgado, para que nadie lo hallase. (pp. 186-189)

4.7.1. Adulterio

En el Tahuantinsuyo, el adulterio era considerado un delito grave, especialmente por la
vision moral, social y politica que los incas tenian sobre la familia y el orden comunitario. La
sociedad inca valoraba profundamente la fidelidad conyugal, ya que el matrimonio no solo era
una unién personal, sino también un compromiso comunitario y econémico regulado por el
Estado.

El adulterio era castigado con severidad, y las penas podian incluir la muerte,
especialmente si el delito involucraba a mujeres casadas o a miembros de la nobleza. Esto se
debia a que el Tahuantinsuyo consideraba que el orden moral debia ser ejemplar, y cualquier
transgresion amenazaba la estabilidad social. En el caso de las acllas mujeres escogidas para
servir al Estado o al Sol, el adulterio era visto como una traicion sagrada, y su castigo también
era extremo.

Este enfoque punitivo refleja el control del Estado inca sobre la vida privada de sus
ciudadanos y la importancia de mantener la pureza del linaje, la propiedad comunal y la
jerarquia social.

El adulterio era penalizado con la pena de muerte de acuerdo a la gravedad social, por
tanto el Estado inca imponia las relaciones de pareja la monogamia, esta era de estricto
cumplimiento exclusivamente para el pueblo, mas no para los integrantes de la nobleza,
Curacas y sefiores principales, quienes practicaban abiertamente la poligamia, ostentando
concubinas recibidas por merced del Inca como agradecimiento a su fidelidad, debido a que en
el Estado inca, tener la mayor cantidad de mujeres significaba entre las elites locales y
regionales un simbolo de mayor estatus.

Vargas (1981) refiere:

que nadie podia dejar a su mujer ni tener relacion con otra bajo pena de muerte, salvo los

caciques principales a quienes les era consentido tener mas mujeres por merced del Inca. La

infraccion se castigaba con privacion de la vida. (p. 220)

83



Garcilaso de la vega (1959) tambien refiere:

Puso pena de muerte a los adulteros y a los homicidas y ladrones. Manddles que no tuviesen

mas de una mujer y que se casasen dentro en su parentela porque no se confundiesen los linajes,

y que se casasen de veinte afios arriba, porque pudiesen gobernar sus casas y trabajar en sus

haciendas. (p. 48)

Herrera (1730) lo propio refiere: “el que adulteraba con mujer ajena, le daban por pena
que fuese atormentado; y si la mujer era de persona principal lo mataban y asimismo a la mujer
adultera” (p. 295).

El Estado inca cuidaba la moral y la unidad familiar de sus habitantes, pero con ciertas
libertades para los de la realeza, nobleza, sacerdotes y funcionarios para era como una gracia
del soberano Inca por sus buenos actos en favor del Tahuantinsuyo, pero para el pueblo el
adulterio e incesto con ascendentes y descendientes se castigaban con la pena de muerte.

Acosta (1940) también refiere:

Los adulterios e incestos con ascendientes y descendientes en linea recta también eran

castigados con muerte del delincuente; pero es bien saber que no tenian por adulterio tener

muchas mujeres o mancebas, ni ellas tenian pena de muerte si las hallaba con otro, sino
solamente la que era verdadera mujer con quien contraia propiamente matrimonio, porque esta
no era mas de una, el adulterio cometido por la mujer tenia pena de muerte si la hallaban con
otro y el delincuente lo mismo; y aunque el marido perdonase, no dejaban de darle castigo, pero
no de muerte. La misma pena se aplicaba al que tenia relaciones con madre, abuelas, hijas o

nieta. Con otros parientes podia casar. También estaba prohibido casarse con hermanos. (p.

487)

4.7.2. Violacion Sexual

La violacion sexual en el Tahuantinsuyo era considerada un delito gravisimo y era
duramente castigado. El sistema legal inca, basado en una moralidad y un fuerte control social,
tenia penas severas para quienes transgredian normas sexuales, especialmente cuando se
trataba de mujeres virgenes o escogidas para funciones religiosas, como las acllas o virgenes
del Sol.

En el Tahuantinsuyo, la violacion sexual no solo era una afrenta contra la persona, sino
también contra el orden social, religioso y politico. El delito se interpretaba como una ruptura
de la armonia colectiva y, en muchos casos, una profanacion espiritual. Violar a una Aclla

podia acarrear la pena de muerte, ya que se trataba de mujeres dedicadas al culto del Sol y al

84



servicio del Inca. Esto reflejaba una vision profundamente comunitaria de la justicia, donde el
cuerpo y la sexualidad estaban entrelazados con lo sagrado y lo estatal.

El castigo ejemplar para este delito evidenciaba el rol disuasivo de la ley inca, orientada
mas a la prevencion que a la rehabilitacion. La severidad de la pena también respondia a la
necesidad de mantener el orden en un vasto Estado multiétnico y jerarquico, donde la conducta
sexual estaba regulada por normas sociales estrictas.

La fijacion de la pureza de la mujer en el Tahuantinsuyo era cuestion de Estado y la
religion, a ello se debe la negacion a la mujer de su propia eleccion de su libertad sexual a
aquellas mujeres que todavia no habian sido entregadas a los hombres de las distintas jerarquias
sociales, estaban prohibidas de tener relaciones sexuales con hombres que las pretendiesen. La
pérdida de la virginidad era castigada severamente en la mujer, no tenia ningtin valor o era casi
irrelevante si esta habia tenido relaciones sexuales seduciendo o dejandose seducir, pues
igualmente era castigada con la pena de muerte.

El delito de violacion sexual en el Tahuantinsuyo para poder entender segiin los escritos
de los cronistas que rescataron las costumbres en este aspecto, ellos aplicaron sus propios
criterios morales y religiosos. Esta vision occidentalizada y conservadora ha podido generar
errores de apreciacion, tergiversada y exagerada, ddndole un matiz pecaminoso o delictivo.

La virginidad de la mujer era considerada de gran estima y en este Estado se exigia a
las virgenes del Sol, ellas eran destinadas al culto del dios Sol, no podian consentir ningun tipo
de relaciones amorosas porque eran castigadas con la pena muerte.

Cobo (1956) refiere: “al que forzaba a mujer soltera por la primera vez le daban castigo

de piedra, y a la segunda de daban la pena de muerte” (p. 269).

4.7.3. Seduccion

En el Tahuantinsuyo, el delito de seduccion era también considerado una falta grave,
especialmente cuando se trataba de jovenes virgenes o mujeres destinadas a funciones
religiosas o estatales. A diferencia de la violacién, que implicaba violencia o coaccion, la
seduccion se entendia como el acto de convencer o engafiar a una mujer para mantener
relaciones sexuales, atentando asi contra su pureza, su honra y el control estatal sobre la moral
sexual.

La seduccion en el Tahuantinsuyo no era vista solo como una cuestion personal o
afectiva, sino como una transgresion del orden colectivo. La mujer, especialmente si era virgen

o pertenecia a un grupo especial como las Acllas, representaba un valor social y religioso,

85



seducirla a una mujer cualquiera fuere su condicion social o edad implicaba no solo
deshonrarla, sino también desafiar la autoridad del Estado y las normas morales impuestas por
la élite gobernante. En muchos casos, tanto el seductor como la seducida podian ser castigados
severamente, aunque la sanciéon era mayor para el hombre, sobre todo si la mujer no era
complice consciente del acto.

Este enfoque demuestra como el sistema juridico inca estaba profundamente
relacionado con el control de la sexualidad como mecanismo de organizacion social. La
seduccion no era una simple cuestion de relaciones privadas, sino un delito que afectaba la
estructura moral del Estado y la pureza de los linajes. En este contexto, las leyes funcionaban
como instrumentos de cohesion social, donde los comportamientos personales estaban
estrechamente vigilados por la familia, el ayllu y el Estado.

El delito de seduccidn se cometia cuando se generaban encuentros con las virgenes del
Sol, las mujeres del soberano o con menores varones o mujeres y se castigaba con la pena de
asolacion considerado como la més terrible de todos los castigos, se le privaba de la vida al
autor del delito, a sus parientes e inclusive en algunos casos a todos los habitantes del pueblo
del cual era originario, se destruian todas las propiedades, se arrancaban los arboles de tal
manera que no quedara ningln signo de su existencia y asi se anulaba la memoria del lugar de

la victima sujeto de sancion.

4.7.4. Estupro

El estupro, en el Tahuantinsuyo, se consideraba similar al delito de seduccion de una
joven mujer virgen sin el consentimiento de sus padres o del Estado, especialmente si esta
pertenecia a grupos protegidos como las Acllas o a familias nobles. En estos casos, el acto era
visto como una grave infraccion al orden moral y social, ya que comprometia el honor familiar,
la estructura jerarquica y la funcion reproductiva organizada por el Estado.

El Estado inca controlaba con rigor la vida sexual y reproductiva de sus subditos,
regulando los matrimonios, las edades para las uniones y las funciones sexuales segun la clase
social. Cualquier transgresion al acto de tener relaciones sexuales con una joven sin estar
casado con ella ni contar con aprobacion era sancionada. Las penas podian ir desde castigos
fisicos hasta la muerte, dependiendo del estatus social de los implicados y la gravedad del
delito.

El tratamiento juridico al delito de estupro en el Tahuantinsuyo se ajusta a la vision

colectivista de la justicia, donde el cuerpo de la mujer joven no era considerado solo desde su

86



autonomia, sino como parte del patrimonio social y familiar. El estupro, en ese sentido, no era
solo un atentado a la persona, sino una amenaza al equilibrio moral del Estado.

El estupro también se consideraba como delito contra la libertad sexual, en la sociedad
inca, cometia estupro la persona mayor en edad a su victima una menor de edad que, en la
mayoria de casos, esta accion va acompafiada de un aprovechamiento, argucia y engafio por
parte del adulto con el proposito de consumar el acto sexual u otro analogo del menor o la
menor utilizando la inmadurez de éste, la comision de este delito era castigado con azotes,
carcel, destierro, trabajo en minas.

Valera (1953) sefiala lo siguiente:

El estupro cometido sin rapto ni violencia cometido con doncella del pueblo era punido con

azotes, carcel, destierro, trabajo en minas, salvo que se quisiese casar que entonces se

amortiguaba la pena y quien cometiere estupro con alguna doncella consintiendo ella, que sean
azotados y trasquilados y puestos a la vergilienza, y ¢l sea desterrado y conducido a las minas,

y ella a guardar algtin templo; y si quisieren casarse, sean solamente azotados y se casen luego;

mas si él es casado y tiene hijo, que sea condenado para que con sus hijos y mujer sirvan a la

comunidad y ella a algin templo o a las acllas.(pp. 48-53).

4.7.5. Incesto

El incesto en el Tahuantinsuyo fue una figura legal compleja, porque su valoracion
dependia del contexto social y jerarquico. Mientras que para el pueblo el incesto era
estrictamente prohibido y duramente castigado, en la élite gobernante, especialmente en la
realeza, ciertas formas de incesto eran aceptadas e incluso institucionalizadas como parte del
orden politico y religioso.

En la sociedad inca, el incesto era considerado un delito gravisimo para la mayoria de
la poblacion, ya que violaba los principios de pureza de linaje, armonia familiar y organizacion
social comunitaria. Las relaciones sexuales entre parientes cercanos (hermanos) estaban
prohibidas y eran severamente sancionadas, incluso con la pena de muerte, por considerarse
una amenaza al equilibrio del ayllu.

Sin embargo, en la familia real, especialmente entre los hijos del soberano Inca, se
permitia y en ocasiones se promovia el matrimonio entre hermanos (entre el Auqui y su
hermana de sangre, la coya). Esta excepcion se basaba en la idea de mantener la pureza de la
sangre real y reforzar la legitimidad del linaje gobernante, considerado descendiente directo
del dios Sol. En este contexto, el incesto era reinterpretado como un acto sagrado, exclusivo de

la €lite, y no como una transgresion.

87



Esta dualidad demuestra como el delito del incesto en el Tahuantinsuyo no respondia
solamente a normas morales universales, sino que estaba fuertemente condicionado por
factores de clase, poder y religion. El Derecho Penal Inca, por tanto, no era homogéneo, lo que
era crimen para el pueblo podia ser deber sagrado para la realeza.

El incesto también se consideraba como delito contra la libertad sexual, en la sociedad
inca, especificamente para el pueblo el incesto era castigado por razones de orden social,
gobierno y religion, el incesto en las civilizaciones pre incas e incas era la copula entre dos
parientes cercanos, especialmente entre padre e hija, hijo-madre, hermano-hermana. En la
mayoria de las familias, ayllus también se daban relaciones sexuales incestuosas entre otros
parientes. El incesto en el Tahuantinsuyo para la poblacion en general (hatun runas y
yanaconas) era considerado como pecado y castigado bajo fundamento politico-religioso, por
tanto, los soberanos lo consideran como delito.

El incesto para la realeza Inca y la nobleza de sangre, privilegio y regional y los
funcionarios como los curacas, Tucuyricuc, algunos Sinchis el incesto era permitido por
razones de politica y religion, quienes mantenian la ideologia del poder politico y religioso en
funcidn a su linaje.

Lemlij & Millones (1991) refiere que:

Pachacutec instaura la obligacion del incesto real, como una manera de evitar las sangrientas

escaramuzas por la sucesion, llevadas a cabo tras la muerte de los anteriores Incas. Expresion

de las luchas de poder entre las Panacas, de linaje matrilineal, que pugnaban por llevar a sus
propios hijos a ponerse la mascapaycha real. De esta manera intenta ser el padre fundador de
un nuevo linaje de emperadores, que continuard con Tupac Inca Yupanqui, y luego Huayna

Capac. (p. 281)

Los cronistas espafioles del incario refieren que como un ritual incestuoso se realizaban
sacrificios humanos en el rito de la capacocha en relacion a la dindmica del incesto en los reyes
incas.

Sigmund (1913) refiere:

El incesto estaria en relacion con la dimension narcisistica de un Inca-dios que rechaza al dios

que limita el incesto. Este estado de union incestuosa le daria una sensacion de poder ilimitado.

Los nifios sacrificados serian hijos que se unen a los dioses en una fantasia de negacion de la

muerte. (p. 32)

Viveiros de Castro (1934) afirma que:

En el periodo fetichista de la humanidad, en que dominaban exclusivamente, o

preponderantemente, los instintos de la nutricion y de la reproduccion, el incesto era un acto

natural y legitimo, como lo demuestran estos hechos: en Egipto los padres desfloraban a las

88



hijas; en Persia la madre se amancebaba con los hijos y los incas del Pert se casaban con sus
hermanas. Solo cuando la evolucion mental progresé mediante el culto de los sentimientos, el

incesto se convirtié en un acto repulsivo, que producia en las conciencias indignacion y horror.

(p. 141)

Valera (1953) también refiere:

Los incestos con los tios y sobrinos, o con primas y primos en segundo grado, o afines en primer
grado, si ellas fuesen virgenes o casadas y consintientes, que sean ambos castigados con pena
de muerte de horca o apedreados; si no fuesen virgenes o casadas, que sean ambos azotados,

trasquilados y conducidos ellos a las minas, y ellas a guardar y servir los templos. (pp. 53-54)

Guaman Poma de Ayala (1993) lo propio refiere:

Ninguno se casase con hermana, ni con su madre, ni con su prima hermana, ni tia, ni sobrina,
ni parienta, ni con su comadre, so pena que serdn castigados, y le sacaran los dos ojos, y le
haréan cuartos, y le pondran en los cerros para memoria y castigo, porque solo el Inga ha de ser

casado con su hermana por ley. (p. 142)

4.7.6. Sodomia

En la estructura juridica y religiosa del Tahuantinsuyo, la sodomia entendida como
relaciones sexuales entre personas del mismo sexo, especialmente entre varones era
considerado un delito gravisimo, tanto por su carga moral como por su percepcidon como una
amenaza al orden politico, social, religioso y reproductivo. El Estado inca se sustentaba en un
modelo social profundamente funcionalista y colectivista, donde el trabajo y la reproduccion
eran pilares fundamentales. Cualquier practica que se percibiera como desviacion de estos fines
podia ser interpretada como un atentado contra el equilibrio del cosmos (Pacha) y el bienestar
del Estado.

Seglin cronicas de la colonia como lo redactado por Felipe Guaman Poma de Ayala y
Cristobal de Molina, los Incas aplicaban castigos extremadamente duros a quienes eran
hallados culpables de sodomia, incluyendo la pena de muerte. Estos castigos se basaban no
solo en razones morales, sino también en la necesidad de preservar la unidad, disciplina y
estabilidad social del Estado inca.

Es importante sefialar que, aunque los cronistas espafioles del siglo XVI relatan con
insistencia la condena inca a la sodomia, sus testimonios estin mediados por una Optica

cristiana y colonizadora, que muchas veces proyectaba sus propios valores sobre los pueblos

&9



andinos. En este sentido, algunos estudiosos actuales advierten que parte del énfasis en estos
relatos pudo haber sido instrumentalizado para justificar la conquista, presentando al
Tahuantinsuyo como una sociedad "moralmente degenerada" o necesitada de correccion
cristiana.

El tratamiento de la sodomia en el Tahuantinsuyo refleja un régimen legal que integraba
normas religiosas, sociales y politicas con gran severidad. Si bien las fuentes coloniales insisten
en la dureza de los castigos, es necesario acercarse a este tema con una mirada critica y
contextual, reconociendo tanto la cosmovision andina original como los posibles sesgos de las
cronicas coloniales.

La sodomia considerada como delito contra el orden social de las Familias y contra la
moral publica consistia en las uniones extramatrimoniales, entre la gente comun, tenia severa
condena al igual que el adulterio era sancionado rigurosamente, porque los que practicaban
mantenian contactos de contra natura entre varones, situacion que atentaba contra las buenas
costumbres de la sociedad, también era considerado como sodomia la relacion coital de un
varon con animales (zoofilia), situacion que se cometia en los pueblos del Chinchaysuyo con
mayor frecuencia y con alguna regularidad en los pueblos del Contisuyo, Antisuyo y el
Collasuyo, los capturados eran condenados a la horca, y la pena capital.

Zaffaroni (1998) refiere:

Que la sodomia se castigaba con la pena de muerte al igual que los delitos de asesinatos,
violaciones, adulterio, incesto, el coito con virgenes del sol, el hurto de bienes imperiales, la
desercion, la indisciplina militar, ciertos delitos fiscales, las defraudaciones de los

recaudadores, la pereza habitual, el aborto, la traicion, la brujeria. (p. 331)

Montesinos (1930) refiere que Inca Roca ordeno.

Que el que fuese cogido en este pecado o inducido a él, aunque fuese levemente fuera quemado
en la plaza publicamente; que asi mismo quemados sus casas, los arboles de sus heredades y se
arrancasen de raiz, para que no quedase memoria de cosa tan abominables y que de alli en
adelante nadie fuese osado a cometer tal delito so pena de que por el pecado de uno seria asolado

todo el pueblo, y que esto no hablaba con los que diesen el aviso. (p. 80)

Garcilaso de la Vega (1959) relata sobre las conquistas de Cépac Yupanqui por los
valles de la costa, mando que con gran diligencia hiziessen pesquisa de los sodomitas, y en
publica plaza quemasen vivos los que hallasen, no solamente culpados sino indiciados por poco

que fuessen, asimismo quemasen sus casas y las derribasen por tierra y quemasen los arboles

90



de sus heredades, arrancandolos de raiz, porque ninguna manera quedara memoria de cosa tan
abominable y a pregonasen por ley inviolable que de alli en adelante se guardasen de caer en
semejante delito so pena de que por el pecado de uno seria asolado todo su pueblo y quemados
sus moradas en general, como entonces lo era en particular. (p. 154)

Lo propio Garcilaso de la Vega refiere sobre las conquistas de Capac Yupanqui
(Pachacutec) a los Huaillas donde castigo severisimamente algunos someticos que en mucho
secreto usaban el abominable vicio de la sodomia lo siguiente:

... y tratandose en Chincha de las nuevas leyes y costumbres que habian de tener, supo que

habia algunos someticos, y no pocos, los cuales mando prender y en un dia los quemaron vivos

todos juntos y mandaron derribar sus casas y talar sus heredades y sacar los arboles de raiz,
porque no quedarse memoria de cosa que los somitas hubiesen plantado con sus manos, y las
mujeres ¢ hijos quemaran por pecado de sus padres, si no pareciera inhumanidad, porque fue

un vicio este que los Incas abominaron fuera de todo encarecimiento. (p. 330)

Valera (1953) también refiere: “quien cometiere el pecado de sodomia, que muera

arrastrado y ahorcado, y luego sea quemado con todos sus vestidos” (p. 54).

4.8. DELITOS CONTRA EL HONOR

En el Tahuantinsuyo el delito contra el honor, estuvo contextualizado dentro del sistema
juridico, ético y social, por tanto, el honor no era concebido como una categoria individual
basada en la reputacion personal, como en las tradiciones europeas medievales, sino que estaba
profundamente vinculado al cumplimiento del deber colectivo, la lealtad al Inca, y el respeto a
las normas sociales establecidas por el Estado. En este contexto, el delito contra el honor se
relacionaba con conductas que atentaban contra la dignidad, el respeto y la integridad moral de
una persona dentro de su rol comunitario, especialmente si ello afectaba el orden o la jerarquia
social, el Derecho Penal Inca considero como atentado al honor las falsas acusaciones o
calumnias, especialmente contra autoridades locales o funcionarios del Estado, difamacion o
burla publica, que atentara contra la imagen moral de una persona ante la comunidad,
desobediencia o desacato a la autoridad del Inca o de sus representantes, visto no solo como un
acto de rebeldia, sino como una afrenta al orden sagrado del Tahuantinsuyo.

El honor también tenia una dimension familiar y del ayllu, una persona deshonrada
implicaba deshonra para su ayllu (grupo familiar), lo que podia acarrear consecuencias
colectivas. En este sentido, mantener una conducta recta y obediente no solo protegia el estatus

individual, sino que preservaba la reputacion y el equilibrio de todo el grupo.

91



En términos sancionadores, en el Tahuantinsuyo se aplicaba penas proporcionales,
muchas veces ejemplarizantes, y en algunos casos con castigos publicos como parte de la
correccion. Sin embargo, por medio estaba en la reparacion del dafio y la reintegracion del
infractor al ayllu mediante el trabajo, la confesion o el castigo restaurativo.

Muraa (1946) refiere lo siguiente: “A los parleros y chismosos y que se desmandaban
en hablar demasiado, en perjuicio de otro, y metian cizafias y revueltas, castigaban de la misma

manera que a los ladrones, y eran odiados y aborrecidos de todos” (p. 211).

4.8.1. Delitos de Holgazaneria y contra las buenas Costumbres

En el Tahuantinsuyo, el trabajo no solo era un deber, sino un principio sagrado que
estructuraba toda la vida social, econémica y espiritual del Estado inca. En este sentido, la
holgazaneria a decir la falta de voluntad para trabajar o cumplir con las obligaciones del ayllu
era vista como un delito grave, pues atentaba directamente contra la supervivencia colectiva,
la redistribucién econdmica y el equilibrio del orden andino. El cronista Hernando de Santillan
(1563) corrobora aclarando que la holgazaneria era una accién negativa para los intereses
econdémicos del ayllu y el Estado, por lo que: “el vicio mas castigado entre los indios era el
holgar” (p. 37).

El trabajo no se concebia como una carga individual, sino como un acto de reciprocidad,
solidaridad y pertenencia. Cada persona debia contribuir con su esfuerzo al bienestar del ayllu,
y del Estado. El que se negaba a trabajar, era considerado no solo inutil, sino peligroso para el
sistema. La sancion podia incluir castigos fisicos, reeducacion mediante el trabajo forzado, e
incluso la expulsion simbolica del ayllu en casos de reincidencia.

En cuanto a los delitos contra las buenas costumbres, estos se relacionaban con
comportamientos que transgredian las normas morales y sociales impuestas por el Estado y la
religion oficial. Entre ellas podemos mencionar algunas conductas que trasgreden las buenas
costumbres como las conductas sexuales prohibidas como la infidelidad, incesto, promiscuidad
publica, embriaguez excesiva fuera de rituales permitidos, irrespeto a los mayores o a las
autoridades, vestir de manera inapropiada segun el rango social, tales comportamientos eran
percibidos como rupturas del equilibrio de la sociedad y por tanto requerian sanciones que
restablecieran el orden.

Ambos tipos de delitos eran entendidos no solo como transgresiones legales, sino como
ofensas al ayllu y a los dioses, por lo cual el castigo tenia un componente moral, disciplinario

y espiritual.

92



El Tahuantinsuyo sostenia un modelo profundamente comunitario donde la disciplina,
el trabajo y la moral eran fundamentales. Tanto la holgazaneria como la infraccion de las
buenas costumbres se castigaban con severidad no por un interés punitivo en si, sino por la
necesidad de proteger el orden colectivo. Estos delitos nos revelan la importancia del control
social y ético en una civilizacion que priorizaba la armonia, la productividad y el respeto por
las normas impuestas desde lo terrenal y lo divino.

Una sociedad como los incas, cuya grandeza de su Estado y cuya felicidad de sus
habitantes se sustentaba en el trabajo de su poblacion, es 16gico suponer que ninguna persona
adulta se podia permitir vivir en el ocio, los Curacas y los funcionarios del Estado eran quienes
vigilaban el cumplimiento del interés colectivo.

Vargas (1979) refiere:

No solamente era la persona adulta, quien debia de estar ocupada en los trabajos de las tierras

que el Inca y sus funcionarios les habia asignado, para su sustento personal y familiar, ademas

de oficio o arte al que tenia inclinacion una persona, sino que también, las mujeres, los ancianos,

nifios y adolescentes, se les asignaban labores y tareas de acuerdo al género, su desarrollo y

capacidad, el Incanato era en verdad como ninguna otra sociedad o estado, una sociedad de

trabajadores. (p. 20)

Cobo (1956) también refiere:

El que mudaba el traje y divisa de la provincia de donde era natural, cometia muy grave delito
con el Inca, contra su naciéon y contra su provincia cuyo traje tomaba; y asi, era acusado de
todos y castigado con rigor”, el mismo cronista refiere “al que era mentiroso y perjuro le daban
por pena tormentos, y si era muy vicioso y no se enmendaba con el castigo dicho, lo mataban

publicamente. (pp. 271-272)

5. PENAS

En el Tahuantinsuyo, las penas se concebian de manera rigurosa, ejemplar y con un
fuerte sentido colectivo, ya que el objetivo principal era mantener el orden social y la armonia
del ayllu y del Estado.

Las leyes penales del Estado inca eran extremadamente rigurosas. Contribuyeron a
darle estabilidad politica y econémica de calidad y basado en un precepto religioso, disposicion
jurisdiccional que emanan del Inca, a quien lo consideraban como un semidios, pues se

considera hijo del Sol.

93



En consecuencia, el panorama politico, econdémico, social y jurisdiccional, estimaba
que practicamente todos los delitos atentaban contra el Estado, revistiéndolos de un interés
publico y aplicando la sancioén de oficio al infractor de acuerdo a la magnitud de la pena.

Los castigos contemplados en el Derecho Penal Inca eran intimidatorios y
ejemplarizadores, buscando corregir al delincuente y sus complices, como también prevenir al
resto del ayllu.

Las penas que se imponen son de diferentes clases y corresponden a un poderosisimo
imperio que tiene una cultura sefiorial, un gobierno teocratico y un sistema de organizacion
social -Baudin lo califica de socialista, en que la vida de los subditos se encuentra
minuciosamente reglamentada y, por ende, es considerado delito todo acto que contravenga las
detalladas normas dispuestas por el Estado.

Las penas consideradas en el Derecho Penal Inca fueron las penas principales y

accesorias:

5.1. PENAS PRINCIPALES

Las penas principales en la administracion de justicia en el Tahuantinsuyo, eran severas
y ejemplares, era un sistema normativo profundamente enraizado en una concepcion holistica
del poder, la moral y religioso. Este enfoque legal, aunque ajeno a los parametros del Derecho
Occidental Moderno permite comprender como el Estado inca logro consolidar y mantener una
de las civilizaciones mas complejas de América prehispanica.

Desde una perspectiva politica — juridica, el sistema penal inca respondia a una
estructura teocratica. El Inca considerado hijo del dios Sol, era la maxima autoridad politico,
juridico, militar y espiritual. En este contexto, el derecho no podia entenderse como una
institucion autonoma ni secularizada. Las penas principales consideradas como las de
azotamiento, mutilacion, tormento, destierro hasta la pena de muerte no eran solo castigos
juridicos, sino actos de restauracion del orden divino. Asi, toda trasgresion era percibida no
solo como delito contra el Estado, sino como una afrenta al orden sagrado.

Las penas principales, no eran solo castigos juridicos sino actos de restauracion de
orden divino. Asi toda trasgresion era percibida no solo como delito contra el Estado, sino
como una desobediencia orden sagrado. Las penas principales en el Tahuantinsuyo permiten
comprender que el Derecho Penal Inca fue mucho mas que un conjunto de normas, fue un
sistema integral que articuld politica, religion, moral y sociedad. Lejos de ser una simple
manifestacion de autoritarismo, la severidad de las penas respondid a una ldégica de

preservacion del orden colectivo en un Estado sin escritura legal codificado, pero con una

94



organizacion profundamente estructurada. Este enfoque nos invita a repensar nuestras
categorias juridicas occidentales y reconocer la racionalidad de otros sistemas normativos en
sus propios contextos historicos y culturales.

La aplicacion de las penas estaba destinada a la defensa de los intereses publicos la
misma que era el fin supremo de la sociedad inca, era su arma fundamental para mantener un
estado de obediencia, la ejecucion de las penas se referia a la intimidacion ejemplar, la cual se
entendia como un escarmiento directo hacia la persona e indirecto hacia la sociedad, ya que la

ejecucion de la pena se realizaba publicamente. En estas penas se consideraban lo siguiente:

5.1.1. Pena de Reprension o Amonestacion en Publico

En el Tahuantinsuyo esta pena lo ejecutaba el Curaca por el cargo politico y
jurisdiccional que desempefiaba, esta pena era aplicada por las faltas o delitos leves al infractor
primario, como lo eran los holgazanes, los ebrios de costumbre o aquel que hubiere intentado
forzar a una doncella, o al hombre desaseado. El castigo era publico de tal manera que el
culpable era objeto de escarnio o de vergiienza publica y a la vez se inculcaba a la poblacion a
no cometer dichas faltas y delitos por tanto estas penas tenian la finalidad de prevenir la
comision de faltas y delitos por la poblacion.

Estas penas se castigaban como en otras culturas, el castigo moral fue tan temido como
el castigo fisico, pues ser deshonrado publicamente convertia la existencia del individuo en un
sin sentido. Este sentimiento no fue una exclusividad de los integrantes de la nobleza o de
representantes de las altas jerarquias eclesiasticas o militares del Tahuantinsuyo, sino que se
dejo sentir en todas las clases sociales del Estado inca.

Esta sancion tenia una resonancia punitiva mayor cuando se ejecutaba en publico,
Garcilaso de la Vega (1959) refiere: “Era de mucha infamia y deshonra castigar en publico o
alguien por ocioso” (p. 235).

Vargas (1981) menciona lo siguiente, la reprension entre otros casos, se imponia:

-Al indio perezoso, al que también solia aplicarsele la pena de azotes.

-Al que hurtaba por necesidad, por primera vez.

-Al Curaca que mataba a un indio por castigo sin licencia del Inca. También podia perder el
sefiorio. En caso de reincidencia se aplicaba la pena de muerte.

-Al que cazaba sin licencia. (p. 47)

95



5.1.2. Pena de Trasquilamiento en Publico

En el Tahuantinsuyo la aplicacion de esta pena consistia en que el poblador comun y
corriente, al igual que la gente de la nobleza y la realeza utilizaban cabellos largos, cuando a
los infractores primarios o consecuentes se les trasquilaba los cabellos en publico, era un
semejante castigo de humillacion y en el fondo significaba una mutilacién de una parte del
cuerpo humano, pero mas que todo al ser castigado con esta pena, era exponer por buen tiempo
al infractor a la vergiienza publica, a quien se le habia cortado o rapado los cabellos.

La pena de trasquilamiento en publico consistia en cortar el cabello del infractor delante
del ayllu como forma de castigo publico, simbdlico y humillante. Era una sancion de tipo moral
y correctiva, aplicada generalmente a delitos menores o faltas de disciplina, como la
desobediencia, la pereza, la negligencia en el trabajo o el incumplimiento de deberes
comunales.

La pena de trasquilamiento en publico era una forma de sancidon social altamente
efectiva dentro del sistema penal inca. Su impacto no dependia del dolor fisico, sino del dafio

a la honra y al reconocimiento comunitario del individuo que cometio la falta o el delito.

5.1.3. Penas Mutiladoras

Las penas mutiladoras en el Tahuantinsuyo constituian una expresion extrema del
Derecho Penal Inca con carécter autoritario y ejemplarizador que caracterizaba al sistema
juridico inca. Estas sanciones implicaban la amputacion de partes del cuerpo (como las manos,
los pies, la lengua, o las orejas) como castigo por ciertos delitos graves o reincidencia en faltas
menores.

Desde una perspectiva juridica, las penas mutiladoras reflejan un sistema penal que
buscaba reprimir y disuadir mediante el castigo fisico irreversible, orientado mas al control
social que a la reintegracion del infractor. Esta pena buscaba la retribucion y ejemplaridad,
estigmatizacion, disuasion colectiva, se castigaba por delitos como, el robo menor o reincidente
(cortaban las manos), mentiras graves o desinformaciéon (la lengua podia ser cercenada)
conductas desleales hacia el ayllu o el Inca (Las orejas u otras partes del cuerpo podian ser
amputadas como sefal de traicion o deshonra), las penas mutiladoras en el Tahuantinsuyo eran
herramientas juridicas drasticas, que servian tanto para castigar como para controlar y
disciplinar, dentro de un modelo legal profundamente jerarquico, moralista y basado en la

supremacia del colectivo sobre el individuo.

96



La crueldad en la aplicacion de algunas penas de acuerdo a los delitos cometidos se
hacia presente en el Estado inca en algunos casos, como una accion preventiva a la comision
de faltas y delitos.

Entre las penas mutiladoras ejecutadas en el Estado inca, segun el cronista Murua son
los siguientes:

a. Corte de los artejos postrimeros de los dedos: Se aplicaba a las personas reincidentes
como los haraganes y falsos testigos, sobre ello Murua (1946) refiere:

Y los que eran haraganes o falso testigos, mandaba este gran Huayna Cépac en pena que les

cortasen los artejos postrimeros de todos los dedos y al que a otro cortaba algiin miembro no

solamente les daban la pena del Talién que era tanto, por tanto, mas también le cortaban la

mano o el ojo algn oficial, luego moria por ello, de la persona deste gran Inca. (pp. 103-104)
b. Corte de la mano derecha: Esta pena se aplicaba al maestro que se excedia en el castigo.
Al respecto Murta (1946) consigna lo siguiente:

Pero el maestro no los castigaba a su albedrio y como queria, mas tenian limitada la jurisdiccion

en caso de castigarlos; podianlos azotar una vez cada dia, y no en las nalgas; mas que en las

plantas de los pies; y si el maestro daba mas de diez azotes y lo azotaran mas que una vez al
dia, el Inga castigaba cruelmente al maestro, y por los menos le mandaba cortar la mano

derecha. (p. 170)

c. Quebrantamientos de las piernas: En el sistema juridico penal del Tahuantinsuyo, el
quebrantamiento de piernas fue una de las penas corporales mas severas aplicadas a ciertos
delitos graves como el robo reiterado, la traicion al inca o el abandono de funciones por parte
de funcionarios estatales. Esta sancion tenia un fuerte componente ejemplificador y disuasivo,
alineado con el caracter colectivista, autoritario y punitivo del estado inca.

La pena de quebrantamiento de piernas, aunque hoy es vista como una forma de tortura
cruel e inhumana, debe entenderse en su contexto historico, era parte de un sistema que
priorizaba el orden, la obediencia y la productividad colectiva. No respondia a un sentido de
justicia individual ni proporcionalidad, sino a la necesidad de preservar la estructura del Estado.
Este tipo de sancion demuestra que el Derecho Penal Inca era ejemplificador, disuasivo y
autoritario.

Esta pena se aplicaba también a los chasquis que no cumplian con sus deberes a manera
de escarmiento y ejemplo, Murua (1946) menciona lo siguiente: “Al chasqui que no corria bien
la posta y era haragan le daban con una porra en la cabeza cincuenta golpes y le quebraban las

piernas” (p. 222).

97



5.1.4. Pena de Tormentos

En el Tahuantinsuyo la pena de tormentos consistia en la aplicacion de castigos fisicos
severos (golpes, azotes, exposicion al frio o hambre y otros) como formas de correccion o
sancion ante determinadas faltas o delitos, consistia en castigos fisicos y moral que se les
generaba a las personas que cometian faltas y delitos en contra del ayllu y el Estado, esta pena
consistia en generar en los castigados: dolor, padecimiento, sufrimiento, y fue utilizado con
mucha frecuencia, en formas diversas. No era una pena generalizada como la muerte o la
mutilacion, pero si se usaba en contextos especificos, principalmente con fines disciplinarios o
interrogatorios.

La pena de tormentos en el sistema penal inca era una forma de castigo fisico moderado
pero doloroso, aplicada para mantener la disciplina y corregir alteraciones menores dentro del
ayllu, siempre en funcién del orden colectivo y bajo el principio de control social.

Murta (1946) refiere:

Demas de esto, al que llevaba alguna mujer, antes que el Ynga o quien tenia su comision para

ello, se la diese, al que de su motivo la tomaba, les atormentaban a él y a ella, atandoles

reciamente las manos atras, que ellos llamaban Chasma, (chacma debia decir) y era con tanta

fuerza, que algunos morian en el tormento con el dolor tan excesivo. (p. 220)

También se le sometia a la pena de tormento al mitimae que por primera vez

abandonaba el lugar donde habia sido colocado, si lo hacia por segunda vez, le quitaban la vida.

5.1.5. Pena de Azotes

En el Tahuantinsuyo la pena de azotes consistia en un castigo fisico que se aplicaba
generalmente a delitos menores o faltas leves, como el robo de poca importancia, la pereza o
la desobediencia. Este castigo implicaba golpear al infractor con varas o latigos de forma
publica, con el objetivo de corregir su comportamiento y dar un escarmiento al resto del ayllu.

Este tipo de pena se sancionaba en el sistema de justicia inca, de manera rigurosa, pero
también buscaba mantener el orden y la disciplina, especialmente dentro del ayllu. A diferencia
de otras sanciones mas severas como la pena de muerte o el destierro, los azotes permitian al
infractor reincorporarse a la sociedad una vez cumplido su castigo.

Esta pena se imponia a aquellas personas sea varén o mujer, a manera de escarmiento
publicamente por las faltas o delitos que habian cometido en contra del patrimonio de las

personas, ayllu o el Estado.

98



Murta (1946) refiere:

Habia grandisimo rigor con los ladrones: por la primera vez lo azotaban cruelmente y en la
plaza publicamente; por la segunda lo atormentaban y a la tercera morian, a los que robaban
por primera vez los azotaban cruelmente y en la plaza publicamente, salvo que fuera por
necesidad; a los oficiales y ovejeros, que no guardaban bien el ganado o no usaban bien sus
oficios, les quitaban las camisetas y les daban mucha cantidad de azotes con una guaraca o
azote publicamente. Asi mismo al indio casado que se juntaba con mujer ajena, o soltera, lo
azotaban cruelmente y al varén le quitaban toda cuanta tenia y lo daban a la mujer soltera, para

ella y para su casamiento. (pp. 211-220)

Garcilaso de la Vega (1959) también refiere:

Al que se descuidaba de regar su tierra en el espacio de tiempo que le tocava, los castigaban
afrentosamente; davanle en publico tres o cuatro golpes en las espaldas con una piedra, o le
azotaban los brazos y piernas con varas de mimbre por holgazan y floxo, que entre ellos fue

muy vituperado; a los cuales llamaban mizquitullu que quiere decir huesos dulces. (p. 232)

5.1.6. Pena de Destierro

La pena de destierro en el Tahuantinsuyo era una de las sanciones mas severas después
de la pena de muerte, y se aplicaba a quienes cometian delitos y faltas graves en contra del
ayllu o Estado, pero que no merecian la ejecucion, pero si una exclusion total del ayllu. Este
castigo implicaba expulsar al infractor de su tierra natal, alejdndolo de su familia, de su linaje
y de los recursos comunales, lo que en el contexto del mundo andino equivalia practicamente
a una muerte social.

Esta pena se imponia por varias razones politicas, religiosas, economicas y sociales
orden que emanaba del soberano Inca, quien disponia para que se castigara a los lideres o
pueblos que se insubordinaban conspirando en contra del gobierno, también se aplicaba a las
personas renuentes, habituales o reincidentes en el delito, esta pena se aplicaba con relativa
frecuencia, estas personas eran desarraigadas del ayllu donde vivian y eran llevadas a lugares
o tierras lejanas y diametralmente opuestas a su lugar de origen, los cronistas y los estudiosos
especializados en materia jurisdiccional refieren que estas personas castigadas con la pena de
destierro eran los mitimaes de castigo, probablemente eran sujetos a la aplicacion de esta pena
los yanaconas quienes mostraban acciones renuentes a someterse a la dominacion inca, era una

pena intermedia entre el castigo corporal y la pena de muerte.

99



5.1.7. Pena de Muerte

En el Tahuantinsuyo la pena de muerte era una pena principal y que con mucha
frecuencia fue aplicada en el Estado inca por la comision de diversos delitos considerados como
delitos graves contra el Estado, la religion y aquellos delitos que lesionaban bienes juridicos
publicos y privados, como son casos de asesinato, aborto, incesto, violacion, adulterio,
sodomia, deshonestidad con las mujeres, rebelion, homicidio, cobardia, robo efectuando por
los soldados, desercion, alta traicion, hurto de bienes del Inca, destruccién de puentes,
resistencia al lugar designado para su permanencia y cambiar por otro territorio no asignado,
actos de holgazaneria; asi como quitar hitos mojones, quebrantar la pena del destierro, huir de
un pueblo a otro, hurtar en un templo, matar a un niflo, mentir y perjurar de manera reincidente,
desercion, indisciplina militar y otros considerados como delitos graves, las diversas formas o
modalidad de ejecucion, son los siguientes:

a. La pena de muerte con desbarrancamiento. Esta pena llamada también muerte por
tormento, se aplicaba a las personas que delinquian en contra del Ayllu o el Estado, por
orden del Inca eran arrojados a un despenadero, barranco o quebrada profunda en diferentes
ciudades como se hacia en el Qosqo (Cusco), en tiempos del Tahuantinsuyo los lugares
donde se ejecutaban esta pena como Araway y Wimpillay. Las personas a quienes se les
desbarrancada eran desnudadas y maniatadas las manos, que, si en algunos casos el
sentenciado no moria, el sujeto era perdonado o los culpables eran perdonados, caso
contrario cuando la persona moria, sus restos no eran quemados sino devorados por las fieras
del campo que existian en los lugares de ejecucion, consideraban que el delincuente de tal
condicion no era digno de enterrarlo.

b. La pena de muerte por ahorcamiento. Esta pena se ejecutaba en contra del sentenciado a
morir por ahorcamiento, no siempre era como entendemos hoy cuando se le amarraba con
una cuerda por el cuello, las cronicas escritas en los siglos XVI-XVII refieren que el
sentenciado era amarrado de los cabellos con una soguilla y colgado de una estaca o una
pefia y suspendida hasta que muera en los lugares conocidos como Araway lugar donde se
ejecutaban a los sentenciados a ser ahorcados, de modo, similar también se ahorcaba
amarrando al culpable de los pies para luego suspenderlo con la cabeza hacia abajo hasta
que muera, indudablemente era una forma de castigo a muerte cruel o tormentosa, como era
la naturaleza del delito que habia cometido; también en este caso los restos del condenado
no eran quemados o enterrados sino se dejaba en el lugar que se habia ejecutado a expensas

y la voracidad de las fieras y alimafas carnivoras del lugar.

100



C.

c.

La pena de muerte por decapitacion. Esta pena capital se aplicaba a la gente de la nobleza
inca, que habia incurrido en algin delito grave, haciendo la comparacion con las demas
culturas universales donde también se ejecutaba dicha pena, haciendo parecer dicha muerte
que era una muerte digna.

La pena de muerte por apedreamiento. Esta pena no se ejecutaba en cualquier lugar, sino
en lugares especiales, generalmente se cumplia en los extramuros de un poblado, como es
el caso en el Cusco en tiempo de los Incas se llevaba a cabo como refiere Garcilaso por
Pumacchupan lugar donde se unian los rios Tullumayo y Chacan (Huatanay) contra las
adulteras, pero también refieren los cronistas por lo general se llevaba en el Cusco, siempre
en aquella época en el sector denominado Wimpillay.

La pena de muerte por flechamiento. Pena también conocida muerte por asaeteamiento,
que generalmente se aplicaba en los casos de traicion, asesinato a los jefes, el forzamiento
a las virgenes del sol, sacerdotes o contra quienes atentaban a personas importantes, es cierto
era una forma de muerte indigna, aplicado con fines de prevision general de la pena, esto es
para escarmiento de los demas.

La pena de muerte por arrastramiento. Pena capital, que se imponia en los casos de
delitos graves, generalmente rebelion o sedicion en contra del Estado, el Inca o contra la
religion, su finalidad indudablemente era cumplir con la prevision general de la pena.

La pena de muerte en la hoguera o enterrado vivo. Pena considerada la més indigna a
aplicar la pena de muerte, para castigar en el caso de aquellos delitos sumamente gravisimos,
como cuando las virgenes del sol quebrantaban su deber de virginidad, o contra quien osase

atentar contra la vida del Inca o atentar contra la religion del Estado.

5.2. PENAS ACCESORIAS

Las penas accesorias en el Tahuantinsuyo eran castigos complementarios que

acompafiaban a una sancion principal, y su funcion era reforzar el impacto del castigo o reparar

el dafo causado a la persona, ayllu o Estado. Estas penas no eran autonomas, sino que se

aplicaban como consecuencia de delitos mayores o persistentes.

Se aplicaba para reparar el orden social y econdmico alterado por el delito sea este

cometido en la familia, ayllu, suyo o Estado, estas penas incluian formas de humillacion

publica, para que la comunidad reconociera al infractor. Esto generaba una pérdida de prestigio

y la honra muy valorada en la sociedad inca.

101



Las penas accesorias eran herramientas eficaces para mantener el orden colectivo,
combinando castigo, reparacién y control moral. Su valor radicaba en reforzar la cohesion

social y evitar la reincidencia, sin destruir completamente la vida del infractor.

5.2.1. Penas de Asolamiento

Esta pena se aplicaba ademéas de la pena principal, en el caso de delitos sumamente
graves, considerado como afrentoso al sistema o régimen imperante, el propdsito
indudablemente era borrar todo rastro o vestigio de vida o de existencia del culpable, al igual
que sus familiares ascendientes y descendientes.

El asolamiento fue la pena mas temida por la poblacion en tiempos del Tahuantinsuyo,
porque el Derecho inca (consuetudinario), mencionada en numerosas cronicas como se
aplicaba los castigos a quienes atentaban contra el poder del Estado, contra la vida y seguridad
del Inca y de su panaca real. Esta penalidad consistia en la ejecucion del delincuente y su
familia, ademds de condenar a la pena capital a sus parientes y, en casos muy graves, a todos
los integrantes de su ayllu. Por actos de sedicion, las autoridades judiciales destruian las casas
y arrancaban los arboles echando sal a la tierra con el fin de borrar todo signo de vida en dicho
espacio.

Garcilaso de la Vega (1959) refiere: “con el asolamiento se castigd, ademas de las
rebeliones y atentados contra el soberano o sus parientes, la violacion de las Virgenes del sol y

los actos de seduccion a las mujeres del monarca” (p. 112).

5.2.2. Pena de Pérdida del Cargo

Esta pena accesoria se aplicaba a la gente de la nobleza, o a los funcionarios que habian

incurrido en los delitos contra los deberes de funcidon, como abuso de autoridad, esta
interdiccidn o inhabilitacion podia ser perpetua o temporal.
Garcilaso de la Vega (1959) meciona que esta pena aplicaba: “Al Curaca que se rebelaba (que
era lo que mas rigurosamente castigaban los Incas) o cometia delito que mereciese pena de
muerte” (p. 90).

Valera (1953) refiere que la falta de disciplina entre los magistrados era intolerable: “Al

magistrado que se embriagaba por tercera vez sean privados de sus oficios” (p. 51).

102



Herrera (1730) refiere lo siguiente:
Si algin governador del Inga, por cohecho, o por otra aficion, no guardaba justicia, o disimulaba
algo, el mismo Inga le castigaba, i era privado del cargo de nunca mas ser governador, ni juez;

se era en cosa grave, le mandaba matar. (p. 297)

5.2.3. Pena de Reparacion de Dafio

Esta pena accesoria se consideraba cuando el infractor habia causado dafios al
patrimonio de una persona, familia, ayllu o Estado, cometiendo faltas y delitos como incendio,
aniego, o perjuicios por descuido o por accidon de sus menores hijos o animales, estaba
indudablemente obligado a resarcir el dafio o perjuicio irrogado a quien se consideraba
agraviado.

Herrera (1730) refiere: “el que por su causa se quemaba alguna casa, tenia pena de

restituir el dafio con sus bienes” (p. 296).

6. INFLUENCIA INDIRECTA DEL DERECHO INCA AL DERECHO INDIANO Y
DERECHO REPUBLICANO

De todo lo antes dicho, la administracion de Justicia inca desde su fundacion en el siglo
XII hasta la cuarta década del siglo XVI, se mostr6 ascendentemente en su organizacion a
través de los periodos de su desarrollo histdorico, como son el curacal, la confederacion regional
y el periodo imperial o de florecimiento, donde los soberanos estructuraron formas de
administracion de justicia en funcion a la realidad social, politica, econdmica y religiosa del
momento, respetando e incorporando normas y reglas de conducta, convivencia y de castigo a
ser empleadas en los ayllus incorporados a la administracion de los incas en sus diferentes
periodos. El Derecho Penal Inca era un sistema normativo practico, severo vinculado a la
organizacion social, politica y econdmica durante sus diferentes periodos de formacion hasta
el Tahuantinsuyo. La administracion de justicia se basaba en la costumbre, el derecho
consuetudinario oral, donde las faltas y los delitos eran juzgados y sentenciados en tiempos
céleres, donde las normas eran claras y estuvieron vinculados con las formas de convivencia
racional, y el trabajo como fuente de bienestar y justicia.

El Derecho Penal Inca se caracterizO por ser autoritario, riguroso, rapido y

ejemplarizante. Y se juzgaban las penas y faltas en funcién a penas principales como la

103



reprension o amonestacion en publico, trasquilamiento en publico, la mutilacion, los tormentos,
los azotes, el destierro, la pena de muerte en sus diversas modalidades ambas bastante severas,
y accesorias (sanciones complementarias) como las penas de: asolamiento, perdida del cargo,
reparacion de dafio, delitos considerados graves contra el Estado, el soberano Inca, la religion,
el ayllu, la familia. La aplicacion de las penas y castigos tenian como objetivo fundamental
generar orden, respeto y obediencia en la sociedad urbana como rural en toda la jurisdiccion
territorial ocupada por el Estado inca desde sus origenes hasta sus ultimos dias, a lo largo de
sus diferentes periodos sobre todo durante los gobiernos de Pachacutec, en especial Tupac Inca
Yupanqui y Huayna Capac, periodos de gobiernos donde se produjeron reformas
administrativas, politicas y juridicas en que el Tahuantinsuyo logro su méaxima extension
territorial.

La aplicacion de penas y sus respectivas sanciones durante el periodo del
Tahuantinsuyo se puede considerar como la influencia indirecta basado en la costumbre de los
aborigenes para la aplicacion del Derecho Indiano que se adapto a la realidad social, cultural y
geografica de América y el Pert, mezclando normas juridicas espafolas con costumbres
indigenas situacion que lo convierte al Derecho Indiano con caracteristicas de pluriculturalidad
y flexibilidad, interpretacion que se hace sin tener en cuenta la parte doctrinaria e ideologica,
toda vez que muchas faltas y delitos considerados en el Derecho Penal Inca fueron absorbidas
y sancionadas por el Derecho Indiano de carécter absoluta cristiano, romano en su doctrina, el
derecho canonico regulado por el rey de Espafia y el Papa influencio en el Derecho Indiano, en
el tratamiento de los delitos de rebelion, violacion, sodomia, adulterio y otros, los cuales en el
Derecho Penal Inca fueron considerados como delitos principales juzgados y sentenciados de
manera célere, sin derecho a defensa dsea eran procesos sumarios, todo era acusacion, de igual
manera cuando se aplicaba el Derecho Indiano los procesos eran sumarisimos, uno de los
ejemplos mas notorios de su aplicacion irregular y extremadamente abreviada concreto fue el
juicio a José Gabriel Tupac Amaru, donde la autoridades occidentales como Mata Linares y el
virrey Agustin de Jauregui no le dieron oportunidad alguna de defenderse al igual que a sus
parientes de José Gabriel Tupac Amaru.

Lo propio el Derecho Republicano incorporo muchos delitos contemplados en el
Derecho Penal Inca para acusar y sentenciar a los culpables de los varios hechos delictuosos,
con la diferencia de que estos procesos se ajustaban a las doctrinas y casuisticas juridicas
romanas, francesas y germanicas, asi como respetar los acuerdos internacionales de los
derechos humanos, labor que no se observo en la administracion de justicia para la poblacion

aborigen, que en cierta manera era ya conocida en su procedimiento y sancidon bajo medidas

104



coercitivas que guardaban relacion con las faltas o delitos cometidos durante su convivencia
social, politica, econémica y religiosa en el Tahuantinsuyo, por tanto desde 1532 los
peninsulares sometieron a los aborigenes a procesos judiciales aplicando las normas y leyes
que regian en occidente, accion judicial que se perfecciono con las nuevas ordenanzas de 1542
en materia jurisdiccional con la Real Audiencia hasta 1824, tiempo en que la administracion
de justicia se ejecutaba con la participacion de funcionarios occidentales y aborigenes
(caciques) esta normativa legal denomindndose Derecho Indiano que a su vez en la tercera
década del siglo XIX el Estado Peruano adquiere una estructura juridica republicana teniendo
como base al Derecho Indiano y de manera indirecta al Derecho Penal Inca (consuetudinario),
concordado con otras normas juridicas en lo civil y penal de otras latitudes del mundo.

Por tanto, el Derecho Indiano se bas6 principalmente en las leyes occidentales
castellanas, pero incorpor6é y adapté a su jurisdiccion varias faltas y delitos considerados en el
Estado inca y sancionados como penas principales y accesorias establecidas en el Derecho
Penal Inca, especialmente en lo relacionado con el trabajo, la organizacion social comunitaria
y la administracion de justicia local. Aclaramos que la influencia del Derecho Penal Inca en el
Derecho Indiano fue de manera indirecta, complejo y contradictorio. No se tratdé de una simple
absorcion, sino de una interaccién matizada por la coexistencia, de ciertas practicas indigenas
que fueron toleradas; y algunas fueron adaptadas selectivamente por principios analogos,
donde también instituciones incas utiles fueron cooptadas (incorporadas); y fundamentalmente
optaron por una imposicién de los principios legales espanoles. Esta dindmica estuvo moldeada
por principios imperativos de cardcter politico y pragmatico de la Corona Espafiola, que
buscaba mantener el control, extraer recursos y evangelizar a la poblacion indigena, a menudo
bajo un discurso de proteccion y tutela. El encuentro entre estos dos sistemas judiciales no fue
una fusidén equitativa, sino una integracion gestionada donde el sistema espafiol dominante,
permitié o adapt6 selectivamente elementos preexistentes incas. El objetivo subyacente (oculto
o no expresado directamente) de esta interaccion era establecer y mantener el control colonial,
mas que propiciar una genuina fusion de filosofias juridicas en términos de igualdad. Esta
comprension es crucial para trascender una vision simplista del sincretismo legal, revelando
que la influencia fue condicional e instrumental, sirviendo principalmente a los objetivos
coloniales en mantener el orden, la evangelizacion y la extraccion de recursos, en lugar de
fomentar la autonomia legal indigena. Esta mezcla de tradiciones jurisdiccionales europeas e
incas dio lugar a un sistema juridico Unico que rigid desde 1542 hasta 1824 en el virreinato del
Pert o Peru colonial y a inicios de nuestra vida republicana nuestro ordenamiento juridico tomo

como base al Derecho Indiano y esta al Derecho Penal Inca con una influencia indirecta en el

105



Peru, en la que aplico las leyes teniendo en cuenta la realidad social, cultural y costumbres,

consideradas base para la administracion de justicia durante la Republica.

Es de advertir la influencia del Derecho Indiano en el Derecho Republicano Peruano es
fundamental, ya que sirvié como el principal antecedente y base legal sobre la que se construyo
el nuevo ordenamiento juridico tras la Independencia. Aunque la Republica adopté un modelo
basado en principios liberales y la codificacion mantuvo e incorpord numerosos elementos del
Derecho Indiano y del Derecho Castellano supletorio en diversos ambitos.

Asi también se debe de tener en cuenta que el Derecho Indiano desde sus inicios en su

aplicacion en los diferentes casos y procesos judiciales en las que tubo competencia fue de:
Caracter Casuistico: El Derecho Indiano se caracterizd por ser muy casuistico (casos) porque
estaba orientado a resolver casos concretos y particulares, ello debido a la diversidad de delitos
y faltas cometidas en los pueblos de América y el Pert. Esto gener6 una inmensa proliferacion
de normas, muchas veces contradictorias. Aunque la Republica busco la claridad de la
codificacion de faltas y delitos, la tendencia a la legislacion especifica y particular, en el Pera
puede verse, en parte, como una continuidad de esta tradicion legal.
Principio del Favor al indio: El Derecho Indiano tenia un componente proteccionista hacia
los indigenas, considerandolos débiles y sujetos a una tutela especial. Tras la Independencia,
si bien se abolio la figura legal de la Republica de Indios, la necesidad de la legislacion tutelar
y proteccionista para los pueblos indigenas persistio en las leyes proteccionistas en favor de los
aborigenes, las mismas que se manifestaban en las diferentes constituciones de la republica y
las legislaciones posteriores.

La transicion del Derecho Indiano al Derecho Republicano Peruano, representd una
mezcla de la ruptura liberal y la continuidad moralizante y autoritaria en materia de delitos y
faltas.

La Independencia del Peru significd una ruptura politica, pero no una ruptura total en
el ambito juridico. El Derecho Indiano y el Derecho Castellano se convirtieron en la base

normativa ante el vacio legal del naciente sistema legal peruano.

106



CAPITULO 111
1. SISTEMA CARCELARIO EN EL PERIODO DEL GOBIERNO DE TUPAC INCA
YUPANQUI
1.1. SISTEMA CARCELARIO

El sistema carcelario inca funciono bajo la modalidad de detenciones temporales, por
lo mismo las llamadas carceles fueron centros de detencidon temporal mientras dure el tiempo
de indagacidn, investigacion, decision y castigo, que en la gran mayoria de las veces los
procesos eran céleres y las penas aplicadas eran rapidas, eficaces y ejemplarizadoras.

En el Estado inca no existia un sistema carcelario propiamente dicho, como el que hoy
se conoce como centros de privacion de la libertad por prolongados tiempos, en lugar de
carceles los incas administraban justicia a partir de centros de detencidon temporal donde las
sanciones y penas impuestas eran inmediatas y ejemplares.

El sistema carcelario inca no necesitaba carceles de detencion de tiempos prolongados
0 perpetuas, porque su justicia era rapida y severa. Ademas, se debe tener muy en cuenta que
la parte legal del Estado inca estaba muy vinculado al aspecto econémico, donde que para el
Estado era vital y muy importante la produccidn, por tanto, mantener presos en carceles por
tiempos prolongados sin que trabajaran iba en contra de la 16gica de una sociedad basada en la
productividad y la autosuficiencia.

La aplicacion del Derecho inca (consuetudinario) y el sistema carcelario durante el
tiempo de gobierno de Tupac Inca Yupanqui, la justicia no contemplaba el encierro, sino que

se ejecutaban castigos céleres de acuerdo a la pena y con ello buscaban la reparacion del dano

107



y la disuasion de futuras faltas y delitos. Por tanto, el Derecho Penal Inca y el sistema judicial

(carcelario) tenia una finalidad de intimidacion ejemplar y de ejercicio de poder.

1.2. CONCEPTOS DE CARCEL

Para ello se debe tener en cuenta los conceptos contemplados de los estudiosos sobre el
sistema carcelario inca a través del tiempo.

Michel Foucault

En Vigilar y castigar (1975), Foucault analiza la carcel como una institucion
disciplinaria creada para ejercer control sobre los individuos. La prision, segun €l, no solo
castiga el delito, sino que también produce sujetos obedientes a través de mecanismos de
vigilancia y normalizacion.

Emile Durkheim

Desde la sociologia del derecho, Durkheim consideraba que la carcel no solo sanciona
la conducta desviada, sino que refuerza la cohesion social al demostrar las consecuencias de
violar las normas.

La carcel a lo largo de la historia de la humanidad ha sido vista como un mecanismo de
castigo, control y, en algunos casos, reinsercion social. Su funcion ha evolucionado desde un
mero espacio de confinamiento hasta un elemento clave en la administracion de justicia penal.

El sistema de justicia en el Estado inca no contemplaba cérceles en el sentido occidental
en las diferentes etapas de su historia, ya que su estructura penal se basaba en castigos
ejemplares inmediatos, como la pena de muerte, el destierro, la mutilacion o el trabajo forzado.
Sin embargo, algunos autores han abordado el tema desde una perspectiva historica y juridica.

Franklin Pease Garcia Yrigoyen

Historiador peruano especializado en la cultura inca, analiza en sus estudios sobre el
Tahuantinsuyo como se aplicaban las sanciones penales en ausencia de carceles permanentes.
Explica que el castigo era rapido y proporcional a la falta, lo que hacia innecesario el
encarcelamiento prolongado.

Maria Rostworowski

En sus obras sobre la historia prehispédnica del Pert, Rostworowski menciona que los
incas aplicaban la justicia de manera dréstica y ejemplar, evitando la existencia de prisiones.
Su trabajo destaca el rol de los Tucuyricuc (inspectores o jueces) en la aplicacién de penas.

Julio R. Villanueva Sotomayor

En su investigacion sobre el derecho penal inca, sostiene que los incas preferian penas

fisicas, econdmicas y sociales en lugar de la privacion de la libertad. Explica que el trabajo

108



forzado podia considerarse lo mas cercano a una prision, pero con un enfoque laboral y no
punitivo (sancion castigo).

Raul Porras Barnechea

Historiador y jurista peruano, en sus estudios sobre la administracion de justicia inca
menciona que la ausencia de carceles refleja la organizacion eficiente del imperio, donde las
normas eran estrictamente respetadas bajo un sistema de control social y castigos inmediatos.

Luis E. Valcarcel

En el andlisis que hace sobre la sociedad inca, Valcarcel describe que el Estado inca
aplicaba un sistema de justicia correctivo y disuasorio, eliminando la necesidad de carceles.
Sefiala que el destierro o la servidumbre eran las penas més utilizadas para delitos graves.

El derecho Penal Inca no contemplaba cérceles al estilo occidental como las conocemos
hoy, sino que aplicaba sanciones inmediatas, proporcionales y de caracter ejemplar, y no se
necesitaba recluir al infractor o delincuente por tiempos prolongados.

Las penas iban desde la reinsercion en el ayllu hasta castigos severos como los trabajos
forzados o la pena de muerte. Los estudios de los autores arriba mencionados, ha permitido
comprender como funcionaba el sistema de justicia en el Tahuantinsuyo sin la necesidad de
prisiones permanentes.

Por tanto, de la lectura a los cronistas de los siglos XVI y XVII en sus respectivas
cronicas se debe tener en cuenta los sinonimos de la palabra carcel como es el calabozo,
mazmorra, galera, etc., por tanto la idea expresada por los cronistas que hablan de la carcelaria
inca, no se refieren exclusivamente a la privacion de la libertad por periodos prolongados, sino
que se refieren a centros de detencion temporal, en tal sentido las aseveraciones y expresiones
en las cronicas de los siglos XVI-XVII, no siempre se refieren a la privacion de la libertad por
tiempos prologados, se refieren a detenciones temporales mientras dure el periodo de
juzgamiento y sentencia al autor de la falta o del delito, se debe tener en cuenta, la justicia
ejecutada por los administradores de justicia bajo los lineamientos del Derecho Penal Inca, era
célere y efectiva que no daba lugar a la privacion de la libertad por tiempos prolongados.

Al respecto Cabello de Balboa (1951) refiere:

Tupac Inca Yupanqui fue muy valiente en la guerra y castigaba con severidad la violacion de

las leyes habia hecho construir en el Cuzco terribles prisiones que solo el nombre hacia temblar

de espanto a sus subditos. Hizo cabar Sangacancha subterraneos que contenian tantos rodeos y

corredores que se decia que habia querido imitar la residencia del Minotauro en Creta; no se

caminaba sino sobre cascajos puntiagudos; encerraban leones, tigres, osos y por el suelo se

arrastraban serpientes y sapos. Todos estos animales habian sido traidos de las montafias para

109



atemorizar a los criminales. Esas prisiones estaban destinadas a los rebeldes y traidores y los

que alli eran arrojados al momento eran devorados por animales feroces. (p. 353)

Guaman Poma de Ayala (1993) también relata con detalle el sistema carcelario durante
la administracion politica del Tahuantinsuyo y en su crdonica explica a través de dibujos los
castigos que se infringian a los infractores y aquellos que delinquian en contra del Estado inca.

La administracion de estas carceles corria a cargo de toda una estructura de funcionarios

dependientes de uno muy cercano al Inca y que Guaman Poma identifica como el

“Runayanapac” o protector de presos. En ese entender, es posible que la descentralizacion

carcelaria abarcase a una jerarquia de verdugos encargados de la custodia, manutencion de los

presos y de la ejecucion de los condenados a muerte. (p. 229)

Igualmente, Santillan (1563) refiere:

En el Tahuantinsuyo durante el gobierno de Ttpac Inca Yupanqui no existian carceles tal como
las conocemos hoy. El sistema judicial incaico se basaba en un modelo de justicia rapida y
eficiente, con castigos severos y ejemplares para quienes infringian las leyes. En lugar de
carceles, aplicaban sanciones como trabajos forzados, penas de muerte, destierros o multas,

dependiendo de la gravedad del delito. (pp. 50-70)

1.3. SURGIMIENTO DE LAS CARCELES

Las carceles surgieron como consecuencia de las necesidades de la organizacion social
y politica de los pueblos desde tiempos inmemorables en que se crearon los ordenamientos
juridicos que normaron la convivencia de la poblacion, igual situacion se dio durante el
gobierno de los Incas, como una necesidad de generar sometimiento a la autoridad del soberano
Inca e intimidacion a la poblacién que conspiraba en contra del gobierno en el desempefio de
sus funciones de diferentes autoridades del Tahuantinsuyo durante el ejercicio de poder, otra
causa para el surgimiento de las carceles, fue la necesidad de controlar y sancionar la conducta
de los infractores quienes cometen faltas y delitos en contra de la sociedad aborigen y los
incorporados en concordancia con el Derecho Penal Inca elaborado en los diferentes periodos
de gobierno y en especial durante el periodo de expansion y establecimiento del Tahuantinsuyo,
con Pachacutec, Tupac Inca Yupanqui y Huayna Cépac.

El surgimiento de las carceles en el Tahuantinsuyo es un tema bastante debatido por los
especialistas en derecho, historiadores, antropologos y demas cientificos de las ciencias
sociales, puesto que el sistema de justicia inca era y fue diferente al de las sociedades
occidentales. En el Estado inca, no existian carceles como las que concebimos hoy, ya que la

justicia aplicada por los Incas era rapida y los castigos se aplicaban de inmediato, situacion que

110



no permitia tener carceles con detenciones prolongadas. El sistema carcelario inca obedecia a

varios motivos y razones, COmo:

1.3.1. Motivos por los que surgieron las Carceles en el Tahuantinsuyo

e Detencion de sospechosos antes del juicio
En algunos casos, se podia retener a un acusado en lugares de confinamiento mientras

se investigaba su delito y se determinaba su castigo.

e Reclusion de personas en espera de la decision del Inca
Cuando un crimen o delito era grave y debia ser revisado por autoridades superiores o

incluso el propio Inca, los acusados podian ser retenidos en espacios de aislamiento.

e Castigo de delincuentes menores o reincidentes
Para delitos no tan graves (como el incumplimiento de deberes comunitarios), los
infractores podian ser encerrados momentaneamente en espacios reducidos antes de

recibir su castigo definitivo (trabajos forzados, exilio o muerte).

e Sancion a funcionarios corruptos o traidores
Los funcionarios que abusaban de su poder podian ser detenidos temporalmente antes

de ser ejecutados o desterrados.

1.3.2. Razones por los que surgieron las Carceles en el Tahuantinsuyo

e Control social y mantenimiento del orden
El Tahuantinsuyo era un Estado altamente organizado y jerarquizado. La disciplina y
la obediencia eran pilares fundamentales para una convivencia social y fraterna como
es de advertir no toda convivencia es armonica y siempre se manifiestan acciones que
alteran el orden social, por lo que era necesario un sistema de justicia efectivo. Aunque
la mayoria de los castigos eran inmediatos (como la pena de muerte, el destierro o
trabajos forzados), es posible que se utilizaran espacios de detencion temporal mientras

se decidia la sentencia.

111



Prision para enemigos politicos o traidores

Se ha mencionado que los Incas podian encarcelar temporalmente a personas acusadas
de traicion o conspiracion. Estos prisioneros podrian haber sido lideres de pueblos
conquistados que se resistian al dominio inca, por tanto, estas personas se mantenian en
espera de la decision que tomaran las autoridades judiciales de la época ya sea para su

ejecucion o reubicacion forzada.

Uso de calabozos provisionales

Existen crénicas que mencionan la existencia de lugares de detencion temporal en toda
la jurisdiccion del Tahuantinsuyo, como en el Cusco y las principales ciudades, donde
los acusados eran retenidos antes de ser juzgados. Estos espacios no eran carceles como
se conoce en estos tiempos contemporaneos, sino mas bien eran calabozos temporales

o centros de detencion temporal.

Castigos ejemplares sin necesidad de carceles

Enel Estado inca para las personas que cometian faltas y delitos, las penas se aplicaban
de acuerdo al tipo de falta y delito, estos pudiendo ser desde leves hasta la mas severas
y el periodo de decision de la pena a aplicar por las autoridades, a los justiciables, por
lo general eran de inmediato como la pena de muerte, la mutilacion, los azotes o el
trabajo forzado en minas y construcciones, estas eran las formas de sancion mas
frecuentes, por lo que la prision como castigo prolongado no se daba. Se debe tener en
cuenta que los castigos de carceleria no eran de tiempos prolongados, por el contrario,
durante el Tahuantinsuyo las carceles eran centros de detencion temporal, por el tiempo

que duraba el proceso de determinacion de la falta o el delito.

1.4. FUNCIONARIOS DEL SISTEMA CARCELARIO

Los funcionarios considerados dentro del sistema judicial y carcelario inca, sean estos

en condicion de juzgadores, custodios o ejecutores de las sanciones y penas impuestas por las
faltas o delitos cometidos, eran:

1.4.1. Tucuyricuc

Este funcionario politico y jurisdiccional durante el desempefio de su funcion como

autoridad de extrema confianza del Inca era un inspector o "el que todo lo ve y escucha". Se

encargaba de supervisar el cumplimiento de las normas y de reportar cualquier infraccion a las

112



autoridades superiores, pero cuando cumplia la funcion de autoridad jurisdiccional (administrar
justicia) se le denominaba Taripa Camayoc, como tal sancionaba y condena de acuerdo a la
falta o al delito cometido hasta con pena de muerte, de dicha decision daba cuenta al soberano

Inca.

1.4.2. Michoc

Funcionario encargado de custodiar a los justiciables en los centros de detencidon
conocidos como carceles, también ejecutor de las sentencias y el responsable de vigilar y
castigar a los prisioneros. Aunque el sistema carcelario inca no era como el de las sociedades
occidentales, existian lugares de reclusion temporal para los detenidos en espera de juicio o

castigo, y el Michoc se encargaba de su custodia y supervision.

1.4.3. Curacas

Fueron los antiguos y tradicionales jefes de los ayllus y de los pueblos que fueron
sometidos e incorporados por los Incas a sus dominios, quienes mantenian su autonomia
politica en tiempos de paz, como jefes de ayllu eran intermediarios entre el Gobierno y la
poblacion, haciendo cumplir las disposiciones politicas y juridicas emanadas del aparato
estatal.

El curaca cumplia funciones dispuestas por el soberano de manera estricta a la
poblacion bajo su gobierno en las obligaciones que les atafie segiin sus deberes y derechos,
dentro de sus funciones también era la de administrar justicia aplicando las penas contempladas

en el sistema juridico inca para las faltas y delitos que no eran tan graves.

1.4.4. Apunchic o Tocricoc

Eran Gobernadores politicos militares de una provincia o wamani, tenian poder de
decision en aspectos judiciales, politicos y administrativo, en cuanto a sus funciones
jurisdiccionales y carcelarias desempenaban roles claves en la supervision de la justicia y el
mantenimiento del orden, impartia justicia en casos previstos a su autoridad (leves por faltas y
delitos) y aplicaba castigos segun la normativa inca, supervisaba que las leyes emanadas del

soberano Inca se cumplieran en su provincia o wamani.

113



1.4.5. Consejo de Ancianos

El Consejo de ancianos estaba compuestos por (lideres locales y personas de
experiencia) ellos jugaban un papel importante en la resolucion de conflictos y administracion
de justicia en los ayllus. Sus funciones eran: mediar en disputas menores especialmente dentro
de ayllus (grupos familiares) aplicaba castigos y normas consuetudinarias, segun las tradiciones

locales aconsejaba a los curacas y autoridades menores en la toma de decisiones judiciales.

1.4.6. Sapa Inca

El Inca era la maxima autoridad del Estado y tenia el poder absoluto, incluyendo el
ambito judicial, en la administracion de justicia el Inca era la ultima instancia de apelacion en
casos de gran relevancia e importancia, asi mismo dictaba leyes y penas muchas de las cuales
estaban basadas en el principio de equidad, respeto, reciprocidad y severidad para mantener el
orden, de igual manera fomento la descentralizacion de la administracién de justicia y el
sistema carcelario delegando la investigacion, juzgamiento y sancion a las autoridades
judiciales (Tucuyricoc, Michoc, Apunchic y los Curacas) para que apliquen las penas a los
infractores de acuerdo a las faltas o delitos cometidos.

El Derecho Penal Inca y el sistema carcelario inca se basaba en la justicia preventiva y
la reinsercion de los infractores y delincuentes, que en el proceso de encarcelamiento los
castigos solian ser rdpidos y ejemplificadores. La aplicacion de las penas lo realizaban
funcionarios del Estado inca quienes mantenia una constante presencia de organizacion,

autoridad y obediencia ante las leyes y la religion por parte de la poblacion en todo el territorio.

1.5. CARACTERISTICAS DE LAS CARCELES EN EL TAHUANTINSUYO
- No eran locales de detenciones permanentes como en otras civilizaciones.

- Eran mas bien lugares de detencién momentanea.

- Fueron calabozos en edificaciones estatales o espacios subterraneos.

El sistema politico inca desde sus origenes entre los siglos XI y XII estuvo ligado a un
ordenamiento juridico de tipo consuetudinario denominado Derecho Penal Inca, la misma que
se empleaba de acuerdo a las circunstancias politicas, teniendo en cuenta que los incas se
expandian territorialmente sometiendo pueblos que muchos de ellos se unian pacificamente
pero también otros pueblos conspiraban y ejercian acciones de fuerza como son sublevaciones
o levantamientos, lo propio ante la comision de faltas y delitos cometidos por los habitantes de

los pueblos originarios o incorporados, quienes eran castigados de acuerdo a la magnitud de la

114



falta o delito y requerian de centros de detencion temporal mientras sean juzgados a ello
también los estudiosos los consideraron como carceles de detencion por la modalidad y la
condiciéon de los sujetos que son ingresados a dichos centros de detencidon temporal, al
establecerse el Tahuantinsuyo el gobierno de Pachactutec en el proceso de reforma politico
administrativo también considera necesario mejorar el sistema judicial de caracter
consuetudinario y las cérceles ya existentes en lugares estratégicos, el soberano Inca Tupac
Inca Yupanqui, fue quien en su gobierno contribuyo y ejecuto la expansion territorial, teniendo
como arma legal un ordenamiento juridico basado en tres principios: premio, castigo y control.
Principios que se aplicaban sin ninguna excepcion de condicion social.
El cronista Cabello de Balboa (1951) refiere los siguientes parrafos:
Que la administracion de justicia y carcelaria fue tan riguroso y ejecutivo en la pugnicion y
castigo de los transgresores de las leyes por €l puestas que fue notado de algunos de cruel e
inexorable. Con este propdsito, para castigar de malos y espantajo de buenos, carceles de tan
extrafio horror que sus vasallos (temblaban) con sola la noticia que de sus extrafiezas oyan
contar; con este pensamiento creo estas carceles, todas en los alrededores del Cusco: Una en
Sangacancha, laberintica y subterranea, para rebeldes, inobedientes y traidores; otra en Tancar,
lugar frontero a Cayocachi; una tercera en Bimbilla, para hechiceros, envenenadores, falsos
videntes y malos sacerdotes; y una ultima en Poma pongo, para los acusados no juzgados hasta
que se probara su culpabilidad. Las tres primeras causaban verdadero pavor, especialmente la
de Cangancancha, en cuyo interior campeaban jaguares y pumas, 0sos y serpientes, animales
todos traidos del Antisuyo, asi como sapos repugnantes y culebrillas venenosas. Entrar en esta
carcel era, casi con seguridad, no salir vivo de ella. Las dos siguientes eran parecidas. Solo la

ultima escapaba a tanto horror. (pp. 353-354)

En el Tahuantinsuyo no existieron carceles como en las sociedades europeas, pero si
hubo locales de detencion temporal para ciertos casos especificos, especialmente para
enemigos politicos y personas en espera de juicio o castigo en funcion a la falta o delito
cometido. El énfasis del sistema politico inca estaba en la justicia inmediata y ejemplarizante,
lo que reducia la necesidad de carceles permanentes y a ello se suma el sistema econdémico
practicado en que se necesitaba mano de obra para efectos de la produccion, porque de tener
prisiones permanentes disminuia la capacidad productiva y més aun seria una carga innecesaria
para el gobierno.

Los soberanos gobernantes Incas preferian castigos rapidos y severos en lugar de
mantener prisiones prolongadas, ya que la sociedad funcionaba en base a la reciprocidad y el

trabajo colectivo.

115



Valcarcel (1959) refiere:

En las carceles se hacia decir la verdad de otra manera muy distinta, esto igualmente para
descubrir la inocencia o culpabilidad del acusado, sometiéndoseles a verdaderos “juicios de
Dios”, y los que eran afortunados en esta terrible prueba, salian de la reclusion y al incorporare
en la vida activa en sus comunidades eran mirados con respeto, como personas que un estigma

divino sefialara como inocentes dentro del campo que se les acusaba. (pp. 176-177)

1.6. UBICACION GEOGRAFICA DE LAS CARCELES

Las carceles en el Tahuantinsuyo no eran lugares de privacion de la libertad por tiempos
prolongados, sino que estas llamadas carceles eran centros de detencion temporal mientras dure
el proceso de juzgamiento y de decision sobre la comision de las faltas y los delitos a castigar
de acuerdo a los alcances del Derecho Penal Inca, y para muchos tratadistas y estudiosos las
llamadas carceles ubicadas a lo largo y ancho del Tahuantinsuyo asi como las autoridades que
administraban justicia, estaban bajo el control de la autoridad Inca.

Por tanto, la justicia inca se basaba en castigos ejemplares y la reintegracion del
infractor a la sociedad mediante trabajo forzado o penas severas y no se requerian de la
privacion de la libertad por periodos prolongados. Sin embargo, se sabe que existian lugares
de detencion temporal principalmente para enemigos capturados, traidores y delincuentes de
alto rango.

Bajo el gobierno de Tupac Inca Yupanqui (hijo de Pachacttec y uno de los grandes
conquistadores incas), segin algunos estudiosos refieren que estos espacios de detencion
posiblemente se ubicaban en fortalezas estratégicas en todo el territorio del Tahuantinsuyo,
especialmente en las ciudades o llactas capitales importantes de cada region en los cuatro suyos,
sean estos instalaciones politicas y militares y en algunas veces los tambos eran utilizados para
el control y administracion del imperio. Se cree que ciertas secciones de estas construcciones
pudieron haber servido como lugares de detencion momentéanea.

Aclaramos que el Derecho Penal Inca y el sistema carcelario preferia la justicia rapida
y los castigos eran draconianos, como la pena de muerte o el exilio, en el Estado inca no existian

carceles como las actuales, pero si habia lugares de detencion temporal o castigo.

2. TIPOS DE CARCELES
La categoria o tipos de las cérceles durante el Tahuantinsuyo especialmente en el
gobierno de Tupac Inca Yupanqui se daban de acuerdo a la incidencia de faltas o delitos

cometidos por la poblacién y dependiendo de la region o ciudad, las carceles no eran las

116



carceles donde se privaban la libertad por tiempos prolongados, si no que eran centros de
detencion por tiempos cortos mientras dure el juzgamiento y sentencia a dictar contra el que
cometio la falta o el delito, los cronistas refieren que las prisiones o carceles incas presentaban
crueles rasgos segun lo cuentan en funcidn a los datos orales que obtuvieron durante el siglo
XVI, donde aseveran que pocos podian soportar los periodos de detencioén sobre todo los que
eran reincidentes en cometer los delitos y las noticias que se propalaban sobre estas carceles
no eran nada agradables por el contrario hacian ver que eran de mucho terror como el caso del

Sancay.

2.1. Carcel del Inca
De acuerdo a la version de Murua, la céarcel significaba la ejecucion de la pena privativa
de la libertad, en el Estado inca era sin excepcion alguna dependiendo de la falta o el delito, la
privacion de la libertad no era por tiempos prolongados, se dice que fueron centros de detencion
temporal. Las penas se cumplian sin ninguna restriccion, pero dependia de la condicion social
al que pertenecian, para los nobles las penas se daban con cierta flexibilidad y de ser el caso
algunas veces se aplicaba con extrema dureza. En las carceles para nobles o funcionarios de la
administraciéon, como los caciques o hijos de grandes sefiores, durante el periodo de su
detencion se les daba alimentacion y se les permitia sus necesidades, pero estaban
incomunicados.
Murua (1946) menciona sobre la céarcel del Inga:
Carcel del Inga, que era solamente para los principales, y caciques hijos de sefiores y capitanes
cuando cometian alglin delito y, como hemos dicho mientras se averiguaba los ponian ahi (...),
cuando la culpa era liviana los soltaban libremente y, si era grave y se le probaba, mientras el
Inga consultaba de lo que ellos se debian hacer, le metian en otra carcel mas fuerte y de mas
guardia de igual modo cuando al Inga iban quejas de alguno de ellos cuatro sefiores orejones
de su consejo o de los virreyes, que ellos llamaban auqui, y gobernadores o visitadores o
principales tucuyricoc, como curacas, caciques y cabeza dellos pueblos, de agravios o muertes
o sin justicia que hubiesen hecho, los mandaba encarcelar en caso de un sefior o dellos consejo,
si era muy principal el delincuente, donde estaba siempre sin prisiones, y averiguado, el Inca
hacia junta o llamaba a corte y estando el delincuente presente, le hacia un parlamento y acataba
mandando que le diesen con un mazo llamado champi tres o cuatro golpes en las espaldas, los
cuales les daba un principal y que muchos morian dellos dichos golpes, y otros escapaban, y
que también los castigaba con otros géneros de castigo; y que antes que viniesen a esto entraba

el Inga y hacia acuerdo sobre ellos con los de su consejo, con cuyo parecer se hacia, y que

117



solamente, conocia el Inga del castigo de los sefiores como duque, y de los deméas conocian los

gobernadores y visitadores, aunque algunos apelaban para el Inca. (p. 220)

Guaman Poma de Ayala (1993) también refiere sobre las consideraciones carcelarias
hacia los nobles:

Contaban especialmente con un aposento, corral o patio y casa, para recluir a los principales
Auquiconas, a los grandes sefiores como Capac Apo, Huno Apo, Guamanin Apo; estando
designados esos locales exclusivamente para ellos. Alli se les proporcionaba alimentos y
también comodidades y servicios especiales, a fin de que estuviesen bien atendidos y a donde
muchas veces el propio Inca los iba a visitar, asi como las sefioras coyas, los principes
auquiconas y fiustas. De este modo las carceles para sefiores principales, podian ser visitadas,

no asi las demas carceles para los pobres, donde estos no podian recibir visitas. (pp. 230-231)

Por tanto, las cérceles del Inca tenian un aposento especial, para los principes y las
autoridades civiles y militares quienes se vieran involucradas en la comision de faltas o delitos
y como consecuencia de ello se hallaban en prision con detenciones temporales hasta que dure
el proceso, pero estuvieron bien alimentados, servidos y custodiados. Sélo este trato se permitia
en las carceles del Inca ubicadas en algunas principales ciudades del Tahuantinsuyo, porque la
sancion de privacion de la libertad era una atribucion exclusiva del soberano Inca.

Garcilaso de la Vega (1959) también refiere:

Tratandose de orejones se evitaba por comun la pena de capital, aun en el supuesto caso que

sea culpable y se castiga a este miembro de la nobleza con la pena capital, se le ejecutaba en

forma menos deshonrosa, se le ejecutaba por degollamiento, asi en los casos de incesto y otros
quebramientos demasiados graves, pero este no moria en una plaza publica sino dentro de una

prision, es decir que le sentencia se la ejecutaba en el interior de una carcel. (p. 72)

2.2. Carcel Sancay o Sancay Huasi

El Sancay era un término que en el mundo andino se hacia referencia a lugares de
castigo o encierro. Aunque los incas no tenian cérceles como en la actualidad, pero si existian
espacios donde se retenian temporalmente a personas que habian cometido delitos graves antes
de recibir su castigo definitivo.

El Sancay o "calabozo inca" era descrito como un lugar oscuro, profundo y de dificil

acceso, donde los acusados, sentenciados y prisioneros podian ser encerrados como forma de

118



castigo o hasta que se determinara su destino. Algunos cronistas mencionan que estos lugares

eran cuevas, fosas o espacios subterraneos dentro de las fortalezas.

El Sancay, también conocido como el Sancay huasi, o “casa de terror” segun los
aborigenes y los cronistas referian que era una carcel donde detenian a delincuentes, traidores,
mentirosos, ladrones, adulterios, hechiceros, mientras dure las averiguaciones, juzgamiento y
el fallo o castigo a imponérsele. La descripcion que hacen de esta cércel, los cronistas Martin
de Murtia y Cieza de Leodn, era lugar de castigo y prisiones (detenciones temporales) que los
soberanos Incas administraban justicia conjuntamente que las autoridades jurisdiccionales del
Tahuantinsuyo y castigaban a cuantos habian cometido faltas y delitos como son los traidores,
asi como los autores de grandes delitos, el Sancay estaba ubicado a una profundidad
considerable de la tierra, era una boveda muy oscura y en el interior criaban serpientes
ponzofiosas, fieras como leones y tigres, 0sos, zorras, perros, gatos del monte, buitres, aguilas,
lechuzas, sapos, lagartos, tan solamente la presencia de estos animales, significaba castigo a
todo aquel individuo varén o mujer que habia cometido una falta o un delito.

Murua a (1946) refiere:

Que, habia un soterrano o mazmorra debajo de la tierra, que ellos llamaban desanca, el cual

estaba todo muy cubierto y empedrado de piedras en gran manera agudas y esquinadas, que

cortaban como cuchillos o navajas muy agudas, y dentro del habia gran cantidad de animales
muy feroces, como son leones, tigres, 0sos y viboras y otros animales bravos, y habia culebras,

sapos y alacranes y otros géneros de sabandijas ponzofias puestas y echadas a mano. (p. 219)

Asi mismo Cieza de Ledn (1967) también refiere:

Que a aquellos que habian cometido faltas o delitos los llevaban al Cuzco a buen recaudo, donde
los metian en una carcel que estaba llena de fieras, como culebras viboras, tigres, 0sos, y otras
sabandijas malas; si alguno negaba, decian aquellas serpientes no le harian mal, y si mentia,

que le matarian; y este desvario tenian y guardaban, por cierto. (pp. 81-82)

Guaman Poma de Ayala (1993) refiere lo propio:

Que la carcel de Sancay, era una boveda debajo de la superficie, muy oscura, donde se criaban
serpientes, culebras ponzofas, animales de leones y tigre, 0so, zorra, perros, gatos de monte,
buitre, aguila, lechuzas, sapo, lagartos. Era una carcel hecha para “castigar a los bellacos y

malhechores delincuentes”. (p. 229)

119



El castigo a los sacerdotes por sus mentiras, actos falsos o levantamientos, los
castigaban gravemente, sin apelacion, se les sentenciaba de acuerdo a la falta o delito, los que
lograban sobrevivir por dos dias, el Inca le devolvia su libertad, sin culpa; y lo volvia a la honra.
Esto significa que, quienes ingresaban a esas carceles, ya habian sido declarados culpables, y
su pena consistia en sobrevivir si en veinticuatro horas no eran muertos por dichos animales,
los sacaban y se reconocia su honradez pues se les consideraba protegidos por las divinidades
y eran exculpados del delito, olvidando sus faltas, y ellos tendrian una nueva oportunidad e
incorporarse a la sociedad.

Caracteristicas de los Sancay Huasi

No eran prisiones permanentes:

- Eran sitios de detencion transitoria mientras se decidia el castigo.

- Lajusticia inca era rapida, por lo que nadie permanecia mucho tiempo alli.

- Se uso para delincuentes y reincidentes en cometer faltas y delitos graves.

- Se empleaban para detener a criminales antes de su ejecucion o castigo.

- En algunos casos, se usaban para encarcelar a funcionarios o nobles caidos en desgracia
hasta que el Inca decidiera su destino.

Condiciones severas:

- Eran lugares oscuros, de dificil acceso y sin comodidades.

- Se disefiaban para evitar la fuga.

- Era ejemplo de justicia inca.

- Siendo un Estado vertical con un sistema de control social estricto, donde la prevencion
del delito era fundamental.

El Sancay huasi era prision de detencion temporal dentro del sistema de administracién
de justicia, se usaba para la reclusion momentdnea de los infractores, antes de aplicar una
sancion definitiva.

Los Sancay no eran estructuras arquitectonicas fijas en todas las ciudades, pero algunos
lugares donde funcionaron estas carceles temporales, se han identificado posibles restos de
estos espacios a manera de calabozos, no hay evidencia arqueologica clara de su ubicacion
exacta.

A diferencia de la justicia contemporanea y las carceles modernas, el sistema de justicia
inca castigaba severamente los delitos con ejecucion, destierro o trabajos forzados, por lo que
el Sancay era solo un lugar de detencion temporal antes de una sancion definitiva.

El Tahuantinsuyo por el extenso territorio que abarcaba, también existia poblacion

numerosa de diferentes grupos étnicos que los incorporaban en los cuatro suyos, donde esta

120



poblacién cometia faltas y delitos, y durante el proceso judicial se requeria de carceles o centros
de detencion temporal mientras dure la decision final del proceso, por lo que ha existido las
denominadas carceles Sancay en diversas regiones o suyos del Estado inca. Aunque la
evidencia arqueoldgica directa es escasa, la estructura administrativa y militar del imperio
sugiere que los Sancay o calabozos temporales pudieron haberse encontrado en distintos
centros estratégicos de cada suyo siendo posiblemente estas:
a. Chinchaysuyo (Noroeste) — Costa y norte del Imperio
- Chan Chan (actual Trujillo, La Libertad): Ciudad capital de los chima sometido por los
incas, donde algunos edificios administrativos fueron utilizados para detencion.
- Paramonga (Lima): Fortaleza ubicada en la costa norte que funcionaba como punto de
control.
b. Collasuyo (Sur) — Altiplano y sur andino
-Tiahuanaco (Bolivia): Centro religioso y politico preincaico que los incas adaptaron
modelos jurisdiccionales de acuerdo a la gravedad del delito.
-Hatungqolla (Puno, Pert): Centro administrativo inca en la region del lago Titicaca, donde
pudieron existir lugares de detencion.
c. Antisuyo (Este) — Region selvatica
- Paucartambo (Cusco): Punto de ingreso a la selva, donde los incas tenian puestos
militares.
- Espacios naturales (cuevas o formaciones rocosas): En la selva, los incas pudieron usar
cuevas o construcciones de piedra para detencion temporal del infractor.
d. Contisuyo (Suroeste) — Zona costera y sur andino
- Arequipa y Moquegua: Centros administrativos incas con depdsitos y areas de detencion
temporal.

- Torata (Moquegua): Importante enclave inca donde se ejercia control sobre la region sur.

2.3. Carcel de Pinas

El sistema penal inca establecid un sistema carcelario para controlar a la sociedad frente
a la comision de delitos para dicho propoésito creo las carceles denominadas pifas estas
consideradas como zonas de castigo y prision para personas condenadas por delitos graves.
Reiteramos la aclaracion que no eran cérceles de reclusion prolongada como lo es en el sentido
contemporaneo, pero si eran lugares de reclusion forzosa, generalmente en regiones inhdspitas

y aisladas.

121



Las Pifias, eran zonas de destierro donde se enviaban a criminales, traidores o enemigos
del Estado inca, estaban asociadas con regiones selvaticas (Antisuyo), lugares calidos y de
dificil acceso. Los desterrados eran forzados a sobrevivir en condiciones hostiles, lo que hacia
de la carcel pifia una forma de castigo severo, donde los criminales confesos como asesinos,
ladrones reincidentes, traidores al Inca, asi como también los nobles caidos en desgracia como
autoridades o lideres capturados que se oponian al poder central, como también prisioneros de
guerra y algunos rebeldes capturados eran enviados a estos lugares en vez de ser ejecutados.

Las pifias no estaban ubicadas en lugares fijos, estaban ubicadas en regiones selvaticas
apartadas donde el desterrado o sentenciado debia sobrevivir por su cuenta, estas pifas
estuvieron en regiones del Antisuyo actuales zonas de la selva alta Rupa rupa, el Ecuador y
Bolivia, también se ubicaban en lugares pantanosos o infestados de enfermedades o areas
cercanas a tribus hostiles, donde el condenado tenia pocas posibilidades de escape o
integracion, estas eran zonas de castigo y destierro (prision natural), no se debe considerar
como las cérceles contemporaneas con muros y guardias, esta prision era el aislamiento
extremo en un entorno peligroso, donde muchos prisioneros no sobrevivian.

Guaman Poma de Ayala (1993) refiere sobre las carceles pifias:

Castigo de los virreyes, Capac apo, Oidores, alcaldes de corte, corregidores, aguaciles, fiscales

y otros jueces; que los fiscales fueron quilles cachis, equecos, estos llevaban mentira al Inga,

fueron simi apac, fiscaban a los malos en este reino. Los tenian presos en la carcel de pinas

(penas), y si les hallaba culpado de alli les sentenciaba a muerte y castigo. (p. 235)

2.4. Arawai Wasi

Los Arawai wasis eran lugares de castigo y tortura en el Tahuantinsuyo. Se les puede
considerar como una forma de prision temporal, aunque su principal funcion no era la detencion
prolongada, sino la aplicacion de castigos fisicos y psicoldgicos.

Eran lugares de tortura y castigo publico, donde los condenados eran azotados,
golpeados o sometidos a sufrimientos antes de su ejecucion o destierro, los Arawai wasis
estuvieron ubicados en centros administrativos, fortalezas o plazas principales, donde la gente
podia ver los castigos como un ejemplo para la poblacion.

Angles (1988) refiere:

El cerro Condoroma se halla al sur del Cusco, inmediatamente al sur también de Wimpillay;
presenta dos porciones, una con el flanco al norte, es decir hacia la ciudad; y la otra con el
flanco al oriente; la primera porcion toma también el nombre de Araway Qhata. Como los sitios

anteriores, es importante repositorio arqueoldgico, claro estd, es la avanzada septentrional de la

122



famosa elevacion donde segiin la leyenda, se hundié la barreta de oro que portaba Manco
Qhapaq, es decir del cerro Wanakauri. Ahora en el Araway Qhata corre una gigantesca
inscripcion que dice Viva el Perq, y en la otra cara que corre junto a la anterior, aparece dibujado

el escudo peruano. (p. 62)

Estos espacios evidencian muestras de crueldad empleada contra los infractores esto

debido a la presencia de objetos contundentes utilizados para las sanciones como monticulos

de piedra, laderas empinadas, cafiones semiprofundos, considerados como los Arawai Wasis

existentes en el Tahuantinsuyo y proximos a los centros administrativos y militares, estos eran

centros de castigo y tortura publica, no eran carceles, ya que los Incas no encarcelaban a largo

plazo, sino que castigaban rapida y ejemplarmente.

Las autoridades jurisdiccionales del Tahuantinsuyo aplicaban castigos disuasivos y

ejemplares (leves y severos) segun la falta cometida, estas fueron:

Azotes y golpes: Para faltas leves.

Tortura con piedras o latigos: Para ladrones, mentirosos o desobedientes.
Mutilaciones: En algunos casos, se cortaban dedos o partes del cuerpo a reincidentes.
Pena de muerte: Aplicado a asesinos, traidores y criminales extremos quienes eran
ejecutados después de su castigo en el Arawai Wasi.

Cobo (1956) refiere:

Tenian los Incas dos carceles en el Cuzco, la una media legua de la ciudad, enfrente de la
parroquia de San Sebastian, que se llamaba ARAVAYA (arahuay lugar donde ahorcan) la cual
estaba en un sitio dicho Umpillay (huimpillay: horca), a donde eran castigados los ladrones y
otros facinerosos con pena de muerte; y ejecutaban colgando a los malhechores la cabeza para

abajo, y dejandolos asi colgados hasta que se morian. (p. 272)

Guaman Poma de Ayala (1993) tambien refiere:

Que se castigaba a las doncellas y a los donceles; los castigos que se hacian para que se
guardasen el bien y honra del doncel y doncella de este reino, y policia, y buena justicia y
gobierno. Y asi los dichos forjadores de las mujeres doncellas, o forjadores de las mujeres a los
donceles, y asi en aquel tiempo se castigaba, si se consintieron los dos, el hombre y la mujer,
sentencian a muerte colgado vivo dellos cabellos de una pefia llamado arauay. También eran
zonas de castigo de virgenes de los templos y dioses luego la sentenciaba que fuese colgada
viva de los cabellos en las pefias llamados arauay, aunque le vean hablar y conversar o enviar
otro que le hablen por ellos con color de pecar con los hombres; vista, luego les daba esta

sentencia para ejemplo de las demas virgenes y monjas, aclla de sus dioses, porque no fuese

123



quebrantada su ley y voto de la virginidad. Aun el dicho Inga y los pontifices no le osaron a
hablarle. Y asi habia muchas virgenes, acllaconas, si a estas les entrase la ley de Dios fueren

santas de ellas. (pp. 231-235)

124



CONCLUSIONES
1. La poblacién del Tahuantinsuyo durante el proceso politico que le tocd vivir desde el
gobierno de Pachacutec, Tupac Inca Yupanqui y Huayna Cépac, quienes incorporaron a
varios grupos étnicos, generando un crecimiento geografico y demografico, situacion que
motivo e influencio en los soberanos incas a elaborar normas de convivencia basados en
respeto, armonia y solidaridad dando lugar al establecimiento del derecho penal inca con
el cual procedieron al reordenamiento politico y juridico del Estado inca, frente a las
diferentes formas de convivencia y conducta social, asi como la comision de faltas y
delitos, por tanto su represion era homogénea en los cuatro suyos, por lo que las acciones
juridicas y carcelarias se ajustaron a un sistema normativo consuetudinario con el
proposito de regular la conducta social, el orden y la estabilidad del Tahuantinsuyo, bajo

un sistema carcelario célere como mecanismo punitivo y preventivo.

2. El grado de eficacia del Derecho Penal Inca (norma consuetudinario) como mecanismo de
control social, basado en principios de justicia, autoridad, respeto y control social, se
muestra frente a una poblacion étnicamente heterogénea en la que fue necesario enfrentar
a la comision de faltas y delitos ejecutados por los habitantes de los pueblos incorporados
al Tahuantinsuyo, quienes manifestaban diferentes conductas sociales, ello hacia
imperativo la aplicacion de una norma juridica adecuada para regular la convivencia social
y sancionar las conductas contrarias al orden establecido, bajo un sistema carcelario de
tipo preventivo y punitivo de manera descentralizada y eficiente en la administracion de
justicia como mecanismo de control y prevencion, a través de normas juridicas para
preservar la estabilidad politica del Tahuantinsuyo durante el gobierno de Tupac Inca

Yupanqui (1471-1493) .

3. El Derecho Penal Inca, (consuetudinario), contemplaba una serie de faltas y delitos
considerados leves y graves que atentaban contra el orden social, la cohesion comunitaria
y la estabilidad politica del Tahuantinsuyo, estas estaban categorizadas por la gravedad y
la magnitud del dafo causado a la persona, ayllu y Estado, siendo estos: delitos que
lesionan bienes juridicos de orden publico, delitos que lesionan bienes juridicos privados,
delitos contra la persona y la sociedad, delitos contra el patrimonio, delitos contra la
libertad sexual, delito contra el honor, holgazaneria y las buenas costumbres, delitos que

estan subdividas por su naturaleza, durante el gobierno de Tupac Inca Yupanqui (1471-

125



1493), la carceleria era una medida de detencidon temporal mientras dure el tiempo de
juzgamiento o toma de decision, para aplicar la sancion ante conductas que ponian en
riesgo la autoridad del Estado y la armonia colectiva del ayllu, la eficacia de las sanciones

se relacionaba con el caracter ejemplar y disuasivo de la pena.

. Durante el gobierno de Tupac Inca Yupanqui (1471-1493), se establecieron carceles de
acuerdo al estatus social, las faltas y los delitos, siendo estos centros de detencion temporal
mientras dure los procesos de indagacién, comprobacién y penalizacion al justiciable
mientras tanto el infractor permanecia en las carceles segun sea el acto cometido, las
carceles fueron: la Carcel del Inca, Sancay o Sancay Huasi, de Pifias y Arawai Wasi donde
se administraba justicia de acuerdo a las caracteristicas de cada uno de ellos, por ello a
Tupac Inca Yupanqui es recordado como el "verdadero impulsor" de la administracion de
justicia con un orden convirtiendo las carceles en lugares de detencion temporal, de
suplicio y juicio religioso, asimismo el sistema carcelario del Tahuantinsuyo alcanzé su
mayor nivel de organizacion de acuerdo a las exigencias del Derecho Penal Inca de caracter
retributivo y severo contando para ello con funcionarios o administradores de justicia y
ejecutores de las penas, siendo estos: el Curaca, Tucuyricuc, Michoc, Apunchic o
Tocricoc, Consejo de Ancianos y el Sapa Inca, el sistema carcelario no buscaba la
reeducacion o la readaptacion del individuo, sino que el sistema carcelario servia como un

mecanismo de castigo fisico, detenciones temporales, custodia de nobles o juicio divino.

126



BIBLIOGRAFIA

Acosta, J. d. (1940). Historia Natural y Moral de las Indias. Mexico: Fondo de Cultura
Economica.

Angles Vargas, V. (1988). Historia del Cusco Incaico (Vol. I). Impreso en Talleres Industrial
Grafica S.A.

Basadre Grohmann, J. (1937). Historia del Derecho Peruano. Lima: Biblioteca Peruana de
Ciencias Juridicas y Sociales.

Baudin, L. (1943). El imperio socialista de los incas. Santiago de Chile: Zic-zac S.A.

Bejar Quispe, J. (2006). Los Delitos y las Penas en el Incanato. Un Enfoque Etnohistorico.
Universidad Nacional De San Antonio Abad del Cusco.

Bernal, J. (2005). La Idea de Justicia. Del Posgrado en derecho de la UNAM, I, 158.

Betanzos, d. J. (1987). Suma Y Narracion de los Incas. Madrid: Atlas.

Brandt, H.-J. y. (2007). Normas, Valores y procedimientos en la justicia comunitaria.Estudio
cualitativo en comunidades indigenas y campesinas en Ecuador y Peru. (Vol. 2). Lima:
Instituto de Defensa Legal.

Busto Ramirez, J. (1986). Introduccion al derecho penal. Bogota: Editorial Temis S.A.

Cabello Balboa, M. (1951). Miscelania Antartica. Lima: Universidad Mayor de San Marcos
Instituto de Etnologia.

Cieza de Leon, P. (1967). El Sefiorio de los Incas. Lima: Instituto de Estudios Peruanos.

Cobo, B. (1956). Historia del Nuevo Mundo. Cusco: Atlas.

Cunow, H. (1933). La Organizacion Social del Imperio de los Incas. Lima: Libreria y Editorial
Peruana.

De las Casas, B. (1948). De las Antiguas gentes del Peru. Lima: D. Miranda.

De Mendieta, G. (1870). Historia Eclesiastica Indiana. Mexico: D.F.

De Molina, C. (1916). Relacion de las Fabulas y Ritos de los Incas. Lima: Sanmarti y Ca.

de Montesinos, F. (1930). Memorias Antiguas Historiales y Politicas del Peru. Lima: Libreria
E Imprenta Gil.S.A.

Del Busto Duthurburu, J. A. (1996). Tupac Yupanqui. Lima: Brasa S.A.

Del Busto Dutrurburu, J. A. (2017). Tupac Yupanqui: El Resplandeciente (Vol. IL.E 1
Gobernante). Piura: Universidad de Piura.

Domenack kihien, M. M. (2022). Aproximacion al sistema de Justicia en Tiempo de los Incas.

Derecho, 59-73.

127



Escobar Medrano, J. (s.f.). Derecho Penal Inkaiko. Cusco: Universidad Nacional de San
Antonio Abad del Cusco.

Fernandez, D. (1963). Historia del Peru. Lima.

Foucault, M. (1975). Vigilar y Castigar: Nacimiento de la Prision. Buenos Aires: Siglo XXI.

Galimberti Miranda, C. A. (1974). Las Carceles en el Cusco Incaico:Segun los cronistas.
Cusco: Universidad Nacional de San Antonio Abad del Cusco.

Garcilaso De la Vega, 1. (1959). Comentarios Reales de los Incas. Lima: Internacional del Peru
S.A.

Guaman Poma de Ayala, F. (1993). Nueva Cronica y Buen Gobierno. (F. P. Szeminski, Ed.)
Lima: Fondo de Cultura Economica S.A.

Herrera, A. (1730). Historia general de los hechos de los castellanos en las islas y tierra firme
del mar oceano (Vol. VI). Buenos Aires: Guarania.

Howland Rowe, J. (1985). Probanza de los incas nietos de conquistadores. Historica, 9, 193-
245. https://doi.org/https://doi.org/10.18800/historica.198502.003

La Rosa Calle, J. (1966). Teoria del conflicto y mecanismos de solucion. Lima: Pontificia
Universidad Catolica del Peru.

Lemlij, M., & Millones, L. (1991). EI Umbral de los Dioses. Lima: Biblioteca Peruaana de
Psicoanalisis & Sidea.

Locke, J. (1963). Ensayo sobre el Gobierno Civil. Madrid: Aguilar.

Miquel, J. (1987). Curso de Derecho Romano. Barcelona: Promociones y Publicaciones
Universitarias, S.A.

Mitchell, C. (2016). La Naturaleza de los conflictos Intratables:Resolucion de Conflictos en el
siglo XXI. Barcelona: Intitut Catala Internacional per la Pau,Bellaterra.

Murra, J. (1978). La Organizacion Economica del Estado Inca. Mexico.

Murua, F. M. (1946). Historia del Origen y Genealogia real de los Reyes Incas del Peru (Vol.
IT). Madrid: Instituto Santo Toribio de Mogrovejo.

Murua, F. M. (1962). Historia General del Peru (Vol. I). Madrid: Manuel Ballesteros-
Gaibrois.

Nietzsche, F. (1887). La Genealogia de la moral. Alianza.

Pease G.Y, F. (1971). Aproximacion el Delito entre los Incas. Universidad Pontificia Catolica
del Peru, 55.
https://revistas.pucp.edu.pe/index.php/derechopucp/article/view/12739/13293

Pease, F. (1965). El derecho y la aparicion del Estado inca. Lima: Pontificia Universidad

Catolica del Peru.

128



Poma de Ayala, G. (2015). Nueva Cronica y Buen Gobierno. Lima: Biblioteca Nacional del
Peru.

Rawls, J. (1971). Teoria de la Justicia. Fondo de Cultura Economica.

Rostworowski, M. (1953). Pachacuteq. Instituto de Estudios Peruanos.

Santillan, F. (1950). Tres Relaciones de Antiguedades Peruanas. Paraguay: Guarania.

Santillan, H. (1563). Relacion del Origen,descendencia, Politica y Gobierno de los Incas.
Editores Técnicos Asociados sa/Biblioteca Peruana.

Sarmiento de Gamboa, P. (1942). Historia de los Incas. Buenos Aires: Copyright Emece
Editores.

Sigmund, F. (1913). Totem y Tabu. Lima: Beacon Press.

Trimborn, H. (1936). El delito en las Altas culturas de America. Lima: Universidad Mayor de
San Marcos.

Urteaga, H. (1938). La organizacion Judicial en el Imperio de los Incas y en la Colonia. Lima:
Gil S.A.

Urteaga, H. (2023). El Imperio Incaico. Lima: Bicentenario casa editorial S.A.C.

Valera, B. (1953). Relacion De las costumbres antiguas de los Naturales del Pir. (C. Albertin,
Ed.) Espana: Revista del Archivo Historico del Cuzco.

Varcarcel, L. .. (2018). Historia de la Cultura Antigua del Peru (Incas). Lima: Inca Garcilazo
de la Vega.

Varcarcel, L. E. (1959). Etnohistoria del Peru Antiguo. Historia del Peru (Incas). Lima:
Universidad Nacional Mayor de San Marcos.

Vargas, J. (1979). Normas de Trabajo en el Imperio de los Incas. Lima.
https://revistas.ulima.edu.pe/index.php/Ius_et Praxis/article/view/3364

Vargas, J. (1981). El derecho penal en el imperio de los incas (Contribucién al estudio de la
historia del derecho peruano. Lima: Imp. Editorial Atlantida.

Vargas, J. (1993). Historia del Derecho (Parte General y Derecho Incaico. Lima: Universidad
de Lima.

Viveiros Castro, C. (1934). Atentados al Pudor (4a ed. ed.). Rio de Janeiro: Freitas Bastos.

Weber, M. (1944). Economia y Sociedad. Mexico: Fondo de Cultura Economica.

Zaffaroni, E. (1998). Tratado de Derecho Penal. Buenos Aires: Ediar.

Zarate, A. (1555). Historia del Descubrimiento y Conquista de la Provincia del Peru. Espafa:

Sistemas y Computadores S.A.

129



ANEXOS

130



Anexo 1. Primera Campafia al Chinchaysuyo

Fuente: José Antonio del Busto, Tupac Yupanqui, 1996. Brasa S.A pag.28

131



Anexo 2. Segunda Campania al Chinchaysuyo

Fuente: José Antonio del Busto, Tupac Yupanqui, 1996. Brasa S.A pag.34

132



Anexo 3. Viaje a Pachacamac

Fuente: José Antonio del Busto, Tupac Yupanqui, 1996. Brasa S.A pag.54

133



Anexo 4. Primera Campaiia al Antisuyo

Fuente: José Antonio del Busto, Tupac Yupanqui, 1996. Brasa S.A pag.60

134



Anexo 5. Segunda Campana al Antisuyo

Fuente: José Antonio del Busto, Tupac Yupanqui, 1996. Brasa S.A pag.68

135



Anexo 6. Primera Camparia al Collasuyo

Fuente: José Antonio del Busto, Tupac Yupanqui, 1996. Brasa S.A pag.75

136



Anexo 7. Segunda Camparnia al Collasuyo

Fuente: José Antonio del Busto, Tupac Yupanqui, 1996. Brasa S.A pag.83

137



Anexo 8. Campafia al Contisuyo

Fuente: José Antonio del Busto, Tupac Yupanqui, 1996. Brasa S.A pag.77

138



