
 

 
 

UNIVERSIDAD NACIONAL DE SAN ANTONIO ABAD DEL CUSCO 

FACULTAD DE CIENCIAS SOCIALES  

ESCUELA PROFESIONAL DE HISTORIA 

 

 

 

 

 

 

 

TESIS 

 

 

PRESENTADO POR:
 

Br. YULISSA QUISPE QUISPE
 

Br. RAUL MAMANI HUARAYA
 

PARA OPTAR AL TÍTULO PROFESIONAL DE 
LICENCIADO (A) EN HISTORIA

 
 

ASESOR:

 

M. Sc. VÍCTOR DARÍO MORMONTOY CAÑARI

 

 
 

 

CUSCO-PERÚ 
2025 

EL DERECHO INCA Y EL SISTEMA CARCELARIO 
DURANTE EL GOBIERNO 

DE TÚPAC INCA YUPANQUI (1471-1493) 
 



https://v3.camscanner.com/user/download


Universidad Nacional San Antonio Abad del Cusco

TESIS DE LICENCIATURA EL DERECHO INCA Y EL SISTEMA 
CARCELARIO DURANTE EL GOBIERNO DE TUPAC INCA YUPA…

 

Detalles del documento

Identificador de la entrega

trn:oid:::27259:546125362

Fecha de entrega

14 ene 2026, 8:19 a.m. GMT-5

Fecha de descarga

14 ene 2026, 9:15 a.m. GMT-5

Nombre del archivo

TESIS DE LICENCIATURA EL DERECHO INCA Y EL SISTEMA CARCELARIO DURANTE EL GOBIERNO ….docx

Tamaño del archivo

6.1 MB

165 páginas

56.431 palabras

294.401 caracteres

Página 1 de 178 - Portada Identificador de la entrega trn:oid:::27259:546125362

Página 1 de 178 - Portada Identificador de la entrega trn:oid:::27259:546125362



7% Similitud general
El total combinado de todas las coincidencias, incluidas las fuentes superpuestas, para ca…

Filtrado desde el informe

Bibliografía

Texto citado

Texto mencionado

Coincidencias menores (menos de 8 palabras)

Exclusiones
N.º de coincidencias excluidas

Fuentes principales

7% Fuentes de Internet

1% Publicaciones

2% Trabajos entregados (trabajos del estudiante)

Marcas de integridad
N.º de alertas de integridad para revisión

No se han detectado manipulaciones de texto sospechosas.
Los algoritmos de nuestro sistema analizan un documento en profundidad para 
buscar inconsistencias que permitirían distinguirlo de una entrega normal. Si 
advertimos algo extraño, lo marcamos como una alerta para que pueda revisarlo.

Una marca de alerta no es necesariamente un indicador de problemas. Sin embargo, 
recomendamos que preste atención y la revise.

Página 2 de 178 - Descripción general de integridad Identificador de la entrega trn:oid:::27259:546125362

Página 2 de 178 - Descripción general de integridad Identificador de la entrega trn:oid:::27259:546125362



 

 
 

DEDICATORIA 

 

A Dios por haberme dado la fe, la fortaleza, la salud y la 

esperanza para terminar este trabajo de investigación para 

obtener mi título profesional.  

A mis queridos padres Magdalena y Domingo por haberme 

apoyado en todo momento, por sus consejos, sus valores, por 

la motivación constante que me ha permitido ser una persona 

de bien, pero más que nada por su amor infinito e 

incondicional.  

A mis hermanos Grimaldo, Maryli, Flor de María, Magui a 

mis sobrinos y a todos mis familiares que me apoyaron 

siempre motivándome a ser mejor profesionalmente.  

A mis amigos que siempre estuvieron apoyándome de una u 

otra manera, infinitas gracias. 

 
Yulissa 

 
 

A todas las personas que hicieron posible esta tesis, 

brindándome todo el apoyo, comprensión y por esos ánimos 

en los momentos que más necesité y que desarrollan en mí 

un espíritu noble lleno de esperanzas y el lindo deseo de ser 

útil para la sociedad, no mencionaré nombres, porque no me 

perdonaría olvidar a ninguno. 

 
 

Raúl 

 

 

 
 



 

 
 

AGRADECIMIENTOS 

Agradecemos a nuestra alma mater la Universidad Nacional de San Antonio Abad del 

Cusco y a los señores docentes del departamento académico y la escuela profesional de Historia 

quienes nos difundieron y compartieron todos sus conocimientos de alto nivel para formarnos 

profesionalmente dentro de los cánones de nuestra carrera profesional. 

A nuestro asesor M. Sc. Víctor Darío Mormontoy Cañari, por su dedicación y paciencia 

que tuvo hacia nosotros durante el desarrollo de la investigación de la presente tesis. 

A la señora Carmen Diaz Vera funcionaria de la biblioteca central, así como a todas las 

personas de los diferentes repositorios institucionales que hicieron posible desarrollar esta 

investigación. 

A nuestras amistades quienes nos motivaron a continuar con el desarrollo de la tesis. 

 

                   Los tesistas. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
 

RESUMEN 

La presente investigación de Tesis de licenciatura intitulada “El Derecho Inca y el Sistema 

Carcelario durante el gobierno de Túpac Inca Yupanqui (1471-1493)” propone generar nuevos 

estudios histórico jurídicos e identificar las formas de aplicación de Derecho Penal Inca durante el 

gobierno de Túpac Inca Yupanqui entre los años de 1471 a 1493 como soporte político, social y 

económico, bajo una nueva óptica contemporánea y concordada con los códigos civil y penal 

contemporáneo. 

El Derecho Inca no estaba escrito en códigos, se basaba en la costumbre y la oralidad, tipo 

consuetudinario (basado en costumbre), de carácter moral, religioso y político, orientado a 

preservar el orden del Tahuantinsuyo, obediencia al Inca. El principio fundamental era mantener 

el equilibrio político, social y económico. 

El sistema jurídico inca presentaba las características de ser, colectivista y disciplinario, con una 

finalidad preventiva, la justicia era rápida y sumaria y con autoridades competentes. 

Durante el gobierno de Túpac Inca Yupanqui no existió un sistema carcelario permanente y 

generalizado como en la tradición occidental, las prisiones no eran instituciones de custodia 

prolongada, sino eran lugares de detención temporal para acusados o condenados, están eran como 

la cárcel del Inca, el Sancay, las Piñas y el Araway Wasi.  

Bajo la aplicación del Derecho Penal Inca la sanción definitiva solía ejecutarse de manera célere, 

por lo que la cárcel no cumplía función penitenciaria. El Derecho Inca fue ordenador, preventivo 

y colectivo, basado en la moral pública y la autoridad estatal, las penas buscaban disciplina social 

y cohesión del Estado. 

Palabras Clave:   

Derecho inca, Derecho penal inca, Consuetudinario, Justicia sumaria. 

 

 

 



 

 
 

ABSTRACT 

This undergraduate thesis research entitled “Inca Law and the Prison System during the 

government of Túpac Inca Yupanqui (1471-1493)” proposes to generate new historical-legal 

studies and identify the forms of application of Inca Criminal Law during the government of Túpac 

Inca Yupanqui between the years 1471 to 1493 as a political, social and economic support, under 

a new contemporary perspective and in accordance with the contemporary civil and penal codes. 

Inca law was not written in codes; it was based on custom and orality, a customary law 

(based on custom) of a moral, religious, and political nature, oriented toward preserving the order 

of the Tahuantinsuyo and obedience to the Inca. The fundamental principle was to maintain 

political, social, and economic equilibrium. 

The Inca legal system was characterized as collectivist and disciplinary, with a preventive 

purpose. Justice was swift and summary, administered by competent authorities. 

           During the reign of Túpac Inca Yupanqui, there was no permanent and widespread 

prison system like in the Western tradition. Prisons were not institutions for prolonged custody, 

but rather places of temporary detention for the accused or convicted. These included the Inca 

Prison, the Sancay, the Piñas, and the Araway Wasi. 

Under the application of Inca Criminal Law, the final punishment was usually carried out 

swiftly, so the prison did not serve a penitentiary function. Inca Law was orderly, preventive, and 

collective, based on public morality and state authority. Punishments aimed at social discipline 

and state cohesion. 

 

Keywords: Inca Law, Inca Criminal Law, Customary Law, Summary Justice 
 

 

 



 

 
 

INDICE 

PROYECTO DE INVESTIGACIÓN .............................................................................................. I 

INTRODUCCION ...........................................................................................................................1 

CAPÍTULO I ...................................................................................................................................3 

1.  GENEALOGÍA Y POLITICA DE TUPAC INCA YUPANQUI ...............................................3 

1.1.  GENEALOGÍA DE TUPAC INCA YUPANQUI ...................................................................3 

1.2.  INTERPRETACIÓN Y DESCRIPCIÓN DEL ÁRBOL GENEALÓGICO DE TUPAC INCA 

YUPANQUI ………………………………………………………………………………………7 

1.2.1. Inca Yahuar Huacac (Titu Cusi Huallpa) ....................................................................7 

1.2.2. Wiracocha ....................................................................................................................9 

1.2.3. Inca Yupanqui - Pachacútec ........................................................................................9 

1.2.4. Tupac Inca Yupanqui .................................................................................................11 

1.3.  TUPAC INCA YUPANQUI EN EL PODER POLÍTICO ....................................................12 

1.3.1. Cápac Ayllu (Panaca) .................................................................................................13 

1.4.  GOBIERNO DE TUPAC INCA YUPANQUI ......................................................................17 

1.5.  CAMPAÑA AL CHINCHAYSUYO.....................................................................................20 

1.5.1. Primera Campaña al Chinchaysuyo ...........................................................................20 

1.5.2. Segunda Campaña al Chinchaysuyo .........................................................................21 

 1.5.3. Visita de Tupac Inca Yupanqui a Pachacamac ..........................................................23 

1.6.  CAMPAÑA AL ANTISUYO ................................................................................................23 

1.6.1. Primera Campaña al Antisuyo ...................................................................................23 

1.6.2. Segunda Campaña al Antisuyo ..................................................................................25 

1.7.  CAMPAÑA AL COLLASUYO ............................................................................................26 

1.7.1. Primera Campaña al Collasuyo ..................................................................................26 

1.7.2. Segunda Campaña al Collasuyo .................................................................................27 

1.8.  CAMPAÑA AL CONTISUYO .............................................................................................29 



 

 
 

1.9. ORGANIZACIÓN POLÍTICA Y SOCIAL EN EL GOBIERNO DE TÚPAC INCA 

YUPANQUI ...............................................................................................................................31 

1.9.1. Organización Política .................................................................................................31 

1.9.2. Organización Social ....................................................................................................32 

CAPÍTULO II ................................................................................................................................34 

1. SISTEMA DE ADMINISTRACION DE JUSTICIA DURANTE EL GOBIERNO DE 

TUPAC INCA YUPANQUI ......................................................................................................34 

1.1.  ORGANIZACIÓN JURÍDICA ..............................................................................................34 

1.1.1. La Reincidencia .........................................................................................................37 

1.1.2. Los Atenuantes ..........................................................................................................37 

1.1.3. La Tentativa ...............................................................................................................39 

1.2.  ESTRUCTURA DE ADMINISTRACIÓN JURÍDICA INCA .............................................40 

2.  FUNCIONARIOS DE LA ADMINISTRACIÓN JURÍDICA .................................................41 

2.1. Chunca Camayoc ..........................................................................................................43 

2.2. Pachac Camayoc ...........................................................................................................44 

2.3. Huaranca Camayoc .......................................................................................................44 

2.4. Huno Camayoc .............................................................................................................45 

2.5. Tucuyricuc ....................................................................................................................45 

2.6. Tribunal o Supremo Consejo de los Doce ....................................................................47 

2.7. Consejo Supremo de los Apucuna (4 Jueces) ...............................................................47 

2.8. El Inca (Tupac Inca Yupanqui) ....................................................................................48 

3.  NORMAS Y LEYES ................................................................................................................49 

4.  CATEGORÍA/CLASIFICACIÓN DE DELITOS ....................................................................52 

   4.1.  DELITOS QUE LESIONAN BIENES JURÍDICOS DE ORDEN PÚBLICO ..................54 

4.1.1. Delitos Contra el Estado ............................................................................................54 

4.1.2. Delitos Contra el Inca ................................................................................................56 



 

 
 

4.1.3. Delitos Contra la Religión (Estado) ..........................................................................58 

4.1.4. Delitos Contra la Organización Administrativa ........................................................59 

  4.2.  DELITOS CONTRA LOS DEBERES DE FUNCIÓN .......................................................60 

4.2.1. No Trabajar en la Forma Señalada en el Imperio (Tahuantinsuyo) ..........................61 

4.2.2. Desertar del Ejército Imperial ...................................................................................61 

4.2.3. Robo en el Ejercicio de la Función ...........................................................................62 

4.2.4. Saqueo y Daño a las Poblaciones Conquistadas .......................................................63 

4.2.5. Desobediencia y Desacato al Inca y los funcionarios ...............................................64 

4.2.6. No Vigilar a los Subalternos para que Cumplan con sus Obligaciones ....................64 

4.2.7. No Entregar la Carga o Remesas en el Lugar Señalado ............................................65 

  4.3.  DELITOS CONTRA LA ADMINISTRACIÓN DE JUSTICIA.........................................66 

4.3.1. Favorecimiento en la Administración de Justicia ......................................................67 

4.3.2. Soborno .....................................................................................................................68 

4.3.3. Interceder por un Delincuente ...................................................................................69 

4.3.4. Mentir como Testigo .................................................................................................70 

 4.4.  DELITOS QUE LESIONAN BIENES JURÍDICOS PRIVADOS.......................................71 

4.4.1. Delitos contra la Vida, el Cuerpo y la Salud .............................................................71 

4.4.2. Homicidio ..................................................................................................................72 

4.4.3. El Aborto ...................................................................................................................73 

 4.5.  DELITOS CONTRA LA SOCIEDAD .................................................................................74 

4.5.1. Alcahuetería...............................................................................................................75 

4.5.2. Calumnia ...................................................................................................................75 

4.5.3. Hechicería ..................................................................................................................76 

 4.6.  DELITOS CONTRA EL PATRIMONIO .............................................................................76 

4.6.1. Hurto ..........................................................................................................................77 



 

 
 

4.6.2. Robo ..........................................................................................................................79 

4.6.3. Daños .........................................................................................................................80 

4.7.  DELITOS CONTRA LA LIBERTAD SEXUAL ..................................................................82 

4.7.1. Adulterio ....................................................................................................................83 

4.7.2. Violación Sexual .......................................................................................................84 

4.7.3. Seducción ..................................................................................................................85 

4.7.4. Estupro.......................................................................................................................86 

4.7.5. Incesto .......................................................................................................................87 

4.7.6. Sodomía .....................................................................................................................89 

4.8.  DELITOS CONTRA EL HONOR .........................................................................................91 

4.8.1. Delitos de Holgazanería y contra las buenas Costumbres .........................................92 

5. PENAS…… ...............................................................................................................................93 

 5.1.  PENAS PRINCIPALES ........................................................................................................94 

5.1.1. Pena de Reprensión o Amonestación en Público ......................................................95 

5.1.2. Pena de Trasquilamiento en Público .........................................................................96 

5.1.3. Penas Mutiladoras .....................................................................................................96 

5.1.4. Pena de Tormentos ....................................................................................................98 

5.1.5. Pena de Azotes ..........................................................................................................98 

5.1.6. Pena de Destierro.......................................................................................................99 

5.1.7.  Pena de Muerte .......................................................................................................100 

 5.2.  PENAS ACCESORIAS ......................................................................................................101 

5.2.1. Penas de Asolamiento .............................................................................................102 

5.2.2. Pena de Pérdida del Cargo.......................................................................................102 

5.2.3. Pena de Reparación de Daño ...................................................................................103 



 

 
 

6. INFLUENCIA INDIRECTA DEL DERECHO INCA AL DERECHO INDIANO Y 

DERECHO REPUBLICANO ..................................................................................................103 

CAPÍTULO III .............................................................................................................................107 

1. SISTEMA CARCELARIO EN EL PERIODO DEL GOBIERNO DE TÚPAC   INCA 

YUPANQUI .............................................................................................................................107 

1.1.  SISTEMA CARCELARIO ..................................................................................................107 

1.2.  CONCEPTOS DE CÁRCEL ...............................................................................................108 

1.3.  SURGIMIENTO DE LAS CÁRCELES ..............................................................................110 

1.3.1. Motivos por los que surgieron las Cárceles en el Tahuantinsuyo ...........................111 

1.3.2. Razones por los que surgieron las Cárceles en el Tahuantinsuyo ...........................111 

1.4.  FUNCIONARIOS DEL SISTEMA CARCELARIO ...........................................................112 

1.4.1. Tucuyricuc ...............................................................................................................112 

1.4.2. Michoc .....................................................................................................................113 

1.4.3. Curacas ....................................................................................................................113 

1.4.4. Apunchic o Tocricoc ...............................................................................................113 

1.4.5. Consejo de Ancianos ...............................................................................................114 

1.4.6. Sapa Inca .................................................................................................................114 

1.5.  CARACTERÍSTICAS DE LAS CÁRCELES EN EL TAHUANTINSUYO .....................114 

1.6.  UBICACIÓN GEOGRÁFICA DE LAS CÁRCELES.........................................................116 

2.  TIPOS DE CÁRCELES ..........................................................................................................116 

           2.1. Cárcel del Inca ...........................................................................................................117 

2.2. Cárcel Sancay o Sancay Huasi ...................................................................................118 

2.3. Cárcel de Piñas ...........................................................................................................121 

2.4. Arawai Wasi ...............................................................................................................122 

CONCLUSIONES .......................................................................................................................125 

BIBLIOGRAFÍA .........................................................................................................................127 



 

 
 

ANEXOS .....................................................................................................................................130 

 

 

ÍNDICE DE FIGURAS 

Figura 1. GENEALOGÍA DE TUPAC INCA YUPANQUI .............................................. 5 

Figura 2. Distribución de Ayllus y Panacas ...................................................................... 17 

Figura 3. Administración jurídica inca ............................................................................. 40 

 

 

ÍNDICE DE TABLAS 

Tabla 1. Lista de Ayllus, Según Pedro Sarmiento de Gamboa. .........................................14 

Tabla 2. Lista de Ayllus, Según Cristóbal de Molina ........................................................14 

Tabla 3. Lista de Ayllus, Según Polo de Ondegardo .........................................................15 

Tabla 4. Lista de Ayllus, Según Bartolomé de las Casas...................................................15 

Tabla 5. Lista de Ayllus recogida por Diego Fernández ...................................................16 

 

ÍNDICE DE ANEXOS 

Anexo 1. Primera Campaña al Chinchaysuyo .................................................................131 

Anexo 2. Segunda Campaña al Chinchaysuyo ................................................................132 

Anexo 3. Viaje a Pachacamac ..........................................................................................133 

Anexo 4. Primera Campaña al Antisuyo ..........................................................................134 

Anexo 5. Segunda Campaña al Antisuyo ........................................................................135 

Anexo 6. Primera Campaña al Collasuyo ........................................................................136 

Anexo 7. Segunda Campaña al Collasuyo .......................................................................137 

Anexo 8. Campaña al Contisuyo .....................................................................................138 

 

 

 



 

I 
 

PROYECTO DE INVESTIGACIÓN 

 

I. EL DERECHO INCA Y EL SISTEMA CARCELARIO DURANTE EL GOBIERNO DE 

TÚPAC INCA YUPANQUI (1471-1493) 

 

II. PLANTEAMIENTO DEL PROBLEMA 

El presente trabajo de investigación aborda el derecho inca y el sistema carcelario durante 

el gobierno de Túpac Inca Yupanqui, en el periodo comprendido entre los años 1471 y 1493. Este 

estudio se enfoca en una aproximación al Derecho Penal Inca, analizando el sistema carcelario y 

las normas que lo regían, con el objetivo de comprender la administración de justicia y la 

organización jurídica que caracterizó este periodo. 

La investigación destaca la manera en que el gobierno de Túpac Inca Yupanqui se basó en 

principios fundamentales como la honradez, el trabajo y la verdad, ejes que orientaron tanto la 

legislación como la aplicación de justicia en el Estado inca. En este sentido, el estudio no solo 

contribuye al conocimiento del sistema jurídico incaico, sino que también ofrece un análisis 

integral de las dimensiones políticas y sociales de su gobierno, evidenciando cómo la estructura 

jurídica, política, económica y social buscaba conducir la conducta de su pueblo bajo un orden 

armónico y eficiente. 

II.1 PROBLEMA GENERAL 

¿De qué manera las conductas sociales y motivaciones de la población del Tahuantinsuyo 

justificaron la aplicación del Derecho Penal Inca y la instauración de un sistema carcelario durante 

el gobierno de Túpac Inca Yupanqui (1471-1493)? 

 

II.2 PROBLEMAS ESPECÍFICOS 

¿Cuál fue su grado de eficacia como mecanismo de control social del Derecho Penal Inca y el 

sistema carcelario durante el gobierno de Túpac Inca Yupanqui (1471-1493)?  

 

¿Cómo fue la tipología de faltas y delitos contemplados por el Derecho Penal Inca que fueron 

específicamente sancionados con carcelería durante el gobierno de Túpac Inca Yupanqui (1471-

1493)? 

 



 

II 
 

¿De qué manera se estructuro las cárceles y como funciono el sistema carcelario en aplicación del 

Derecho Penal Inca, durante el gobierno de Tupac Inca Yupanqui (1471-1493)? 

 

III. JUSTIFICACIÓN DE LA INVESTIGACIÓN 

La investigación se justifica en la necesidad de abordar un nuevo estudio sobre la 

aplicación del Derecho Penal Inca y el sistema carcelario durante el gobierno de Túpac Inca 

Yupanqui (1471-1493), porque el tema de investigación es poco tratado desde el punto de vista 

histórico y jurídico considerando al Derecho Penal Inca como un instrumento jurídico y político 

que coadyubo en el proceso de expansión y dominación en el Tahuantinsuyo, consolidando y 

legitimando el poder en las diversas esferas del orden político y social. Con esta investigación, 

demostraremos la penalidad de las diferentes formas de la comisión de faltas y delitos, así como 

la aplicación de castigos según lo establecido por el Derecho Penal Inca, incluyendo la privación 

temporal de la libertad de ser el caso y la imposición de penas en sus diferentes modalidades hasta 

aplicar la pena de muerte según sea el delito cometido, con el propósito de salvaguardar el orden 

político, social y económico de su gobierno. 

 

IV. MARCO TEÓRICO 

  IV.1 BASES TEÓRICAS 

La mayoría de los gobernantes Incas en sus respectivos periodos políticos tuvieron 

diferentes formas de gobernar en específico empleando medidas coercitivas frente a las faltas y 

delitos, en el periodo de gobierno de Túpac Inca Yupanqui hubo cárceles de detención temporal 

de acuerdo a la organización jurídica de entonces, la misma que se centra en leyes consuetudinarias 

que hacían cumplir las disposiciones de acuerdo a su naturaleza, que en algunas veces se hacían 

cumplir con rigor de acuerdo a la sentencia, si no eran obedecidos por los infractores, estas 

sentencias  eran  considerados como penas sujetos a carcelería (centros de detención temporal) que  

debían  cumplirse en sitios estratégicos de características, espantosas que muchas veces estas se 

encontraban bajo tierra, rodeada de animales feroces, tal conforme lo refieren los cronistas 

peninsulares, mestizos e indios del siglo XVI - XVII.   

Del Busto (2017) refiere: que en el periodo político de Túpac Inca Yupanqui se emitió tres 

disposiciones que sirvió para legislar el vasto imperio de Tahuantinsuyo basado en una trilogía: 

premio, castigo y control, el premio era para los que se portaban bien, el castigo para los que se 



 

III 
 

portaban mal y el control era aplicado para todos y así nadie se corrompiera transgrediendo las 

normas de convivencia y disposiciones políticas, económicas y éticas. (p. 169) 

 

PODER 

Max Weber (1944) refiere que el Poder es “la probabilidad de imponer la propia voluntad, 

dentro de una relación social, inclusive contra la oposición de los demás miembros” (p. 682). 

John Locke (1963) refiere: 
Entendiendo que el poder político abarca el derecho de hacer leyes que estén sancionadas con la 

pena capital, estas como consecuencia, del grado de la falta o delito, por tanto estas son sancionadas 

con penas  acorde a la falta o delito, de acuerdo a la reglamentación, con la finalidad de buscar la  

protección de la sociedad y propiedad; y el de emplear las fuerzas del estado para imponer la 

ejecución de tales leyes, defender a este de todo atropello y todo ello únicamente con miras al bien 

público. (p. 93) 

Concordando con Weber y Locke, advertimos que el sistema jurídico inca, se basa en el 

poder del soberano gobernante, evidenciándose un enfoque holístico, donde se entrelaza la ley, la 

religión y la moralidad en una estructura social rígida y jerarquizada. Por tanto, para mantener un 

buen gobierno el soberano Inca imponía su poder a través de leyes consuetudinarias las mismas 

que se aplicaban de manera ejemplar para sancionar las faltas y delitos cometidos contra la 

sociedad o el Estado los mismos que eran vistos no solo como transgresiones legales, sino también 

como ofensas contra el orden cósmico y la divinidad. 

 

JUSTICIA 

Bernal  (2005) menciona a filósofos griegos, para conceptualizar la justicia, donde:  

Sócrates entendía que la idea de la justicia era la expresión del interés del más fuerte, en tanto que 

para Platón la justicia sería más bien como una virtud especial que equilibra a otras virtudes, 

mientras que para Aristóteles este se encontraría en el punto medio (mesotes) entre el exceso, el 

defecto y la virtud. (p. 158)  

 

Friedrich Nietzsche (1887) refiere: “una perspectiva genealógica y crítica. Precisando que 

la justicia no es un ideal trascendental, sino un concepto históricamente construido, un producto 

del poder y de la lucha de voluntades” (p. 25). 



 

IV 
 

Nietzsche argumenta que la "justicia" a lo largo de la historia es el resultado de la 

imposición de la moralidad de los débiles sobre la de los fuertes. La justicia, en este contexto, es 

un concepto que emerge del poder, un acuerdo entre iguales (nobles) para regular sus relaciones. 

La justicia para Nietzsche no es un principio objetivo, sino una ficción moral que encubre la 

voluntad de poder. La justicia es, en última instancia, una manifestación de la voluntad de 

dominación disfrazada de virtud. 

 

Para Brandt (2007) menciona: “la justicia según la concepción filosófica de los pueblos 

indígenas significa un relacionamiento, un estado de conjunto” (p. 99). 

 

            Los conceptos de justicia arriba mencionados por los autores tratados nos hacen inferir que 

la relación entre justicia y poder en el Estado inca durante el gobierno de Túpac Inca Yupanqui es 

el hilo conductor de nuestra investigación, por considerar a la justicia en su relación con el poder 

como un elemento paradigmático de cómo un sistema jurídico puede ser un instrumento 

fundamental para la consolidación y el mantenimiento de la hegemonía de una élite. A diferencia 

de las concepciones modernas que buscan la separación de poderes, en el Tahuantinsuyo, la justicia 

estaba intrínsecamente ligada al poder político, sirviendo a los intereses del Estado y 

estableciéndose en última instancia la voluntad del soberano Inca por ser considerado un ser de 

origen divino, por tanto, establecemos la relación en tres aspectos fundamentales: 

-Justicia como Instrumento de Control Social y Político. La justicia inca era imparcial; 

su principal objetivo era preservar el orden social y la estabilidad del Estado inca. El Derecho 

Penal Inca, a menudo draconiano, no buscaba la rehabilitación del individuo, sino la disuasión 

colectiva a través de castigos ejemplares y públicos. Los delitos más severamente castigados no 

eran necesariamente los que atentaban contra la vida o la propiedad individual, sino aquellos que 

desafiaban la autoridad del Estado. La rebelión, la traición, el sacrilegio contra el Inca o el robo de 

bienes estatales eran considerados delitos de lesa majestad, castigados con la pena de muerte. De 

esta manera, el Derecho Penal Inca se convertía en una herramienta coercitiva para asegurar la 

obediencia y la sumisión de los súbditos. 

- Jerarquía de la Justicia como reflejo de la Jerarquía del Poder. La administración de 

justicia no era uniforme para todos. La severidad de la pena dependía del estatus social del 

infractor. Mientras que el pueblo común podía ser castigado con severidad, la nobleza y los 



 

V 
 

funcionarios de alto rango, aunque no estaban exentos de castigo, tenían una responsabilidad 

mayor, ya que su transgresión se consideraba una traición a su estatus. El propio soberano Inca era 

la máxima autoridad judicial, y su voluntad era la ley suprema. Los jueces, desde el Tucuyricoc y 

hasta los curacas, eran funcionarios del Estado que impartían justicia en nombre del poder central. 

La estructura judicial, por lo tanto, no garantizaba la igualdad ante la ley, sino que reforzaba la 

pirámide de poder. 

-La Dimensión Sagrada del Poder y la Ley. El poder del soberano Inca no era solo 

político, sino también religioso. Al ser considerado "Hijo del Sol" sus leyes y mandatos no eran 

meras normas humanas, sino preceptos divinos. Transgredir la ley inca no era solo un delito, sino 

un sacrilegio que ofendía a la divinidad y, por extensión, a la totalidad del cosmos andino. Esta 

sacralización del poder convertía la justicia en un acto de purificación para restaurar el orden 

divino. El castigo no era solo una sanción, sino una expiación, lo que confería al Estado un control 

absoluto sobre la vida social, moral y espiritual de sus habitantes. 

La justicia en el Estado inca no era un sistema autónomo o independiente, sino una 

manifestación directa del poder del Estado. Estaba diseñada para servir a los intereses de la élite 

gobernante, mantener el orden social y consolidar el control sobre los vastos territorios del 

Tahuantinsuyo. Era una justicia que, al ser inseparable del poder y la religión, se convertía en un 

pilar fundamental para la perpetuación de un Estado teocrático y centralizado. 

 

CONFLICTO 

Foucault (1975) sobre el conflicto refiere: 
Replantea radicalmente el concepto de poder, alejándose de la visión tradicional que lo concibe 

como una sustancia que se posee o un bien que se detenta. Para Foucault, el poder no es algo que 

se "tiene", sino una relación estratégica que se ejerce. Esta concepción tiene profundas 

implicaciones para entender el conflicto, ya que, para él, el poder no solo genera conflicto, sino que 

el conflicto es inherente a la naturaleza misma del poder. (p. 27) 

Igualmente, Rosa Calle (1966)  refiere que el conflicto “es un fenómeno social en el que 

dos o más partes perciben que tienen intereses contrapuestos y exteriorizan dicha percepción a 

través de conductas dirigidas a obtener una respuesta para el mismo” (p. 18). 

 



 

VI 
 

El concepto de conflicto está estrechamente relacionado con el poder, según Foucault, no 

es el de un evento extraordinario, sino el de una condición ontológica(moral). El poder es una 

lucha constante, un campo de batalla en el que las fuerzas se enfrentan y reconfiguran de manera 

incesante. Por tanto, el conflicto es la expresión vital de esta dinámica y la prueba de que el poder 

es una relación, no una posesión. 

En el sistema político inca, el conflicto no era considerado una dinámica natural ni una 

parte legítima de la vida social o política. Por el contrario, era visto como una subversión del 

orden cósmico y social, una patología (anomalía) que ponía en peligro la estabilidad del Estado. 

A diferencia de las sociedades modernas que institucionalizan el conflicto a través de elecciones, 

sindicatos o tribunales, el imperio inca buscaba evitarlo o suprimirlo de manera radical. 

Murra (1978) refiere: 
El conflicto en el sistema político inca no se consideraba un motor de cambio, sino un síntoma de 

desorden que debía ser erradicado. La estabilidad, el orden y la obediencia al Sapa Inca y al 

principio de redistribución eran los valores supremos, y cualquier forma de conflicto que amenazara 

ese equilibrio era tratada con la máxima severidad. (p. 13) 

 

DERECHO 

El derecho, en efecto, se halla implantado en el mundo de la realidad vital, tanto social 

como personal. El derecho tiene algo que ver (y mucho) con la vida de las personas, con la 

organización política, con los conflictos internacionales, con la economía, con la educación, el 

derecho es en esencia humana "inherentemente". 

El derecho lo crea el hombre, es un producto típicamente humano, el derecho es el resultado 

de múltiples decisiones de los hombres cuya expresión sólo es posible mediante palabras. 

Foucault (1975) considera que: 

El derecho articula las relaciones de poder, las formas de verdad y los modos de subjetivación. 

Habrá que seguir sus insinuaciones sobre cómo ello ocurre y preguntarse cómo entender un derecho 

traspasado por las imbricaciones que suceden entre esos elementos. (p. 30) 

El derecho en el Tahuantinsuyo fue un sistema regulatorio no escrito, de carácter 

consuetudinario y profundamente teocrático, diseñado principalmente para garantizar el orden, la 

cohesión social y la eficiencia administrativa de un vasto imperio. En el Tahuantinsuyo el derecho 

era conceptualizado totalmente diferente al derecho occidental (codificado y formal), por el 

contrario, fue un ordenamiento vital donde la ley se relacionaba con la moral y la religión. 



 

VII 
 

 

DERECHO PENAL INCA 

Jorge Basadre Grohmann lo calificó al Derecho Penal Inca como "draconiano" y "severo" 

debido a la crudeza de sus sanciones, cuyo objetivo principal era la intimidación social. 
El sistema penal del Tahuantinsuyo es célere por su severidad draconiana, una 

característica que los cronistas españoles del siglo XVI – XVII destacaron asombrados por la 

eficacia que generaba en el orden público, dando origen al mito de que "no existían ladrones ni 

mentirosos”. 

La severidad del Derecho Penal Inca no era gratuita; respondía a una lógica teocrática-

utilitaria ineludible en un imperio centralizado y con una economía basada en la reciprocidad y la 

productividad. 

Es crucial evitar anacronismos. El sistema penal inca no puede ser medido con los 

estándares del Derecho Penal Contemporáneo (como el principio de legalidad o la 

proporcionalidad moderna) ni del Derecho Romano. 

           Más allá de su crueldad, lo que impresiona es la efectividad del sistema para mantener la 

paz social en un territorio tan vasto y diverso. El Derecho Penal Inca, con su enfoque en la 

intimidación, logró reducir la criminalidad de alto impacto, asegurando que los súbditos se 

alinearan con el ideal social del trabajo, el orden y la obediencia, pilares irrenunciables del 

Tahuantinsuyo. 

           El Derecho Penal Inca fue un sistema draconiano, teocrático y sumamente pragmático, que 

subordinó la vida individual a la estabilidad del Estado y la voluntad divina del Inca, logrando un 

orden social excepcional a un costo humano elevadísimo. 

 

IV.2 ESTADO DE LA CUESTIÓN (O ANTECEDENTES DE LA INVESTIGACIÓN) 

 

José Antonio del Busto (2017) en su libro “El resplandeciente” refiere sobre cómo fue la 

organización jurídica del gobierno de Túpac Inca Yupanqui. 
Tres fueron los principios que guardo Túpac Inca Yupanqui para legislar su vasto imperio: premio, 

castigo y control. El premio era para los que se portaban bien, el castigo para los que se portaban 

mal, y el control aplicado de arriba abajo y de abajo arriba para que no se corrompiera a la mitad, 

era para todos. Las excepciones no existían. (p. 169)  

 



 

VIII 
 

Baudin  (1943) en su libro “El Imperio Socialista de los Incas” dice: 
Sobre las reglas consuetudinarias, que variaban de un clan a otro, los incas injertaron su ley rigorosa 

y uniforme. Las primeras subsistieron en gran número, como es natural, en materia de derecho 

privado; la segunda, mucho más importante, constituyo un derecho civil y penal muy extendido. 

(p. 303) 

Domenack (2022) expresa: 
La ley Inca fue la pieza fundamental del éxito del Imperio como organización humana, y cuya 

misión principal era la de impartir leyes lo suficientemente claras y firmes, con el fin, no 

precisamente de castigar, sino más bien, de evitar la comisión de los mismos. (p. 61) 

 

Basadre Grohmann (1937) en su libro “Historia del Derecho” narra cómo fueron los 

procesos de juzgamiento en el estado inca y señala que: 
El juzgamiento debió ser público y con pruebas testimoniales y religiosas. Debieron de aplicarse el 

juramento, el tormento de los acusados y la interrogación a las huacas y oráculos. Se invocó al sol, 

a los dioses, a las huacas, a las “pacarinas” o lugares de origen a los “malquis” o momias de los 

antepasados, a los “huaques” o dioses protectores de las tribus. En las cárceles tormentosas hubo 

verdaderos juicios de Dios, siendo absueltos, como se ha dicho, los que salían vivos. (p. 221) 

 

Luis Valcárcel (2018) en su Libro “Historia de la Cultura Antigua del Perú (Incas)” indica: 
El derecho incaico, como todo derecho, no es sino una consecuencia del régimen económico. No 

es solo el derecho civil sino también el penal. Ambas ramas se identifican ante el concepto de 

interés social basado en la economía. La mentira, que es una infracción moral, pocas veces elevada 

a infracción jurídica, en el incario, siempre, una infracción jurídica requería castigo. Y otro tanto 

la pereza. Y con mucha mayor razón el robo, porque es inconcebible en un estado socialista en que 

todos y cada uno de nuestros miembros gozan de absoluta garantía de sustento. (p. 370) 

 

Lo propio Valcárcel (1959) en su obra “Etnohistoria del Perú Antiguo: Historia del Perú 

(incas)”, manifiesta que:  
Todo era regido por normas y leyes, lo que constituye un verdadero Derecho; no estaban 

compiladas en forma escrita, pero eran prescripciones tan claras, precisas y poco numerosas que 

podían ser incorporadas en el acervo individual. Cada uno sabía lo que debía hacer. Lo que se puede 

llamar la ley del Inca se reduce a muy pocas prescripciones. (p. 120)  

 



 

IX 
 

Fernando de Santillán (1950) en su libro “Tres Relaciones de Antigüedades Peruanas” 

menciona:  

Las penas de los que iban contra estas cosas que el inga tenía ordenadas impuestas para su gobierno, 

y también de la que cometían cualquier delito, parece que todas eran arbitrarias. Tenían sus horcas 

y muchas maneras de castigar y en ellos en unas cosas se excedían mucho y en otras quedaban 

corta. (p. 51) 

 

El historiador Franklin Pease (1971) en su artículo titulado “Aproximación al delito entre 

los incas”, donde señala que “El castigo reviste entonces una situación especial, desde que no es 

un poder humano el que lo establece, sino divino” (p. 55). 

 

José Antonio del Busto (2017) refiere:  

Túpac Inca Yupanqui hizo crear cárceles alrededor del Cusco: Una en Sangacancha, laberíntica y 

subterránea para rebeldes inobedientes y traidores: Otra en Tarcar, lugar frontero Coyachi; una 

tercera en Bimbilla, para hechiceros, envenenadores, falsos videntes y malos sacerdotes; y una 

última en Pumapongo, para los acusados no juzgados hasta que se probara su culpabilidad. Las tres 

primeras causaban verdadero pavor, especialmente la de Cangacancha, en cuyo interior campeaban 

jaguares y pumas, osos y serpientes, animales traídos del Antisuyo, así como sapos repugnantes y 

culebrillas venenosas. Entrar a esta cárcel era, casi con seguridad, no salir vivo de ella y las dos 

últimas eran similar con la diferencia de no ser tan espantosas. (p. 169) 

 

Carlos Alberto Galimberti (1974) en su tesis “Las cárceles del Cusco: Según cronistas” nos 

da a conocer cuántas cárceles hubo y en qué lugar estaban situadas y a cargo de quien estuvo. 

Además, indica: 
El propósito que acompañaba a los Incas en la organización de estas cárceles, donde intimidaban 

al delincuente, con grandes procedimientos, antes de aplicarle la pena de muerte, era para que los 

demás se abstuvieran de delinquir. Era pues de grandes tormentos y de muerte. (p. 27) 

Urteaga  (1938) en su obra “La Organización Judicial en el Imperio de los Incas y en la Colonia”  

señala : 

Que el sistema judicial incaico estaba jerárquicamente estructurado, con administradores 

de justicia (jueces) designados para distintos casos y niveles de la población, el control se 

aplica de arriba hacia abajo y de abajo hacia arriba para que no se corrompiera a la mitad, 

el control era para todos, las excepciones no existían y se basaba en normas 



 

X 
 

consuetudinarias con castigos severos y procesos rápidos. No existía el concepto de 

apelación, ni leyes escritas. El sistema judicial incaico era un mecanismo de control social 

eficaz, caracterizado por su simplicidad, celeridad y severidad de castigos para mantener 

el orden social. (p. 23)  

 

En su tesis de bachillerato Escobar (s/f), titulada “Derecho penal Inkaiko” menciona: 

Que el gobernante, concentraba en sus manos todo el poder, por ello podemos aseverar que su 

gobierno era despótico y absolutista y que vivir en el imperio inka, era vivir bajo la obediencia más 

absoluta, bajo la disciplina más severa, sin poder apartarse en los más mínimo de la línea de 

conducta señalado por el inka, y si esto llegaba a suceder se le consideraba como delito por tanto 

los infractores eran enviados a las cárceles. (p. 13) 

 

En la tesis de maestría intitulada “Los Delitos y las Penas en el Incanato. Un enfoque 

Etnohistórico” Bejar (2006) refiere: 
Que la sociedad inca fue de carácter colectivista, socialista o comunitaria donde en primer orden 

están los valores sociales de igualdad, solidaridad y la reciprocidad entre sus miembros. Esta forma 

de convivencia humana hizo posible que el índice de criminalidad o delincuencia haya sido mínimo, 

cita a los cronistas Mancio de Sierra Leguizamo, Blas Valera, Louis Baudin quienes refieren que 

en el Tahuantinsuyo no hubo el ocio o la holgazanería, la mendicidad, la prostitución, el robo y 

demás vicios, por tanto, para reprimir o prevenir el delito, el Derecho Penal no tenía por qué ser 

complejo o ampuloso. Por el contrario, fue una administración mínima en tiempo donde la 

preocupación fundamental fue preservar los bienes jurídicos fundamentales de carácter social o 

público. (p. 11) 

 

V. FORMULACIÓN DE LAS HIPÓTESIS 

     V.1 HIPÓTESIS GENERAL 

➢ La comisión de faltas y delitos y la fuerte cohesión social, basado en el trabajo comunitario 

como es el Ayni y Mita y la moralidad inca centrada en el ama sua, ama llulla, ama quella, 

principios morales que regían a la población del Tahuantinsuyo, influenciaron de manera 

determinante en el desarrollo del derecho penal inca como un sistema normativo 

consuetudinario que priorizaba la estabilidad del poder y la reparación social mediante el 

castigo individual y a veces colectivo, regulaba la conducta social y garantizaba el orden y la 



 

XI 
 

estabilidad del Estado inca.  Esto se reflejó con la aplicación de penas que buscaban reinsertar 

al infractor o garantizar el orden social estricto. Bajo el gobierno de Túpac Inca Yupanqui, la 

expansión del Tahuantinsuyo y la necesidad de integrar a nuevas etnias con diferentes 

motivaciones y costumbres sociales pudieron haber llevado a la formalización y 

fortalecimiento de ciertas penas, y la instauración rudimentaria de centros de reclusión 

(centros de detención temporal) para delitos graves (como la rebelión o el sacrilegio) como 

mecanismo punitivo y preventivo, ante hechos que amenazaban directamente la estructura 

estatal y la autoridad del soberano Inca.  

 

V.2 HIPÓTESIS ESPECIFICAS 

1. El Derecho Penal Inca, como sistema normativo consuetudinario basado en principios de 

justicia, equidad y control social, demostró una alta eficacia durante el gobierno de Túpac Inca 

Yupanqui (1471-1493) al regular la convivencia y sancionar conductas contrarias al orden 

establecido. La instauración del sistema carcelario, concebido como un mecanismo punitivo 

y preventivo, respondía a la necesidad de garantizar la aplicación efectiva de las normas 

jurídicas y preservar la estabilidad política del Tahuantinsuyo. La ubicación estratégica de las 

cárceles (centros de detención temporal) en regiones administrativas y centros de poder 

económico y político permitió una ejecución descentralizada y eficiente de la justicia, 

asegurando la observancia del derecho penal inca en un territorio extenso y culturalmente 

diverso.  

 

2. El Derecho Penal Inca, como sistema normativo consuetudinario basado en principios de 

justicia, tipifico faltas y delitos basados en la moralidad del Ama Sua, Ama Llulla, Ama Quella 

y con ejemplaridad aplico las penas y, alcanzó un alto grado de eficacia como mecanismo de 

control social durante el gobierno de Túpac Inca Yupanqui (1471-1493), debido a su fuerte 

integración con la estructura sociopolítica del ayllu. Sin embargo, la eficacia del sistema 

carcelario fue limitada y específica, ya que las prisiones (como el Sancay) funcionaban más 

como centros de castigo ejemplarizante y a la vez como centros de detención temporal previa 

a la sentencia para los delitos graves (políticos o religiosos) cometidos por las élites o en los 

territorios recién conquistados. 

 



 

XII 
 

 

3. Durante el gobierno de Túpac Inca Yupanqui (1471-1493), el sistema carcelario inca 

alcanzó su mayor nivel de organización y rigor, por cierto, teniendo como antecedente el 

gobierno de su padre el gran soberano Pachacútec con quien cogobernó. Si bien el Derecho 

Penal Inca se basaba en sanciones ejemplarizantes, primordialmente en la intimidación y la 

ejecución inmediata (leyes draconianas), este gobernante consolidó el uso de prisiones 

específicas para clasificar a los infractores según su rango social y la gravedad de su delito, el 

cual era tomado en cuenta para la aplicación de penas y medidas coercitivas desde los castigos 

corporales y las penas de asolamiento, destierro, homicidio, rebelión, traición al Estado, 

castigados con pena de muerte. El propósito del establecimiento de las cárceles y el sistema 

carcelario era el mantenimiento del orden político, económico y social jerárquico en el 

Tahuantinsuyo, advirtiéndose que el propósito punitivo del régimen carcelario como la cárcel 

del Inca, Sancay, Piña y Araway durante el gobierno expansionista de Túpac Inca Yupanqui 

fue un mecanismo de máxima disuasión y castigo ejemplarizante, reservado principalmente 

para los delitos políticos y religiosos de las élites y para la neutralización rápida y definitiva 

de amenazas a la autoridad del soberano Inca. 

 

 

VI. OBJETIVOS DE LA INVESTIGACIÓN 

VI.1 OBJETIVO GENERAL 

➢ Analizar la influencia de las conductas sociales y las motivaciones como la obligación de 

trabajo y la moralidad de la población del Tahuantinsuyo en la configuración, desarrollo 

y aplicación del derecho penal inca, incluyendo la naturaleza y uso del sistema carcelario, 

durante el periodo de gobierno de Túpac Inca Yupanqui (1471-1493), enfatizando cómo 

las normas consuetudinarias, las sanciones y las medidas coercitivas contribuyeron al 

mantenimiento del orden social, la administración de justicia y la consolidación de la 

autoridad estatal en el Tahuantinsuyo. 

 

VI.2 OBJETIVOS ESPECÍFICOS 

1. Evaluar el grado de eficacia del Derecho Penal Inca, distinguiendo entre la función 

preventiva basada en la moralidad (ama sua, ama llulla, ama quella) y la función punitiva 



 

XIII 
 

del sistema carcelario (como los recintos de detención temporal), como mecanismos de 

control social durante el periodo de expansión y consolidación del Tahuantinsuyo bajo el 

gobierno de Túpac Inca Yupanqui (1471-1493). 

 

2. Clasificar los tipos de faltas y delitos contemplados por el Derecho Penal Inca que 

fueron sancionados según la gravedad de la falta o el delito con el fin de comprender la 

naturaleza jurídica identificando su tipología y su aplicación de la sanción en relación con 

la necesidad de control político durante el gobierno expansionista de Túpac Inca 

Yupanqui (1471-1493). 

 

3. Describir la estructura de las cárceles y como funciono el sistema carcelario en 

aplicación del Derecho Penal Inca, durante el gobierno de Túpac Inca Yupanqui (1471-

1493). 

 

 

VII. METODOLOGÍA Y FUENTES 

VII.1 TIPO Y NIVEL DE INVESTIGACIÓN 

• Tipo de investigación: Cualitativa 

• Nivel de investigación: Descriptivo, explicativo 

 

VII.2 MÉTODOS Y TÉCNICAS 

• Método Histórico: A partir de este método se ubicará e identificara las fuentes primarias y 

secundarias que permitirán desarrollar el trabajo de investigación durante el periodo de 

gobierno de Tupac Inca Yupanqui. En este sentido, para recopilar información de fuentes 

primarias, se revisará, primeramente, información a partir de crónicas que narran sobre el 

derecho inca y el sistema carcelario durante el periodo de Tupac Inca Yupanqui. Así mismo, 

sé revisara otros archivos que guardan información sobre los acontecimientos ocurridos, así 

también se recurrirá a las fuentes de segunda mano como son textos, libros, artículos 

científicos, tesis, revistas. 

 



 

XIV 
 

• Método Dialectico: Este método será utilizado para demostrar los procesos de cambio y de 

transformaciones políticos y sociales ocurridos durante tiempos pasados hasta el periodo de 

gobierno de Túpac Inca Yupanqui. 

 

• Método Inductivo: En el desarrollo del trabajo, este método contribuirá a alcanzar y 

encontrar los principios o leyes que regulaban el sistema político, social y económico durante 

el periodo político de Túpac Inca Yupanqui.  

 

• Método Deductivo: Este método nos permitirá detallar los aspectos de una manera general 

a lo particular, analizando cada cambio ocurrido durante el gobierno de Túpac Inca 

Yupanqui. 

 

VII.3 TIPOS DE FUENTES 

• Primarias. -Las principales fuentes que se utilizarán en este proyecto de investigación y el 

devenir de la investigación vía tesis serán las crónicas como la de:   

o Guamán Poma de Ayala, en su crónica “Nuevo Crónica y Buen Gobierno”  

o Cieza de León “El señorío de los Incas”  

o Bernabé Cobo “Historia del Nuevo Mundo”. 

o Cabello de Balboa “Miscelánea Antártica” 

o Martin de Murua “Historia del origen y genealogía real de los reyes incas del Perú” 

o Bartolomé de las Casas “De las Antiguas Gentes del Perú” 

• Secundarias. – Se utilizarán libros, revistas, artículos científicos, tesis, que se ubican en las 

diferentes bibliotecas y ello implica el estudio, análisis, interpretación del Derecho Penal 

Inca y el Sistema Carcelario durante el gobierno de Tupac Inca Yupanqui.  

 

 



 

XV 
 

 

VIII. CRONOGRAMA DE ACTIVIDADES 

   
ACTIVIDADES AÑO 2024 AÑO 2025 

ELABORACION DE 

PROYECTO DE 

INVESTIGACION 

ABR MAY JUN JUL AGO SET OCT NOV DIC ENR FEB MAR ABR MAY JUN JUL AGO 

X X X               

RECOPILACION DE 

INFORMACION 
X X X X X X X X X         

CLASIFICACION E 

INTERPRETACION DE 

DATOS 

  X X X X X X X X X X      

REDACCION DE TESIS    X X X X X X X X X X X X X  
PRESENTACION DE 

TESIS 

              X X X 



 

XVI 
 

IX. PRESUPUESTO Y FINANCIAMIENTO 

IX.1 PRESUPUESTO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

IX.2 FINANCIAMIENTO 

La investigación será financiada por los tesistas en su totalidad. 

 

 

 

 

 

 

PARTIDAS SUBPARTIDAS IMPORTE 

Bienes 

Libros S/ 2000 

Material de Escritorio S/ 800 

Dispositivos 

Tecnológicos 
S/ 5000 

Servicios 

Carnet biblioteca, 

archivos y otros 
S/ 200 

Impresiones S/ 500 

Copias de texto S/ 600 

Anillados, empastados S/ 2000 

Pasajes S/ 1600 

  Otros S/ 5000 

Total 
 

S/ 17, 700.00 



 

1 
 

 

 

INTRODUCCION 

El desarrollo del presente trabajo de investigación de tesis intitulada “El Derecho Inca 

y el Sistema Carcelario durante el gobierno de Túpac Inca Yupanqui (1471-1493)”, trata de 

analizar y reinterpretar desde una perspectiva histórica la aplicación del Derecho Penal Inca 

considerado como el derecho consuetudinario único en su género en el mundo, que condujo 

política, económica, social, cultural y religiosamente al Estado inca a lograr la denominación 

de una alta cultura con la aplicación de sus normas y leyes basados en la costumbre considerada 

como la columna vertebral del Estado para conducir a la sociedad, a su vez el Derecho Penal 

Inca indirectamente es la base para la aplicación del Derecho Indiano durante la colonia y los 

primeros años de la república. 

El primer capítulo trata de la Genealogía y Política de Túpac Inca Yupanqui; el estudio 

genealógico nos permitirá demostrar el árbol genealógico de  procedencia del soberano Túpac 

Inca Yupanqui a través del proceso político desde el periodo de la confederación cusqueña 

gobierno de los Incas Lloque Yupanqui, Mayta Capac, Capac Yupanqui, Inca Roca, Yahuar 

Huacac y Wiracocha hasta el periodo de expansión y consolidación a partir del gobierno de 

Pachacútec, Tupac Inca Yupanqui y Huayna Capac, enfatizando que durante el gobierno de 

Tupac Inca Yupanqui su gobierno alcanzo su máxima expansión en los cuatro suyos iniciado 

por su padre el gran Pachacútec.  

El segundo capítulo de la tesis describe el sistema de administración de justicia durante 

el gobierno de Túpac Inca Yupanqui, administración que se vaso esencialmente en la 

costumbre, por ello varios tratadistas del derecho y la historia lo denomina como derecho 

consuetudinario, jerarquizado, normativo y de estricto cumplimiento inspirado en lo divino y 

la figura del soberano Inca, la aplicación de las leyes se graduaban de acuerdo a la falta y el 

delito con penas benignas readactativas hasta las penas graves y capitales, donde los delitos 

estaban codificados, por ello inferimos que el Derecho Penal Inca se considera indirectamente 

como base para aplicación del Derecho Indiano durante la colonia y el Derecho Republicano. 

El tercer capítulo se refiere al sistema carcelario en el periodo del gobierno de Túpac  

Inca Yupanqui, donde las llamadas cárceles no eran como hoy las conocemos como centros de 

detención prolongada de acuerdo a la pena impuesta, durante el gobierno de Túpac Inca 

Yupanqui las cárceles llamadas así por los cronistas del siglo XVI y XVII eran centros de 

detención temporal mientras durare el periodo de juzgamiento y decisión que por lo general 



 

2 
 

era de pocos días hasta que se aplicara la pena dictada sea esta de tormento, destierro o capital, 

las cárceles eran de varios tipos los mismos que estaban establecidos a lo largo y ancho del 

Tahuantinsuyo. 

El presente trabajo de investigación vía tesis se muestra como un estudio de análisis, 

una nueva interpretación del Derecho Penal Inca, base indirecta del Derecho Indiano y el 

Derecho Republicano del Perú. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

3 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO I 

1. GENEALOGÍA Y POLITICA DE TUPAC INCA YUPANQUI  

1.1.  GENEALOGÍA DE TUPAC INCA YUPANQUI 

Para elaborar la genealogía de Tupac Inca Yupanqui consideraremos antecedentes de 

los soberanos gobernantes anteriores a la toma del mando político, religioso y militar los 

mismos que nos ayudaran a entender de mejor manera la descendencia (linaje) de Tupac Inca 

Yupanqui  y nos basaremos en las lecturas y en el análisis realizado a la documentación escrita 

en los siglos XVI – XVII (crónicas) de cronistas peninsulares y las obras historiográficas 

contemporáneas que tratan sobre la historia de los incas, en base a ello nos atrevemos a inferir 

que el reinado más confuso de toda la historia incaica fue la de Yahuar Huacac (Titu Cusi 

Guallpa). 

Los acontecimientos ocurridos durante el gobierno de Yahuar Huacac la tomamos como 

base para fundamentar nuestra inferencia, teniendo en cuenta que los relatos vertidos por los 

cronistas de los siglos XVI y XVII fueron escritos tal como les informaron los quipucamayos 

sin haberlos analizados en su real contexto sobre todo los hechos que ocurrieron en el proceso 

político de los gobernantes incas del periodo de la confederación quechua y el  periodo de 

expansión y florecimiento, datos relatados por los cronistas Pedro Cieza de León, Juan de 

Betanzos, Garcilaso de la Vega, Martín de Murúa y otros, quienes redactaron sus crónicas en 

función a las informaciones recabadas de los quipucamayos, información conservada en quipus 



 

4 
 

y pinturas que posiblemente estas hayan sido interpretadas y redactadas posteriormente de 

distintas formas y obedeciendo a intereses personales y políticos que favorecieran o interesaban 

justificar el proceso de la invasión, tanto es así que se desnaturalizo la esencia de la información 

que por varias veces fueron vertidas o contadas, haciendo ello que estas cambiaran la realidad 

de los hechos, que en muchos casos demuestra que existiera la intención de borrar de la 

memoria colectiva de la época la verdad de los acontecimientos ocurridos.  

Para un mejor entender la descendencia de Túpac Inca Yupanqui presentamos el 

siguiente árbol genealógico.



 

5 
 

 

Figura 1. GENEALOGÍA DE TUPAC INCA YUPANQUI 

Fuente: Elaborado en función a los cronistas Pedro Sarmiento de Gamboa “Historia de los Incas” y Martin de Murua “Historia y genealogía real 

de los reyes incas del Perú”. 



 

6 
 

Explicamos bajo la premisa que el análisis de la genealogía del décimo gobernante  

Túpac Inca Yupanqui es demostrar su descendencia, teniendo en cuenta que la ascendencia al 

poder en el Estado inca era por sucesión del poder de padres a hijos, es más los estudios 

genealógicos en investigaciones políticas caso concreto del Estado inca nos facilita comprender 

la estructura del poder, la ideología, la administración del Estado, los mecanismos de sucesión 

y legitimación en el poder político-religioso, por tanto no solo debe de entenderse como un 

simple registro de parentescos, sino más bien como una herramienta metodológica para poder 

acceder a la interpretación de los lazos genealógicos y las bases políticas y sociales del 

Tahuantinsuyo, ante tal hecho explicamos de la siguiente manera: 

- Legitimación del Poder Político 

En el caso concreto de los incas, la genealogía se debe entender como un instrumento 

esencial para legitimar el poder político del Sapa Inca por sucesión y de origen divino. Según 

la cosmovisión andina, los incas descendían de su Dios dependiendo del periodo político al que 

pertenecían, siendo el curacal, la confederación o el apogeo, y esta ascendencia divina era 

expresada y reforzada mediante registros genealógicos orales y visuales (panacas, quipus, 

crónicas). Las investigaciones genealógicas permiten comprender cómo se construyó la 

autoridad política de los incas desde sus inicios hasta la consolidación de Tahuantinsuyo con 

Pachacútec, Túpac Inca Yupanqui y Huayna Capac, basado en una herencia política y religiosa. 

- Organización Dinástica y Sucesión 

Los estudios de genealogía ayudan a analizar las disputas y continuidades en la sucesión 

del poder en el Tahuantinsuyo, el sistema de Panacas reales (familias extensas de cada 

gobernante) era clave para el control del Estado. La investigación genealógica nos ayuda a 

reconstruir y explicar cómo se elegían al sucesor-auqui del poder político, por mérito, linaje o 

alianzas, y permite entender conflictos cuya raíz está en una controversia sucesoria de linaje, 

caso concreto de Túpac Inca Yupanqui. 

- Cohesión Social y Memoria Colectiva 

Los estudios de genealogía no solo cumplen una función de sucesión política, sino 

también social. En los andes prehispánicos, el parentesco real o simbólico servía para 

estructurar la sociedad. Conocer la genealogía de los incas permite estudiar cómo se establecían 

las relaciones consanguíneas de descendencia y ascendencia, reciprocidad, solidaridad, 

redistribución y lealtad entre los grupos étnicos subordinados a la autoridad política de turno y 

la ciudad capital el Cusco. Estas relaciones eran reforzadas mediante matrimonios políticos, 

alianzas entre ayllus y la filiación directa o adoptiva con la nobleza inca. 

 



 

7 
 

- Herramienta de Análisis del Discurso Político 

Los estudios genealógicos también son herramientas críticas para analizar el discurso 

ideológico del poder. Los incas utilizaron narrativas genealógicas reales o manipuladas para 

justificar conquistas, alianzas o incorporaciones de pueblos. Por ejemplo, declarar que ciertos 

jefes locales descendían de uno de los soberanos gobernantes incas, y este discurso era una 

forma de integrar y someter poblaciones bajo una historia común. 

- Interpretación de las Crónicas y Fuentes Coloniales 

Los cronistas del siglo XVI y XVII como Cieza de León, Sarmiento de Gamboa, 

Betanzos o Murúa y otros, registraron genealogías incas como parte de sus relatos. Por tanto, 

comprender la genealogía a partir de las crónicas nos permite interpretar críticamente, 

diferenciando elementos mitológicos, políticos y simbólicos. Además, nos ayuda a identificar 

sesgos introducidos por los españoles en el afán por entender y controlar las estructuras 

políticas andinas. 

 

1.2. INTERPRETACIÓN Y DESCRIPCIÓN DEL ÁRBOL GENEALÓGICO DE 

TUPAC INCA YUPANQUI 

1.2.1. Inca Yahuar Huacac (Titu Cusi Huallpa) 

Fue hijo de Inca Roca y Mama Micay, nacido en el pueblo de Huallacanes quien antes 

de asumir el poder tenía por nombre Titu Cusi Huallpa, al ceñirse con la borla del poder tomó 

el nombre de Yahuar Huacac quién se casó con Mama Chiquia, hija de un sinchi ayarmaca, 

con quien procreó hijos, el mayor fue Paucar Ayllu quien no fue designado para suceder a su 

padre, siendo el segundo Pahuac Huallpa Maita, nombrado heredero del poder, además  a los 

soberanos incas les estaba  permitido por la sociedad inca, en que pudieran  procrear otros hijos 

con otras mujeres fuera de la pareja real, toda vez que los soberanos gozaban de ser polígamos, 

en base a esa reminiscencia el Inca Yahuar Huacac, aparte de sus dos primeros hijos, tuvo en 

sus concubinas a Uiccho Topa, y a Marcayuto hijo engendrado en una mujer del pueblo de 

Huallacan. 

La elección de Pahuac Huallpa Maita como Auqui o futuro soberano, acto que no fue 

de agrado y aceptación de los Huallacanes quienes deseaban que Marcayuto correinara con su 

padre.  

Haciendo un comentario sobre esta realidad política la pretensión de los Huallacanes 

evidencia que durante el gobierno de los incas como fue el caso del gobierno de Yahuar Huacac 

existió rivalidades por alcanzar el poder entre los hijos de los soberanos engendrados en el 

Cusco y en otros lugares fuera del Cusco, situación que siempre puso en rivalidad a los 



 

8 
 

sucesores del poder de los incas gobernantes, como es el caso narrado entre los cusqueños y 

los Huallacanes. 

Ante la elección de Pahuac Huallpa Maita como Auqui de Yahuar Huacac, los 

Huallacanes invitaron a este príncipe para que fuera al pueblo de Paullu, al cual el Auqui 

Pahuac Huallpa Maita aceptó la invitación y se dirigió a las tierras de los Huallacanes con un 

séquito de cuarenta orejones, los Huallacanes instalados en Paullu, armaron una emboscada, 

asesinando a todos los cuzqueños conjuntamente al Auqui, situación que mereció la ira y 

destrucción de dicho pueblo de Huallacan por parte de Yahuar Huacac, tras este hecho de 

sangre no se designó en remplazo del fallecido Pahuac Huallpa Maita a otro Auqui. 

Después de la muerte de Pahuac Huallpa Maita auqui hijo de Yahuar Huacac continuo 

con su expansión territorial, Sarmiento de Gamboa (1942) “atribuye la dominación de diez 

pueblos nuevos; posiblemente el séptimo Inca llegó a hacer pequeñas conquistas en los 

alrededores del Cuzco, como todos sus antecesores, y se apoderó de ciertas tierras en el 

Condesuyo” (p. 91).  

Lo propio Cieza de León (1967) refiere: 
Que los condesuyos conspiraron, y aprovecharon para llevar a cabo sus planes. Durante una 

fiesta en la cual el Inca estaba algo bebido, uno de ellos se acercó al monarca y le asestó un 

golpe sobre la cabeza. Turbado, Yahuar Huacac se levantó diciendo: “¿Qué hicistes, traidor?”. 

Esta fue la señal planeada por los condesuyos se lanzaron matando a todos cuantos podían. El 

Inca, viendo que se trataba de una conspiración, quiso refugiarse en el templo del Sol, pero fue 

en vano; no tardó en caer asesinado. (pp. 125-126) 

Tras la muerte de Yahuar Huacac, los Condesuyos se lanzaron matando a todos cuanto 

podían, el alboroto y desconcierto en el Cuzco fue grande, las mujeres, espantadas, gritaban 

aterradas, la población en general clamaba a los dioses piedad, calma y venganza, pasado el 

primer momento de estupor y restablecido el orden, se reunieron los orejones para ver quién 

iba a suceder en el poder, toda vez que Pahuac Huallpa Maita, el heredero, había sido asesinado 

anteriormente por los Huallacanes. 

Del análisis de fuentes consultadas inferimos que la etapa final del reinado de Yahuar 

Huacac, es tan violenta y controversial según cronistas y estudiosos de los incas, será quizás 

por la costumbre de encubrir la verdad, y sólo contar los hechos que placían a los soberanos 

posteriores, salvo mejor parecer. 

  



 

9 
 

1.2.2.   Wiracocha 

A la muerte de Inca Yahuar Huacac y no habiendo sido designado el sucesor del Inca 

fallecido, una vez que el que le iba a suceder en el trono fue asesinado por los Huallacanes y 

desde ese momento no se había designado al sucesor, ante esta crisis política la población, los 

sacerdotes, funcionarios ligados al Inca y los dirigentes de los Ayllus aliados a Yahuar Huacac, 

previo una decisión acalorada optaron por designar a Atun Topa Inca, quien designado como 

sucesor de Yahuar Huacac y reconocido como Wiracocha. Sarmiento de Gamboa (1942) refiere 

que “Viracocha primigeniamente se llamaba Atun Topa Inga, hijo menor legítimo de Yahuar 

Huacac y de Mama Chiquia” (p. 91). 

Cieza de León (1967) menciona, sobre el hecho: 

Como consecuencia de la muerte de Yahuar Huacac y no existiendo el sucesor o Auki 

designado se produjo una división en la opinión entre los orejones; en la reunión llevada a cabo 

para elegir al nuevo jefe, unos deseaban que no hubiese más incas, y que fuese gobernada la 

confederación por destacados miembros de ella; mientras otros sostenían que, sin un sinchi, 

todo lo ganado se podía perder. La discusión iba acalorando el ambiente, cuando una mujer de 

los Hanan Cuzco dijo: “¿En qué estáis ahí? ¿Por qué no tomáis a Viracocha Inca, pues lo merece 

tan bien?”. Estas palabras determinaron la elección de Viracocha. (p. 128)  

Rostworowski (1953) también refiere: 
Siguiendo una costumbre muy antigua, el Inca tomó junto con la borla una ñusta por mujer. 

Los cronistas coinciden en que esta ñusta fue Mama Runtu, natural del pueblo de Anta. De este 

matrimonio debía nacer, entre otros hijos, el futuro Pachacutec. La prueba la tenemos en las 

“Informaciones” de Toledo. Entre los naturales llamados a declarar en Yucay, el dos de julio 

de 1571, se presentó Pedro Pongo Xiue Paucar, natural del pueblo de Anta; dijo tener ochenta 

y un años y “que su abuelo fue tío de pachacuti ynga Yupanqui hijo de Viracocha, porque su 

hermana del dicho su abuelo fue muger del dicho viracocha ynga e madre del dicho pachachuti 

ynga. (p. 94)  

 

1.2.3.   Inca Yupanqui - Pachacútec 

Fue hijo del octavó Inca Wiracocha y la coya Mama Runtu, nació en el palacio de 

Cusicancha (casa de regocijo), pertenecientes a la dinastía Hanan Qosqo, Inca Yupanqui 

(Pachacútec) fue el tercer hijo, tuvo por hermanos a Inca Roca, Inca Urco, Topa Yupanqui, 

Capac Yupanqui, Apu Paucar, Inca Roca Tupac y otros por la misma condición de soberano 

de su padre Wiracocha.  

Ante las noticias que preocupaban a las panacas reales asentadas en el Cusco, en que 

los Chancas liderados por Asto Huaraca y Tomay Huaraca se aproximaban a reconquistar el 



 

10 
 

Cusco, situación que sumió a la población en una crisis y desesperación, situación que motivo 

a Wiracocha a abandonar el Cusco y trasladarse al valle de Yucay (Huchuy Qosqo) antes a ello 

designo como su Auqui a su hijo Urco a quien le compartió la borla imperial, para que se le 

reconociese como tal. Inca Urco quedó desde entonces cogobernante de la confederación, 

recibiendo el acatamiento y respeto de sus súbditos. 

Las nuevas noticias de la proximidad de las tropas Chancas que se encontraba muy 

próximos al Cusco, generaron desesperación en la población especialmente en las panacas 

reales asentadas en el Cusco, el pánico se apoderó de la ciudad; se sabía que los Chancas tenían 

la reputación de crueles y sanguinarios. Ante tal circunstancia la duda y el desaliento se 

apoderaron del consejo de orejones, el desconcierto no tuvo límites en la ciudad. Todo estaba 

casi perdido y las esperanzas eran muy escasas, situación en que eligieron a Inca Yupanqui 

para que se encargara de la defensa de la ciudad del Cusco ante la huida de su padre Wiracocha 

y su hermano Urco. 

Inca Yupanqui tomó el mando para la defensa; con este hecho mostraba no solamente 

su valor y arrojo personal, sino que supo imponerse como jefe a los generales veteranos de su 

padre y lograr la fidelidad de su hermano Inca Roca. Su autoridad no fue discutida siendo tan 

joven, y tomó la conducción de la defensa de la ciudad del Cusco y la resistencia a la invasión 

de los Chancas, alcanzando derrotar a los Chancas en sus pretensiones y logrando expulsarlos, 

producto de ello el consejo de ancianos del Cusco lo designaron como soberano y recibiendo 

el nombre de Pachacútec. 

Pachacútec se casó con Mama Anahuarque con quien tuvo hijos y cogobernó, con tres 

de sus hijos, uno de ellos fue Amaru Yupanqui quien tenía grandes cualidades de 

administrador, mas no así para las guerras, razón por lo que Pachacútec no lo tomo en cuenta 

para la sucesión al poder, el otro fue Yanque Yupanqui quien retorno de Quito al Cusco al 

llamado de Pachacútec, pero este no accedió al poder por exceder en edad para hacerse del 

cargo de soberano, ante tal circunstancia Pachacútec propuso a Cusi Yupanqui como su digno 

sucesor cediéndolo la mascaypacha a su joven hijo y al que lo llamo Tupac Inca Yupanqui. 

Cieza de León (1967) al respecto refiere: 

Sintiose tan pesado y quebrantado que, sintiéndose poco bastante para ello ni tampoco para 

entender en la gobernación de tan gran reino, mando llamar al Gran Sacerdote y a los orejones 

y más principales de la ciudad y les dijo que ya él estaba viejo que era más para estarse junto a 

la lumbre que no para seguir los reales; y, pues así lo conocían y entendían decía en todo verdad, 

que tomasen por Inca a Tupac Inca Yupanqui, su hijo, mancebo tan esforzado como ellos habían 

visto en las guerras que había hecho y que le entregaría la borla, para que  por todos fuese 



 

11 
 

obedecido por Señor y estimado por tal; y quél se daría maña como los del Collao fuesen 

castigados por su alzamiento y muertes que habían hecho a los orejones y delegados que entre 

ellos quedaron. Respondieron a estas palabras, los que por el fueron llamados, que fuese hecho 

como lo ordenase, y en todo mandase lo quél fuese servido, porque en todo le obedecieron 

como siempre lo habían hecho. (pp. 179-180)  

Pachacútec, durante su gobierno demostró su gran capacidad de estrategias militares, 

destaco en otros campos como la planificación urbanística del Cusco, creó leyes, reformas 

religiosas y filosóficas, consolidando el imperio del Tahuantinsuyo. 

 

1.2.4.   Tupac Inca Yupanqui 

Nació en el Cusco el siglo XV, sus padres fueron el gran Pachacútec y su madre la coya 

Mama Anahuarque, perteneció a la dinastía Hanan Qosqo, desde muy joven asumió el 

correinado junto a su padre entre 1456 y 1461, lo que le proporcionó una invaluable experiencia 

militar y administrativa antes de tomar el poder absoluto, tuvo varios hermanos por la misma 

condición de su padre que tuvo varias concubinas, pero los hermanos que cooperaron 

militarmente y administrativamente durante su gobierno fueron Yanque Yupanqui y Amaro 

Topa desde el instante en que asumió el poder en 1471, para ello Tupac Inca Yupanqui debió 

tener 30 años de edad. 

Túpac Inca Yupanqui, accede al poder previa una selección que hizo su padre 

Pachacútec entre sus hermanos, su padre inclino su decisión para que sea su Auqui heredero 

del poder por sus bondades, cualidades de guerrero y administrador, situación que fue positivo 

para la expansión, innovación y consolidación del poder y dominio de los Incas, sobre todo 

agrando el territorio inca sometiendo a los señoríos del norte específicamente el Chinchaysuyo. 

Se casó con Mama Ocllo (su hermana y esposa principal) con quien tuvo a su hijo 

Huayna Cápac, así mismo tuvo varios hijos con varias concubinas por su condición de ser 

soberano entre ellos a Ccapac Huari, Titu Atauchi, Auqui Toma, Cusi Rimay y otros más, 

producto de alianzas políticas con diversas ñustas y mujeres de linaje regional. 

Túpac Inca Yupanqui, murió en Chinchero en 1493, envenenado por una de sus esposas 

llamada Chuqui Ocllo para que favoreciera con su muerte a su hijo Cápac Huari engendrado 

con dicha mujer. Tras dicho suceso se designó como Inca al muy joven Huayna Cápac. 

Murúa (1946) refiere de este Inca: “El baleroso Tupa Inga Yupanqui, a quien los indios 

celebran como el más famoso y memorable de todos sus Yngas y Reies, por las grandes 

conquistas que hizo, y la mucha horden y concierto que puso a este reino” (p.15). 

 



 

12 
 

1.3. TUPAC INCA YUPANQUI EN EL PODER POLÍTICO  

Desde muy joven siendo aún auqui (príncipe) se distinguió por sus exitosas campañas 

militares que lo llevaron a la anexión de diversos reinos y señoríos al Tahuantinsuyo como 

Guarco (de Cañete), Ishma (de Lurín y Rímac), Collique (del Chillón) siendo su más famosa 

conquista a los señoríos del norte, como el bastión Chimú, integrando al Tahuantinsuyo toda 

la costa norte del Perú. Se identificó con su ánimo expansionista de su progenitor y adquirió 

experiencia de guerrero y administrador, su espíritu emprendedor lo llevó a incursionar en las 

tierras de los Chachapoyas, Cañaris y Cayambis. 

Túpac Inca Yupanqui durante su gobierno, continuó la obra de su padre, expandiendo 

y consolidando el Estado inca. Emprendió la conquista del Antisuyo la Selva Alta o Rupa Rupa 

acompañado de sus generales Otorongo Achachi y Chalco Yupanqui, logrando anexar extensas 

áreas ideales para el cultivo de coca y el aprovisionamiento de hierbas medicinales, plumas de 

aves exóticas y abundante madera. 

Derrotó la gran rebelión de los collas del Altiplano y consolidó el dominio inca en la 

región de Charcas. Avanzó más al sur y extendió el Collasuyo, conquistando a los Tucumanes, 

Huarpes, Cuyos, Diaguitas, Atacamas y Araucanos dominó el Purén y Tucapel territorio de 

Argentina y Chile, traslado a las poblaciones collas como mitimaes, llegando incluso al paso 

del Chacao, el "fin del mundo" (Chiloé, Chile), a través del territorio mapuche, estableció los 

límites meridionales del Imperio en el río Maule Chile. 

Continuó la construcción de llactas, colcas, pucaras, callancas, tambos y la ampliación 

del Capac Ñan (camino inca). El nuevo orden impuesto por los incas provocaba el descontento 

y rebelión de muchos curacas o señores regionales, Túpac Inca Yupanqui fue duro en la 

represión matando a muchos sublevados y trasladando a otros como mitimaes.  

La tradición inca le atribuye la implantación del sistema de yanaconas, prisioneros de 

guerra que, en lugar de ser ejecutados, eran llevados como personal de servicio perpetuo para 

la nobleza y el Estado. 

Túpac Inca Yupanqui se dedicó, después de realizadas sus colosales conquistas, a 

organizar el extenso territorio. Realizó la repartición de la tierra e impuso la administración y 

justicia en todos los sectores del Tahuantinsuyo. Profundizó el sistema de los mitimaes 

(mitmas), tal como ideo su padre Pachacútec. 

Murúa (1962) refiere que Tupac Inca Yupanqui era un guerrero por excelencia y buen 

administrador: “Fue inca de grande ánimo y fortaleza y muy temido y respetado de todos sus 

vasallos, de suerte que cualquier cosa que les mandaba, se cumplía al punto sin dilatación donde 

quiera” (p. 57). 



 

13 
 

También Guamán Poma de Ayala (1993) menciona sobre Topa Inga Yupanqui, que: 
Tenía su celada, uma chuco, azul oscuro, anaspacra, mascaypacha y su chambi y uallcanca y 

su manta de torne azul y su camiseta de todo tocapo, y cuatro ataderos a los pies, muy gentil 

hombre alto de cuerpo, y muy gran sabio y muy entonado, paz y amigos con los principales 

caballeros, y amigo de fiestas y banquetes, amigo de honrar a las mujeres principales, y 

grandísimo hombre de guerra, enemigo de mentirosos, que por una mentira lo mandaba matar. 

El que comenzó a mandar que aderezasen todos los caminos reales y puentes, y puso torreones 

hatun chasqui, churochasqui, y mesones, y mando que hubiese corregidores tocricoc, alguaciles 

uata camayoc, oidores, presidente, consejo de estos reinos Tauantinsuyo camachic, y tuvo 

asesor incaprantin rimac procurador y protector runa yanapac, secretario incaq quipocnin, 

escribano Tahuantinsuyu quipoc, contador huchaquipoc, y puso otros oficios. Y, mandaba 

guardar las dichas ordenanzas antiguas y después por ellas hizo otras ordenanzas. (p. 89) 

 

Túpac Inca Yupanqui se identifico con el Tahuantinsuyo, goberno buscando el bien 

comun y por este camino alcanzo el Estado inca la abundancia. A ningun hombre le faltaba 

nada, excepto la libertad. Pero, asi como los hombres de hoy estan hechos a sus propias leyes, 

asi los hombres del Tahuantinsuyo estuvieron hechos a las suyas. 

 

1.3.1.   Cápac Ayllu (Panaca) 

Túpac Inca Yupanqui al igual que los soberanos antecesores a él, en muestra de poder 

que ostentaban durante el periodo político de su gobierno, formaron sus Panacas para seguir 

ejerciendo poder político, social y económico ante la población, y de ser el caso la toma de 

decisiones, puesto que una de las características de la política inca era de tipo hereditario ósea 

de sucesión entre ellos, existía la ascendencia familiar. 

Los nobles con ascendencia Inca estaban agrupados en Panacas del Hanan Qosqo y 

Urin Qosqo y estos ayllus estaban ubicados dentro del valle del Cusco. En la historiografía 

moderna acerca de los incas se conoce a partir de los escritos de Sarmiento de Gamboa en  

(1942) refiere: “Las 10 panacas del Cuzco se habrían formado a lo largo de un proceso histórico 

en el que cada soberano fundó su propia panaca” (p. 185). 

Túpac Inca Yupanqui, al igual que los soberanos Incas anteriores a él generaron sus 

ayllus o panacas, los descendientes del soberano Tupac Inca Yupanqui formaron una de las 

más prestigiosas y poderosas panacas conocido como Cápac Ayllu. 

 

 

 



 

14 
 

Rowe (1985) el Cápac Ayllu, estaba dividida en tres parcialidades:  
El Ayllu collana con los descendientes de Tupa Inca Yupanqui, el Ayllu payan con los 

descendientes de Amaru Tupa, y el Ayllu cayao con los descendientes de Yanque Yupanqui, 

estos ayllus pertenecían al Cápac Ayllu los descendientes de los hermanos del Inca. (p. 232) 

 

Tabla 1. Lista de Ayllus, Según Pedro Sarmiento de Gamboa 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fuente: Pedro Sarmiento de Gamboa, Historia de los Incas,1942. Buenos Aires 

 

Tabla 2. Lista de Ayllus, Según Cristóbal de Molina 

1.Chima panaca Ayllu    -    Manco Capac            

2.Yaura panaca Ayllu      -    Sinchi Roca             

3.Huaymin Ayllu            -    Lloque Yupanqui 

4.Uscamayta Ayllu         -    Mayta Capac 

5.Apumayta Ayllu          -    Capac Yupanqui 

6.Viraquiray Ayllu         -    Inca Roca 

7.Aucaylli Ayllu             -    Yahuar Huacac 

8.Cusco panaca Ayllu     -    Viracocha Inca 

9.Hatun Ayllu                -     Pachacuteq 

10.Capac Ayllu               -     Tupac Inca Yupanqui 

      Fuente: Cristóbal de Molina, Relación de las Fabulas y Ritos de los Incas. pp. 2-15 

Gobernante Panaca o ayllu 

Manco Cápac  Chima Panaca 

Sinchi Roca  Raura Panaca 

Lloque Yupanqui  Avayni Panaca 

Mayta Capac  Usca Mayta Panaca 

Capac Yupanqui  Apu Mayta Panaca 

Inca Roca  Vicaquirau Panaca 

Yahuar Huacac  Aucaylli Panaca 

Viracocha Inca  Sucso Panaca 

Pachacútec Inca Yupanqui Hatun Ayllu 

Tupac Inca Yupanqui  Capac Ayllu 

Huayna Capac  Tumipampa Ayllu 



 

15 
 

Tabla 3. Lista de Ayllus, Según Polo de Ondegardo 

Chima panaca Ayllu                 Manco Capac 

Haguayni Ayllu Lloque Yupanqui 

Uscamayta Ayllu Mayta Capac 

Apumayta Ayllu Capac Yupamqui 

Uicaquirao Ayllu Inca Roca 

Aucavilla Ayllu Yahuar Huacac 

Subsu panaca Ayllu  

Iñaca panaca Ayllu  

Capac Ayllu Tupac Inca Yupanqui 

Fuente: Polo de Ondegardo, Informaciones acerca de la Religión y Gobierno de los Incas.pp.4-34 

 

Tabla 4. Lista de Ayllus, Según Bartolomé de las Casas 

Ayllus de Hurin Ayllus de Hanan 

Chima Panaca Vicaquirao Ayllu 

Raurau Panaca Aucaylli 

Haguaini Cucco Panaca 

Usca Maita Iñaca Panaca 

Apo Maita Capac Ayllu 

Fuente: Bartolomé de las Casas, Antiguas Gentes del Perú.cap. XVII.pp.90-91 
 

En total podemos ver diez ayllus: cinco del Hurin y cinco del Hanan. El autor no 

atribuye los ayllus a sus verdaderos fundadores. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

16 
 

Tabla 5. Lista de Ayllus recogida por Diego Fernández 

 
 

Fuente: Diego Fernández, Historia del Perú, tomo II. cap.VII. p. 81  
  

Diego Fernández (el palentino), (1963): recogió la tradición de los descendientes 

directos e inmediatos de los incas, ha conservado, también la relación de los ayllus históricos, 

aunque con una designación muy adulterada. 

 

En las tablas 1,2,3,4 y 5 los ayllus de los soberanos gobernantes Incas, se advierte que 

los autores refieren un ayllu para Túpac Inca Yupanqui con la denominación de Cápac Ayllu, 

ello evidencia que el Cápac ayllu se organizó internamente en tres secciones jerárquicas: 

Collana que es la línea principal del Inca, Payan y Cayao eran líneas auxiliares que reflejaban 

la estructura tripartita andina, líneas de descendencia del Inca fallecido a excepción de su 

sucesor, que tenían la responsabilidad de cuidar la momia del Inca, su palacio y sus 

propiedades, y mantener su memoria y culto.  

El Cápac Ayllu se consideró como el linaje de más alto rango dentro de la división del 

Hanan Cusco, asociado directamente con la figura de Túpac Inca Yupanqui, cumplía funciones 

de mantenimiento del linaje y la élite real asegurando la continuidad y pureza de la sangre real 

y la existencia de una élite gobernante capacitada y legítima para asegurar la estabilidad política 

y la justificación divina del imperio inca, también cumplían roles rituales y religiosos para la 

cohesión y el orden moral del vasto imperio, lo propio cumplían roles de apoyo al gobierno en 

la función de administradores y gestores del imperio durante la implementación de las políticas 

de administración de los recursos del Estado y la defensa militar del Tahuantinsuyo. 

Chima Panaca Manco Capac  

Raura Panaca Sinchi Roca  

Usca Mayta Panaca  Lloque Yupanqui  

Apo Mayta Panaca Mayta Capac  

Aguanin panaca Capac Yupanqui  

Vica cupa Inca Roca  

Aoca Yahuar Huacac  

Cococ panaca Viracocha  

Hatren Pachacútec 

Capac  Tupac Inca Yupanqui  

Tome bamba Huayna Capac  



 

17 
 

Figura 2. Distribución de Ayllus y Panacas 

Fuente: Informe del Licenciado Polo de Ondegardo al Licenciado Briviesca de Muñatones 
sobre la perpetuidad de las encomiendas en el Perú (1561). Sobre el plano de Dumbarton Oaks 
(Harvard University), adaptado a la relación de Ayllus por el Lic. Smiht Muñiz Huarachi. 
 

1.4. GOBIERNO DE TUPAC INCA YUPANQUI  

Túpac Inca Yupanqui, hijo de Pachacútec y sucesor del trono, lideró una de las etapas 

más expansivas y decisivas del Tahuantinsuyo. Su gobierno inició en 1471 hasta 1493. 

Representó la continuación del proceso de expansión territorial iniciado por su padre. Su 

gobierno no se limitó a lo militar, sino que estuvo profundamente relacionado ideológicamente 

con los aspectos económicos, religiosos, administrativos y culturales bases ideológicas 

fundamentales en la cosmovisión andina. Además, las campañas militares ejecutadas por Túpac 

Inca Yupanqui no pueden entenderse sólo como actos de conquista, sino como parte de una 

política de integración y reestructuración del mundo andino, legitimada por las alianzas y 

adaptaciones culturales y lo explicamos de la siguiente manera: 

a) Fundamentación Histórica 

-Consolidación y Expansión Territorial 

Las crónicas escritas por los españoles en los siglos XVI y XVII consultadas como 

fuentes primarias y textos de la historiografía peruana relacionados con el periodo de gobierno 

de Tupac Inca Yupanqui coinciden en que dirigió campañas hacia:  



 

18 
 

El Chinchaysuyo: Sometió pueblos del actual Ecuador como a los Cañaris, quiteños 

Huancavilcas (Guayaquil) y Carangues. 

El Collasuyo: Derrotó en varias batallas a los collas, Lupacas, Carangas, Paria, 

Cochabambas, Amparaes y otros pueblos aymaras del Altiplano. 

El Antisuyo: Exploro la región amazónica de difícil acceso, conquistando a los 

Opataris, con fines de expansión simbólica más que dominio efectivo. 

El Contisuyo: Ingreso a la costa sur peruana, integrando pueblos como los Huarco, 

Chinchas y los Nascas. 

Estas campañas no sólo implicaron conquistas militares, sino que también la anexión 

de territorios, la construcción de infraestructura vial (Cápac Ñan) y arquitectónica estratégica 

como, tambos, templos, fortalezas, ciudades, así como la incorporación de pueblos al 

Tahuantinsuyo en zonas de frontera vía el convencimiento y atracción económica (agricultura) 

con la participación de la mano de obra de los mitimaes, de igual manera el aspecto religioso 

con la participación de los sacerdotes, sus dioses, huacas y sus centros religiosos, garantizo un 

dominio efectivo y duradero. 

-Carácter Diplomático y Simbólico 

Las campañas ejecutadas por Túpac Inca Yupanqui combinaron la fuerza militar con la 

diplomacia. Muchos pueblos y señoríos fueron integrados mediante alianzas matrimoniales, 

étnicas, económicas y promesas de reciprocidad estatal, consolidando un sistema de gobierno 

centralista más político-administrativo que estrictamente militar. 

-La Expedición Mítica a la Polinesia 

Algunas crónicas mencionan que Túpac Inca Yupanqui lideró una expedición marítima 

hacia el oeste (Polinesia), lo que, si bien aún es objeto de debate, se postula la idea de un afán 

expansionista no solo territorial sino cósmico, relacionado con el poder sobre los cuatro suyos 

del universo conocido y dominado por los incas. 

b) Fundamentación Antropológica 

-Imposición e Integración Cultural 

Las campañas ejecutadas por Túpac Inca Yupanqui en el Tahuantinsuyo, no fueron 

simplemente destructivas, sino que fueron procesos de reorganización política del territorio. 

Los incas respetaban a las autoridades locales como los Curacas a cambio de su lealtad, los 

territorios incorporados también eran beneficiarios con la redistribución de los recursos 

económicos para su manutención, así como también recibían prendas de vestir y transmitían 

elementos de su cosmovisión como el culto al Sol dios supremo de los incas, también a las 

huacas, apus y para asuntos de Estado se comunicaban a través de su lenguaje el quechua. 



 

19 
 

-Reestructuración del Paisaje Sagrado 

Túpac Inca Yupanqui, siguiendo la política de su padre basado en la lógica andina del 

ceque considerado como espacios sagrados ordenados ritualmente, transformó los paisajes 

conquistados, fundó ciudades importantes en los cuatro suyos como Tumibamba en Ecuador, 

Pumpu Chinchaycocha, Huamanga, Jauja, Cajamarca, y otros, reubicó poblaciones (mitimaes) 

y promovió la integración ideológica del Tahuantinsuyo en la metrópoli-Cusco. 

-El Rol del Poder Simbólico – Religioso 

Para los pueblos andinos, durante el gobierno de Túpac Inca Yupanqui, el poder no era 

solo coercitivo, sino espiritual. Su autoridad se fundamentaba en su ascendencia divina y su rol 

como intermediario entre el cosmos y los hombres. Las campañas eran parte de un proceso de 

"sacralización del territorio", no solo de dominio. 

 

El gobierno de Túpac Inca Yupanqui se caracterizó por una combinación equilibrada 

entre la capacidad militar, la diplomacia y la organización administrativa, que le permitió 

ejecutar campañas exitosas en vastas regiones del Tahuantinsuyo. 

Túpac Inca Yupanqui utilizo:  

La estratégica militar para el sometimiento de los pueblos bajo una notable visión, 

siendo fundamental la logística alimentaria a partir de los depósitos en las pirwas, qolqas y los 

tambos que garantizaban la alimentación y el abastecimiento de sus tropas y la infraestructura 

de caminos (Cápac Ñan), las campañas fueron cuidadosamente planificadas, bajo una política 

de conquista flexible, que combinaba la fuerza militar con la diplomacia. Antes de iniciar una 

invasión (guerra), enviaba emisarios que ofrecían pactos de sumisión pacífica a cambio de 

beneficios, como protección, integración a las redes comerciales y acceso al Cusco. Solo 

cuando las negociaciones fallaban, recurría a la guerra directa, empleando tácticas de cerco, 

emboscada y movilidad, aprovechando el conocimiento del terreno andino. 

Otra estrategia fue la reorganización sociopolítica de los territorios conquistados, para 

ello reubicó poblaciones (mitimaes) para asegurar la lealtad al Estado y difundir la cultura inca, 

garantizando así un control ideológico y económico duradero. A través de esta medida, 

consolidó la hegemonía cusqueña sin necesidad de mantener guarniciones permanentes en 

todas las regiones. 

El gobierno de Túpac Inca Yupanqui se distinguió por su racionalidad política y militar, 

donde cada conquista respondía a una visión de integración y permanencia. Sus estrategias de 

expansión no solo consolidaron el dominio territorial, sino que fortalecieron la estructura 



 

20 
 

administrativa del Estado inca, sentando las bases para el esplendor del Tahuantinsuyo hasta 

tiempos de su hijo Huayna Cápac. 

 

1.5. CAMPAÑA AL CHINCHAYSUYO 

1.5.1.  Primera Campaña al Chinchaysuyo  

En su primera campaña hacia el oeste y luego al norte conquisto pueblos en la región 

del Chinchaysuyo. 

Del Busto (1996) refiere que: 
La primera campaña al Chinchaysuyo tuvo a su cargo Túpac Inca Yupanqui, secundando por 

sus generales Yanque Yupanqui y Tilca Yupanqui, sus hermanos paternos. El objetivo era 

conquistar el país de los chachapoyas y rendir a su monarca Chuquisocta, así mismo durante 

estas visitas también se reclutaron ejércitos para el enfrentamiento con las grandes naciones del 

Chinchaysuyo, se efectuaron conquistas menores por el camino para luego toparse con el primer 

y formidable rival. Los chachapoyas dieron fiera guerra y los ejércitos, estuvieron a punto de 

fracasar; pero pronto cambio la situación, se les tomo la fortaleza de Piajapalca y aprisiono al 

soberbio Chuquisocta. (pp. 27-31) 

Así mismo Cieza de León (1967) refiere: que durante este trayecto al Chinchaysuyo se 

efectuarían visitas pacificas a territorios ya conquistados por su padre Pachacútec como; Jauja, 

Tarma, Chachapoyas, Paltas y Cañaris, etc. 

Fue  a Xauxa, a donde los Guancas le hicieron solemne recibimiento, y envió por todas partes  

mensajeros haciendo saber cómo él quería ganar la amistad de todos ellos, sin les hacer enojo  

ni darles guerra; por tanto, que pues oían que los Incas del Cusco  no hacían tiranías ni demasías  

a los que tenían por confederados y vasallos y que, en pago del trabajo y homenaje que le daban, 

recibían dellos mucho bien, los Yauyos hicieron lo mismo y los de Apurímac y otros muchos, 

a los cuales recibió bien dándoles a unos mujeres y a otros coca y a otros mantas y camisetas y 

poniéndose del traje  que tenía la provincia donde él estaba, que fue por donde ellos recibían 

más contento. (p. 187) 
Túpac Inca Yupanqui después de las sangrientas batallas a los lideres o jefes de los 

pueblos enemigos los apresaba y los hacia conducir en calidad de prisioneros conjuntamente 

que el botín de conquista al Cusco, ocupando el sector de Chanapata hoy conocido como el 

barrio de Santa Ana, a muchos de ellos los incorporo a la nobleza regional. Tras el 

sometimiento y la posterior anexión de los Chachapoyas al Tahuantinsuyo, el soberano Inca 

dispuso para que un grupo de Hatun Runas y mitimaes desde el Cusco sean trasladados hasta 

el oriente, territorio ocupado por los Chachapoyas con el propósito de ejercer control 



 

21 
 

demográfico de la zona y generar la difusión de los conocimientos incas tales como: idioma, 

arquitectura, agricultura, astronomía, religión. 

Siguiendo su política expansionista Túpac Inca Yupanqui y sus ejércitos se dirigieron 

en dirección norte acompañados de sus generales conquistando a los pueblos de Chota, Cutervo 

(Cajamarca), Pucamuros o Bracamoros actual Jaén a los Paltas del actual Ecuador y después a 

los Huancavilcas (Guayaquil), lo propio sometió a los Cañaris después de férreo 

enfrentamiento. 

Ver Anexo N.º 1 

 

1.5.2.  Segunda Campaña al Chinchaysuyo  

La búsqueda de valles y tierras fértiles y un buen clima para efecto de agricultura 

hicieron que Túpac Inca Yupanqui y su ejército por segunda vez ejecutaran campaña al 

Chinchaysuyo teniendo como objetivo principal la conquista de Quito hoy Ecuador, para ello 

salió del Cusco secundado por sus generales y un contingente militar de aproximadamente 

doscientos cincuenta mil hombres, en el trayecto enfrento a los pueblos sublevados, 

castigándolos y volviéndolos vasallos a su gobierno, dejando mitimaes leales a su gobierno 

para que controlasen a los pueblos insubordinados, llego a Cajamarca y al territorio de los 

Cañaris quienes liderados por Pisar Cápac líder de los Cañaris y Pillaguaso líder de los 

Quilacos, ofrecieron resistencia defendiendo sus tierras y vidas. 

Túpac Inca Yupanqui les envió mensajeros invitando a los dos monarcas a rendirse, 

pero ellos respondieron estar en su patria y naturaleza, y que ellos eran libres y no querían 

servir a nadie, ni ser tributarios. 

Del Busto (1996) afirma: 

Que para conquistar a los Cañaris, desde el Cusco se enviaron embajadas llevando consigo 

regalos y a la vez les persuadieron con invitaciones para que estos pueblos aceptaran su anexión 

pacifica al Tahuantinsuyo, pero los jefes Cañaris no aceptaron y lucharon contra los incas, una 

vez derrotados los pueblos Cañaris por los ejércitos de Tupac Inca Yupanqui, este soberano 

Inca mando a construir en el espacio conquistado importantes ciudades con plazas, templos y 

centros militares, como es el caso del pueblo de Tumebamba, desde donde ejercían el control y 

la vigilancia de los pueblos Cañari.(pp. 36-37) 

 

 

 

 



 

22 
 

Así mismo Sarmiento de Gamboa (1942)  refiere: 
Desta respuesta se holgaron Topa Inga y los suyos, porque no querían sino hallar ocasión para 

llevallo todo a las puñadas, por poder robar, que era su principal intento. Y así, ordenaron su 

gente, que, según dicen, eran más de doscientos y cincuenta mil hombres diestros en guerra; 

marcharon contra los cañaris y quitos, arremetieron los unos a los otros, y todos peleaban 

animosísima y diestramente. Y estuvo gran rato la victoria dudosa por parte de los cuzcos, 

porque los quitos y cañaris apretaban reciamente a sus enemigos. Y viendo el Inga esto, 

levantóse sobre las andas animando a su gente, y hizo seña a los cincuenta mil hombres que 

había dejado sobresalientes para socorrer a la mayor necesidad. Y como dieron refresco, por un 

lado, desbarataron a los quitos y cañaris, y siguieron el alcance, haciendo y matando 

cruelmente, apellidando: “¡Capa Inga Yupangui, Cuzco, ¡Cuzco!”. Todos los cinches fueron 

muertos, y prendieron a Pillaguaso en la vanguardia, y a nadie daban vida, por despojarlos y 

por poner temor a los demás que lo oyesen. (p. 136)  

Alcanzada la victoria, Túpac Inca Yupanqui prosiguió hacia el septentrión y pasó por 

Tiquizambi, Cayambi y Puruaes. Tuvo un recio encuentro en Latacunga, finalmente, cuando 

todo estuvo listo, desde Latacunga se lanzó sobre Quito, su objetivo militar. La población se 

entregó sin resistencia, por lo que Túpac Inca Yupanqui tomó posesión del lugar y lo integró 

al Tahuantinsuyo. 

En Quito hizo otro alto que sirvió para curar a los que venían heridos. La población era 

importante mas no muy desarrollada urbanísticamente. Túpac Inca Yupanqui determinó fundar 

allí una verdadera ciudad del más puro estilo inca. Desde entonces Quito conoció la 

arquitectura imperial. Para conmemorar su última victoria y el nacimiento de su hijo, fundó en 

el lugar de Surampalli la ciudad de Tumebamba. Le dio grandes edificios y muy 

resplandecientes, sumándole una connotación sagrada que antes no tenía. 

Cieza de León (1967) refiere:  
Túpac Inca Yupanqui antes de dejar Quito y partir al Cusco: no sólo dejó a Quito y a 

Tumebamba convertidas en florecientes ciudades del Tahuantinsuyo, sino que sus comarcas 

quedaron también con grandes depósitos de víveres y habitadas por ingentes cantidades de 

mitimaes que enseñaban nuevas técnicas. A todos dejó contentos, convertidos los unos en 

hatunrunas y los otros en mitimacunas. Al salir de tierra quiteña en todas partes adoraban al Sol 

y tomaban las costumbres de los Incas, tanto que parecía que habían nacido todos en el Cuzco; 

y a Túpac Inca Yupanqui queríanlo y amábanle tanto que le llamaban Padre de todos, buen 

Señor, justo y justiciero. (p. 190) 

Ver Anexo N.º 2 
 



 

23 
 

1.5.3.   Visita de Tupac Inca Yupanqui a Pachacamac  

Túpac Inca Yupanqui continuo con su travesía de retorno desde Tumebamba 

recorriendo la ruta al sur, hasta llegar a Paramonga y luego a Pachacamac, estos hechos son 

afirmados por Cieza de león (1967):  

El Inca anduvo hasta que llego al valle de Pachacamac, donde estaba el templo tan antiguo y 

devoto de los Yuncas, el Inca respeto y venero al oráculo e hizo construir templos, imponiendo 

como requisito no alterar el espacio sagrado, también ordeno a la gente hacer grandes sacrificios 

y fiestas muy deseado de ver por él, después de un tiempo abandono la costa y continuo su 

ascenso a los andes visitando pueblos como Huarochirí, atraviesa la nevada sierra de Pariacaca, 

que es no poco de ver y notar su grandeza y cuan grandes escaleras tiene, y hoy día se ven por 

entre aquellas nieves, para la poder pasar. Y visitando las provincias de la serranía y proveyendo 

y ordenando lo que más convenia para la buena gobernación, llego al Cuzco donde fue recibido 

con grandes fiestas y bailes y se hicieron en el templo grandes sacrificios por sus victorias (pp. 

196-197).  

Lo propio Sarmiento de Gamboa (1942) añade a lo referido por Cieza:  

Topa Inga Yupanqui entró al Cuzco con el mayor, más solemne y más rico triunfo que jamás 

Inga había entrado en la Casa del Sol, trayendo muchas diversidades de gentes, extrañezas de 

animales, innumerables suma de riquezas y toda la gente muy rica. Entre los trofeos estarían, 

en lugar preferencial, los hombres negros, los pellejos y quijadas de animales y la metálica silla 

de latón. Y concluirá el cronista: “duraron estas fiestas un año. (p. 139)  

Ver anexo N.º 3 

 

1.6. CAMPAÑA AL ANTISUYO 
1.6.1.  Primera Campaña al Antisuyo 

Túpac Inca Yupanqui encontrándose en Cusco después de su campaña en el 

Chinchaysuyo, emprendió una primera campaña hacia el Antisuyo, visitando pueblos como 

Paucartambo y conquistando a los Opataris, durante el tiempo que duro su campaña al 

Antisuyo, dejo a su hermano mayor Yanque Yupanqui y a su padre Pachacútec en el gobierno. 

Túpac Inca Yupanqui partió del Cusco al mando de su ejército, con dirección a la región 

del Sol naciente y que por este camino llegó a Caxaroma, a cuarenta leguas del Cusco, lugar 

que era ya sujeto al Inca Pachacútec. Allí los naturales informaron que lo que seguía al oriente 

era una tierra que siempre llovía en ella y la gente que en esas tierras vivían en una sola casa 

larga y grande y que en cada casa de aquellas cabían mil y dos mil hombres, allí vivían juntos 

teniendo vida en común, muchas de estas gentes andaban con prendas ligeras y algunos 

desnudos a causa de que la tierra la consideraban caliente y esta gente era viciosa y de muy 



 

24 
 

poco trabajar, por lo general  siempre llevaban consigo sus arcos y flechas  listos para la caza 

de papagayos, micos, aves y algunos cuadrúpedos que los podían cazar para su alimentación. 

Del Busto (1996) refiere: 
Al entender que el inka venia conquistando la tierra por las armas, algunos caciques salieron de 

paz. Sus presentes eran siempre los mismos: papagayos, guacamayas, monos, perezosos y osos 

hormigueros, plumas y plumajes, miel de caña, arcos de chonta y flechas ornamentales. Por 

excepción, presentaban algún oro en polvo, sin duda extraído en arena de los ríos. Los 

indígenas, a su vez, eran obsequiados con sal, también se le repartió uncus y yacollas para que 

cubriesen su desnudez, porque están acostumbrados a vivir en cueros. (p. 62)  

Del análisis a la primera campaña al Antisuyo se asevera que el único que documento 

esta campaña fue el cronista Juan Diez de Betanzos, Túpac Inca Yupanqui para esta primera 

campaña al Antisuyo llevo muchos soldados, la campaña duro muchas semanas de lo previsto, 

por tanto, empezó a escasear los alimentos. A la selva llana continua la selva virgen y se tuvo 

que gastar fuerza y tiempo en talar los árboles y hacer caminos. A todo esto, aparecieron las 

enfermedades tropicales. Los hombres de las alturas comenzaron a flaquear. Todo hace pensar 

que habían llegado hasta el territorio de los Opataris.  

Túpac Inca Yupanqui dio la orden de retornar al Cusco. El ingreso a la capital inca, 

pese a la derrota infligida por la selva, fue triunfal. El Inca Pachacútec presenció una vez más 

el desfile de la victoria. Ante él pasaron los vencidos Antisuyos ataviados a su manera, grandes 

adornos de plumas coloridas y “algunos tigres y culebrones amaro”, en realidad jaguares 

cautivos y boas adormiladas. 

Túpac Inca Yupanqui, todos los trofeos los presentó a su padre Pachacútec y le pidió 

que los pisase, pero el Inca estaba tan viejo que no lo pudo hacer. Entonces fue que Pachacútec, 

queriendo participar del triunfo, mandó a dos hijos suyos que le levantasen en peso que quería 

pisar aquello y honrar a su hijo y aceptarle el servicio que le había hecho. Hollados los trofeos 

por el viejo soberano, seguidamente Túpac Inca Yupanqui pidió a su hermano Amaru que 

hiciera igual, por lo que éste pisó también los trofeos. 

Esta primera expedición al Antisuyo hizo que las tierras de los Opataris, desde entonces, 

se convirtiera en tierras de dominio del Inca.  

Ver Anexo N.º 4  

 

 



 

25 
 

1.6.2.  Segunda Campaña al Antisuyo  

Tras la muerte de Pachacútec, Túpac Inca Yupanqui mando a los Antis que le dieran 

nuevos testimonios de obediencia, el cual significo actos de adoración y sacrificios, 

exigiéndoles además unas astas de lanzas de palma para el servicio del Coricancha. Los 

embajadores antis que recibieron el pedido lo tomaron a mal y, por esta causa, huyendo del 

Cusco, volvieron a la selva y contaron a sus parientes la intención del Inca. 

Al cabo de un tiempo los antis se mostraron descontentos y se declararon en franca 

rebelión. Esta acción de los antis género en Túpac Inca Yupanqui una convocatoria a sus 

generales a quienes les expuso su plan de controlar la zona alta de la selva, luego conformo un 

poderoso ejército dividió en tres guarniciones, tomó el mando de una de las guarniciones del 

ejército y partió del Cusco tomando la ruta ya conocida de Opatari. Las otras dos guarniciones 

los confió al general Otorongo Achachi, que entró por el Valle de la Serpiente, y al general 

Chalco Yupanqui, que llevaba la imagen del Sol y entró por Pilcopata. 

Del Busto (1996) refiere: 

Que las tropas de Tupac Inca Yupanqui, ingresando al territorio de los Opataris, a cuyos 

habitantes castigaron y devolvieron a la obediencia. No queriendo quedarse ahí Túpac Inca 

Yupanqui, aprovechando las tropas que tenía, prosiguió la penetración hacia la salida del sol. 

Mas como la montaña de arboleda era espesísima y llena de maleza, no podían romperla, ni 

sabían por dónde habían de caminar para dar en las poblaciones escondidas muchos estaban en 

el monte. Y para descubrirlas subíanse los exploradores en los árboles más altos, y adonde veían 

humos, señalaban hacia aquella parte. Y así iban abriendo el camino, hasta que perdían aquella 

señal y tomaban otra. Y de esta manera hizo el Inga camino por donde parece imposible poderse 

hacer. (p. 67) 

Así mismo Cobo (1956) refiere: 

La penetración a la tierra de los antis fue durísima para ello se tuvo que vencer las dificultades 

de tan ásperos caminos en la fragosa y nevada cordillera y las espesas selvas y arcabucos que 

dividen aquellas provincias Yuncas de las de la Sierra. (p. 194) 
Túpac Inca Yupanqui y sus generales, sometio cuatro grandes naciones: Opatari, que 

fue más castigada y pacificada que conquistada; Manosuyo, de la que no hay mayores noticias; 

Manaríes o Yanaximes, “que quiere decir los de las bocas negras”, por pintarse sus guerreros 

los labios con este color; y, por último, el país de los Chunchos, avistándose desde él la región 

de los Chiponahuas o Musos. Fue así cómo Túpac Yupanqui ganó el oriente de su dominio, el 

Antisuyo, con su Selva Alta o Rupa Rupa. 

Ver Anexo N.º 5  



 

26 
 

 

1.7. CAMPAÑA AL COLLASUYO  

1.7.1.  Primera Campaña al Collasuyo  

Túpac Inca Yupanqui se encontraba ejecutando la segunda campaña en el Antisuyo, 

circunstancias en que desertó de su ejército un aborigen colla de nombre Coaquiri, quien se 

dirigió al Collao, propalando la noticia por toda la región colla, que Túpac Inca Yupanqui había 

muerto en la selva y que, por ende, ya no había Inca. 

Anoticiados los señores y curacas del Collao, al estar descontentos con la sujeción a la 

autoridad del Inca, por tanto procedieron a rebelarse matando a los gobernadores puestos por 

el Inca y juntaron sus fuerzas para cobrar su libertad, entendiéndose este suceso en el Cusco 

como una gran rebelión, el gobernador que se había quedado  en el gobierno de la ciudad 

Yanque Yupanqui, despachó a un Chasqui o mensajero para que diese cuenta al Inca sobre lo 

que ocurría en el Collao; habiendo tomado conocimiento de lo que ocurría en el Collasuyo, el 

soberano Inca organizo lo mejor de su ejército para dirigirse al Collasuyo, dejando en la 

dirección de la expedición y exploración del Antisuyo a Otorongo Achachi, por tanto con 

algunos de sus capitanes y parte de su ejército, salió por Paucartambo, y sin llegar al Cusco, se 

encaminó al Collao por detrás de las sierras de Vilcanota, y vino a salir a Chungará, tomando 

por las espaldas al ejército de los collas. 

El ejército de Túpac Inca Yupanqui, tenía por generales a Larico, su primo carnal, su 

hermano Conti Yupanqui y Quíguar Túpac. Con este ejército penetró el Inca al Collao y al 

encontrar a los collas parapetados en varias fortalezas, les dio guerra y ganó las batallas de 

Llallahua, Asillo, Arapa y Pucará, todo en tierras de Collasuyo. 

Murúa (1962) refiere: 
Pero al fin, vencidos de la multitud y valor de la gente del Ynga y de los fuertes capitanes que 

llevaba consigo, fueron sujetados, destruidos y asolados, y fueron presos los caciques 

principales llamados Chuca Chuca y Pachacuti Coaquiri. Y venidos a poder de Tupa Inga 

Yupanqui, para escarmiento de los demás y atemorizar con este castigo a todo el Reyno, los 

mando desollar, y sus cueros mando poner en sus tambores que usaba en la guerra, luedo de 

ello con infinita cantidad de oro y plata y innumerables riquezas, cautivos y prisioneros, dio la 

vuelta hacia el Cusco, y llegando cerca del Cusco envió llamar a su hermano Otorongo Achache, 

que estaba aguardándole con los despojos de la conquista de los Andes y con el ejército que 

allá hauia dexado en Paucartambo, doze leguas del Cuzco. 

Y así juntándose los exércitos entro en el Cuzco con un soberuio triunfo qual nadie 

hauía entrado, haciendo espantosa y admirable muestra de obstentación del número de cautiuos 

señores y principales, ansí como hombres como mugeres, y de infinitos millares de la gente 



 

27 
 

pobre y común. Y entrando en el Cuzco, de donde salieron a reciuir Amaro Tupa Inga su 

hermano y todos sus parientes y deudos, fue al templo del sol y allí sacrifico, de los más 

principales señores que traya cautivos. (pp. 59-61)  
Ver Anexo N.º 6  

 

1.7.2.   Segunda Campaña al Collasuyo  

Luego de las campañas del Antisuyo, y la primera campaña al Collasuyo, el Inca se 

interesó por mirar al sur. Después de la batalla de Pucará los collas y las tropas de Túpac Inca 

Yupanqui habían capitulado en Chucuito como parte de la primera intervención al Collasuyo, 

las expectativas y la ambición del soberano Inca era expandir los límites de sus dominios 

políticos más allá del Collao. Túpac Inca Yupanqui quería trasponer el río Desaguadero, tomar 

posesión de lo que restaba de las tierras del Collao y siempre con dirección al sur hasta llegar 

al final de la tierra. 

Cobo (1956) refiere:  

Que pasados algunos años que gastó en ordenar las cosas del gobierno Túpac Inca Yupanqui 

se dispuso a hacer jornada a Collasuyo. Antes de partir prometió al Sol y a los otros dioses, que, 

si le favorecían, no había de llegar a su corte (del Cusco) antes de llegar a la Ticsicocha, que es 

tanto como el cabo del mundo; porque estaba persuadido que no había más mundo que las 

tierras de que él tenía noticias. (p. 196) 

Para tal efecto el Inca salió del Cusco para iniciar la segunda campaña al Collasuyo 

con el fin de supervisar a los pueblos ya conquistados y tomar posesión de otros. 

Cieza de León (1967) también indica: 
Yendo victorioso adelante de los Charcas atravesó muchas tierras e provincias y grandes 

despoblados de nieve, hasta que llegó a lo que llamamos Chile y señoreo conquisto todas 

aquellas tierras, envió capitanes a saber lo de adelante, los cuales dicen que llegaron al rio de 

Maule. En lo de Chile hizo algunos edificios y tributáronle de aquellas comarcas mucho oro en 

tejuelos. Dejó gobernadores y mitimaes y, puesto en orden lo que había ganado, volvió al 

Cuzco. (p. 204) 

El arribo del Inca a la ínsula tuvo atisbos religiosos, pues éste fue el lugar donde el dios 

Huiracocha había creado al Sol, la Luna y las Estrellas. El Inca era el Intiq Churin, el Hijo del 

Sol y de la Luna, por tanto, su visita a aquel lugar tuvo una apariencia de llegada al solar de 

sus antepasados. 

Túpac Inca Yupanqui ingresó al templo que existía allí desde tiempos inmemoriales, 

detenido varios días en la ínsula (isla del Sol), mandó edificar un palacio y otros recintos. Luego 

hizo cumplidos sacrificios al astro rey y, en las balsas de totora, regresó a tierra firme. 



 

28 
 

El siguiente punto fue Tiahuanaco, donde hizo un alto para ver sus famosas ruinas. 

Quiso informarse de los naturales del pueblo, indagando quien o quienes eran autores de la 

arquitectura existente, a ello respondiéndoles los indios que no lo sabían ni habían tenido 

noticia en qué tiempo se hubiese edificado, salvo que allí el Kon Tiki Huiracocha había creado 

a los hombres. Tiahuanaco, según los collas, era la cuna de la humanidad. 

Túpac Inca Yupanqui continuo con sus conquistas a los Carangas, Paria, Cochabamba 

y Amparaes, conquistas que resultaron ser verdaderos campos de batalla que sirvieron para 

elegir el camino hacia las Charcas, las regiones remotas de Tucumán, quienes dieron 

obediencia sometiéndose a la autoridad del Inca, es cuando envió gobernadores y mitimaes que 

les enseñasen los usos y leyes de su reino. 

Ejecuto el último avance hacia el sur oriente incursionando al territorio de los 

chirihuanas o chiriguanaes quienes vivián al levante de Chuquisaca, Tomina y Tarija, eran 

oriundos de la selva paraguaya, región a la cual dispuso que un aproximado de 10 000 hombres 

se dirigieran con el propósito de averiguar más sobre los Chirihuanas y tomar control sobre el 

lugar conquistado. 

Túpac Inca Yupanqui teniendo noticia de las grandes provincias de Chile, hizo abrir 

caminos para ellas por la provincia de los Lipes, atravesando la Cordillera de los Chichas y la 

Cordillera de los Lipes, llegando en medio de incontables penurias a la provincia de Atacama, 

desde Atacama Túpac Inca Yupanqui despachó a diversos orejones para espiar y explorar el 

valle de Guasco y otros lugares del sur, inspeccionando disimuladamente hasta Copayapú, hoy 

Copiapó donde los lugareños ofrecieron escaramuzas y peleas ligeras, tras las cuales optaron 

por capitular, el próximo objetivo fue Cuquimpu, hoy Coquimbo, el Inca Túpac Inca Yupanqui 

de allí pasó conquistando todas las naciones que hay hasta el valle de Chili – Aconcagua, 

conquista que no fue nada fácil existiendo cruentas batallas en que derroto Túpac Inca 

Yupanqui a los  dirigidos por Tambolongo y Michamalongo. 

Posteriormente a la toma del Aconcagua se produjo la batalla del Mapacho lugar donde 

se concentraron los integrantes de la tribu de los araucanos produciéndose una sangrienta 

batalla con los del ejercito inca quienes se alzaron con la victoria, el ejército inca fijó la frontera 

en la orilla diestra del Maulé. 

En resumen, la campaña al Collasuyo significó la ocupación y fundación de diecinueve 

centros civilizadores: cuatro entre los aimaras, siete entre los Atacamas, cinco entre los 

Diaguitas y tres entre los Picunches. Los territorios colonizados principales fueron: Atacama, 

Copiapó, Coquimbo, Llay-Llay, Quilpué y Marga-Marga en el valle de Aconcagua o 

Talagante, Maipo y Melipilla en la región el río Maipo, la conquista inca a Chile significó una 



 

29 
 

nueva organización política basado en una organización curacal, estableciéndose la tecnología 

de los canales de riego y el perfeccionamiento de la agricultura, la introducción de los 

camélidos de carga, el conocimiento del maíz y el uso del ají para condimentar. Se construyeron 

guarniciones militares (destacan las de Pucara, Cerro Chena y el Maulé) y se llevaron a los 

mitimaes que les inculcaron la vida sedentaria, así también generaron enseñanzas políticas, 

económicas, religiosas, lingüísticas, uso de los quipus y el calendario. 

De esta manera Túpac Inca Yupanqui, fijo el límite definitivo en el rio Maule y 

emprendió su retorno al Cusco. Luego de haber instaurado el culto al sol y tras haber nombrado 

curacas cusqueños como gobernantes de esta provincia. 

Murúa (1962) menciona: 

Dio horden en los caminos reales que ay desde el Cuzco hasta Chile y hasta las Charcas por 

arriba, y hacia abaxo los de la sierra y llanos hasta Quito, todo con tanto concierto que parecía 

que él estaua presente y se hallaua en todo, y mientas estas cosas se hacían fue a dar una vista 

a los chachapoyas y a visitar algunas provincias. (p. 62)  

Ver Anexo N.º 7  
 

1.8. CAMPAÑA AL CONTISUYO 

Túpac Inca Yupanqui continuando con la política de expansión y dominio de territorios 

heredados políticamente de su padre, avizoró dominar los llanos próximos a la parte central del 

litoral, para tal efecto en el Cusco se planeó la campaña al Contisuyo con el objetivo de  

dominar a los pobladores de los llanos de la costa centro-sur, para este propósito salió del Cusco 

junto a su ejército en conquista de los valles costeros del centro -sur dirigiéndose al Contisuyo, 

para esta campaña atravesaron la ruta que une los pueblos como Curahuasi y Vilcashuaman 

luego de ello, bajó a la región yunga por el camino de Huaytará, llegando al valle de Pisco 

donde, pese a que hubo algunas guerrillas y porfías, el ejército inca logro la sumisión de los 

lugareños, igual situación sucedió con los pobladores de los valles de Ica y Nasca, pueblos que 

optaron por capitular con el contingente militar venida del Cusco. 

En su recorrido más al norte, no se dio como lo ocurrido con los valles anteriores, el 

soberano Chincha conocido como Chinchay Cápac, les espero bien preparado militarmente con 

más de 30 000 hombres de guerra para ello contando con los pueblos vecinos, situación que 

hacía pensar en un enfrentamiento bélico muy sangriento, cosa que no se dio por la oportuna 

intervención de la diplomacia inca quienes actuaron con mucha sagacidad y ello permitió a que 

este valle se sometiera pacíficamente, este hecho permitió entrar a Túpac Inca Yupanqui al 

valle de Chincha y como tan grande y hermoso lo vio al valle, se alegró mucho. Tratando de 



 

30 
 

congraciarse con sus nuevos súbditos Túpac Inca Yupanqui alabo las costumbres de los 

naturales y con palabras amorosas les propuso que tomasen las costumbres del Cusco las que 

viesen que les interesaba. Los chínchanos optaron por simular y obedecieron en todo.  

Túpac Inca Yupanqui con su ejército se dirigió al valle del Huarco, hoy Cañete, donde 

no existió acción similar a los valles ocupados anteriormente, situación que condujo a las armas 

entre ambos bandos, desconociéndose la victoria de tal hecho de sangre. Lo cierto es que llegó 

el verano y los fuertes calores costeños enfermó a la gente del Inca, hecho que obligo a 

retroceder sus tropas con dirección al sur-Cusco, mientras que los Huarcos consolidaron el 

dominio de su valle y cogieron sus provisiones y semillas y procedieron a sembrar los campos, 

también fabricaban armas para rechazar las posibles invasiones de las tropas Inca, que si de 

repente volvieran y para ello ya estaban preparados militarmente. 

Los naturales de los valles de la costa se animaron por la rebelión, situación que, a los 

Chinchas, Icas y Nascas les ayudo a que recuperaran su independencia. En el otoño próximo, 

Túpac Inca Yupanqui adelantó su regreso al litoral y por medio de amenazas los sometió a 

subordinarse a su autoridad a los habitantes de los valles de la costa sur del litoral sometidos 

anteriormente.  

Quedaba, pendiente el valle del Huarco por conquistar, para lo cual construyó el Inca 

una ciudad en las estribaciones de Lunahuaná, urbe que llamó Cusco, como la capital imperial. 

Asegurado su aprovisionamiento el Inca inició la guerra, la misma que fue muy larga, duró tres 

años, existió mucho derramamiento de sangre, pero el ejercito Huarco no se rindió, la guerra 

encontrabase en sus finales, circunstancias en que Túpac Inca Yupanqui envió una embajada 

ante la viuda del soberano Huarco toda vez que el líder Huarco había muerto en la lucha, los 

integrantes de la embajada inca persuadieron a la viuda de Huarco para que optara por capitular, 

porque era deseo del Inca, y el de la Coya obsequiarle su propio señorío, para que ella 

continuase como soberana del valle. 

Apu Achachi integrante de la embajada inca, quién había sido nombrado con antelación 

visitador quechua del valle, se encargó de llevar el mensaje. La soberana del valle de Huarco 

lo creyó y entonces Apu Achachi le solicitó que a modo de albricias hiciese una gran fiesta 

marítima con sus embarcaciones y guerreros, según uso y costumbre del lugar. 

 

 

 

 

 



 

31 
 

Cobo (1956) refiere: 
La viuda, creyendo ser verdad… concedió lo que le pedía (Apu Achachi) y mandó para cierto 

día que le señaló el mismo visitador, que todos los del pueblo saliesen a la mar en sus balsas a 

festejarlo; todo lo cual se efectuó; y estando los indios en la mar con sus instrumentos músicales 

y mucho regocijo bien seguros de la cautela y engaño del visitador, entraron en el pueblo dos 

capitanes del Inca y se apoderaron dél; lo cual visto desde la mar por la Cacica y sus vasallos, 

no tuvieron otro (re)medio que rendirse. (p. 203) 

Este hecho no es otra cosa que una estrategia de guerra, se continuo astutamente y de 

manera inmisericorde con asesinar a los aborígenes Huarcos que salieran a tierra se les diera 

muerte, como lo cuentan los descendientes de ellos y se relacionan con los grandes montones 

de huesos que existen en el lugar.  

Luego del triunfo Túpac Inca Yupanqui despobló el nuevo Cusco (Lunahuaná) y 

sembró el valle de mitimaes, puso gobernador inca y levantó frente al mar la más agraciada y 

vistosa fortaleza que había en todo el reino del Perú, la fortaleza del Huarco, también llamada 

fortaleza de Cerro Azul. 

Ver Anexo N.º 8  

 

1.9.  ORGANIZACIÓN POLÍTICA Y SOCIAL EN EL GOBIERNO DE TÚPAC INCA 

YUPANQUI 
1.9.1.   Organización Política  

La organización política de los incas desde el periodo curacal con Manco Cápac 

comienza con el proceso de establecimiento de sus bases políticas en función a su proceso de 

expansión territorial y en función a las políticas de gobierno establecidas en cada uno de los 

pueblos o ayllus incorporados al gobierno de los incas, que en su mayoría presentaban un 

substrato común, cada uno de ellos tenía sus propias autoridades, divinidades e incluso 

presentaban una gran diversidad lingüística, este proceso político inca estaba en constante 

actualización de sus normas y disposiciones de las autoridades políticas quienes se alineaban a 

las características políticas dispuestas por los soberanos, el Estado inca presenta una 

característica política de tipo  patriarcal, clasista, teocrático y militarista, pero está política se 

basó en la tolerancia al orden social y político preexistente en las poblaciones. 

Túpac Inca Yupanqui ejerció su gobierno heredando el poder de su padre el Inca 

Pachacútec quien después de vencer a los Chancas en 1438, estableció en el espacio geográfico 

de su gobierno cuatro suyos, denominándola Tahuantinsuyo para un mejor control y 



 

32 
 

administración del territorio y la población al mando de sus respectivos gobernantes regionales 

llamados Suyuyoc Apu, quienes dependían políticamente del Inca. 

La estructura política inca, presenta una característica vertical subordinado, quienes 

ejercían gobierno político eran personas que estaban ligados al poder bajo vínculos diversos, 

siempre anteponiendo la voluntad y autoridad del soberano Inca, el ejercicio de la función 

política era de carácter local, regional y estatal, cumpliendo funciones políticas, administrativas 

y jurisdiccionales.  

Guamán Poma de Ayala (1993) afirma: 

Que existieron varias autoridades que desempeñaron cargos estatales. Entre los cargos están: 

el Curaca, un asesor de gobierno o Incap Rantin Rimac; un procurador o protector del pueblo 

Runa Yanapac; un secretario real o Incap Quipochi; un escribano o Tahuantinsuyo Quipoc y 

un contador o Hucha Quipoc. Los tres últimos fueron quipucamayos, los Tucuyricuc o 

gobernadores y a sus respectivos alguaciles o Huatacamayoc, Tahuantinsuyo Camachic o 

Consejo de los Viejos, también llamado Consejo Real o Consejo Supremo, el único consejo de 

reinos. (pp. 139-140) 
1.9.2.   Organización Social 

El Estado inca fue multiétnico, esta condición se inicia desde el siglo XII cuando Manco 

Cápac toma posesión del valle del Akamama en las faldas del cerro Huanacaure, sometiendo a 

los pobladores del valle durante el periodo Curacal, luego durante el periodo de la 

confederación de igual modo se anexo a varios ayllus o pueblos y alcanzando su extensión 

máxima en el periodo Imperial 1438 estableciéndose el Tahuantinsuyo con los cuatro suyos, 

durante este largo periodo de dominación inca la organización social fue estratificada y 

jerarquizada en clases sociales, las cuales, sin embargo, no eran cerradas, existiendo movilidad 

social, donde las personas podían ascender al estrato social superior por sus méritos, las clases 

sociales fueron: la realeza conformado por el Qhapaq o Sapac Inca – (Hanan o del Hurin), la 

Coya, el Phiwichuri (hijo primogénito), el Auqui (príncipe heredero), seguido por la nobleza 

integrada por la  nobleza de sangre: ascendientes y descendientes del Qhapaq y la Coya, 

nobleza de privilegio: los ascendidos desde los estratos inferiores por sus méritos y la nobleza 

regional: constituidos por los curacas o jefes de los pueblos incorporados al Tahuantinsuyo, 

seguido por el pueblo integrado por los Hatun runas, los mitimaes o mitmacunas: de conquista, 

colonización y de castigo y  los yanaconas.                              

El ayllu fue la base de la organización social de los incas con formación en las 

poblaciones pre incas, quienes tuvieron una esencia de ser una comunidad agraria tradicional 

andina, de linaje patrilineal y preferentemente endogámico, con una economía prácticamente 



 

33 
 

autosuficiente. Ellos no vivían aislados, sino que podían formar junto a otros ayllus una llacta 

o aldea compuesta por varias familias bajo un parentesco que no siempre era real, sus miembros 

compartían además una pacarina, unas huacas o divinidades y autoridades comunes. 

Esta estructura social se mantuvo hasta los tiempos de la invasión occidental, el periodo 

de gobierno de Túpac Inca Yupanqui no fue ajeno a la conservación de la estructura social 

heredada de sus ancestros, por el contrario fortaleció la convivencia social a través de un 

ordenamiento jurídico adecuado, es por ello que muchos estudiosos consideran que el Imperio 

de los incas es un comunismo agrario, el cual, ha existido en un cierto grado de desarrollo en 

todos los pueblos civilizados, como producto natural de la organización de los ayllus. 

Cunow (1933) en la parte introductoria de su obra refiere: “El Perú fue una monarquía 

excepcional en la historia de la humanidad, monarquía que, apoyada sobre una base teocrática, 

logró poner en práctica gran parte de los ideales en beneficio de los ayllus del Tahuantinsuyo” 

(p. 11). 
La organización social inca estuvo constituida por varios ayllus, formado por familias 

encabezadas por un curaca, poseían tierras comunales que eran trabajadas por todos sus 

integrantes. Las familias tenían, asimismo, una porción de tierra (topo), para satisfacer sus 

necesidades. A partir del dominio incaico, los ayllus también debieron cultivar tierras para el 

Sol (religión) y para el Inca (estado). La familia, formada por la pareja y sus hijos solteros, era, 

en síntesis, una unidad de producción y de consumo dentro de la cual se establecía la división 

del trabajo. 

En cuanto a la estratificación social el ámbito andino se presentaba como un mosaico 

de diversos curacas, agrupados bajo la hegemonía de jefes de mayor rango. Bajo el dominio 

inca este esquema varió, ya que los jefes principales aceptaron la preeminencia del Sapa Inca 

y reconocieron el nuevo ordenamiento estatal. Este grupo de señores regionales, a los que se 

agregaban los mayores funcionarios del imperio, los sacerdotes y algunos mercaderes, 

conformaban la élite del Tahuantinsuyo.  

El pueblo, por su parte, estaba constituido por una serie de grupos humanos que 

desempeñaban distintas funciones. Ahí se ubicaban los artesanos; los hatun runas, que eran la 

gran masa laboral, los mitimaes, súbditos trasladados por los incas para colonizar zonas 

conflictivas dentro del imperio; los pescadores y, finalmente, los yanas quienes eran utilizados 

como servidores personales de la élite.  

 

 

 



 

34 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO II 

1. SISTEMA DE ADMINISTRACION DE JUSTICIA DURANTE EL GOBIERNO 

DE TUPAC INCA YUPANQUI 

1.1. ORGANIZACIÓN JURÍDICA 

La administración de justicia en el Tahuantinsuyo, fue el ejercicio institucional del 

derecho, basado esencialmente en la costumbre llamado también consuetudinario ejercido por 

un conjunto de autoridades jerárquicamente ordenadas, quienes desempeñaban funciones 

jurisdiccionales, políticas y religiosas, en los cuatro suyos.  

Las autoridades, al integrar varias funciones a la vez concebían, el derecho como un 

sistema de un alto contenido político y moral. Todo estaba dirigido a fortalecer el poder político 

del soberano gobernante, a través de un conjunto de autoridades, jerárquicamente estructurado 

quienes aseguraban la estabilidad y seguridad al sistema, otorgándole, además, una cierta 

calidad social y religiosa, considerando el proceso político como un hecho del sistema 

teocrático, materializado en el Inca, hijo del dios Sol, por tanto, se vinculaba también con el 

Estado. En consecuencia, se estimaba que prácticamente todos los delitos que atentaban contra 

el Inca, atentaban contra el Estado, por lo tanto, los delitos, además de violar las normas que 

regulaban a la sociedad, eran consideradas sacrilegios, atentados contra Dios. 

El sistema de administración de justicia inca está inspirado y vinculado a lo divino por 

tanto también la creación de leyes que regían la aplicación de sanciones desde lo más benigno 



 

35 
 

hasta la pena capital era de aplicación necesaria por tratarse de asuntos de Estado. Haciendo 

una reconstrucción de la historia de la humanidad podemos encontrar evidencias en cuanto a 

la aplicación de leyes y sanciones; por ejemplo, el código de Urukajina, el código de 

Hammurabi, Código Romano, la Biblia, el Código Civil y el Código Penal, en esos tiempos 

antiguos y los tiempos contemporáneos donde el derecho ha recogido y codificado las leyes 

para proteger al Estado. En la historia de la humanidad las antiguas monarquías se han aliado 

con Dios para justificar su origen divino, y en otros casos, han declarado ser los representantes 

de Dios sobre la tierra.   

Igualmente, en el incanato, la ley también emanaba del dios Sol, y su representante en 

la tierra era el Inca. Lo divino era parte de la realidad cotidiana en la sociedad. El sentido de lo 

divino y religioso tenía una fuerte relación con las normas y leyes penales. Los ciudadanos 

comprendían la importancia de lo divino y el respeto a las leyes emanadas del Inca, el Inca era 

un representante del dios Sol en la tierra, por lo tanto, el respeto a las leyes incas era el respeto 

a las leyes de Dios. Por lo que la administración de justicia se sustenta en que el Inca jefe de 

Estado era considerado como un ser semidivino, de manera que las normas que de él emanaban 

tenían el alcance de un precepto religioso. El Estado inca, al igual que en las culturas antiguas 

y modernas, gozaban de una religiosidad muy profunda y bastante difundida, teniendo como 

Dios Tutelar al Sol o Inti. Y su intermediario era el Inca. Sin embargo, al Inca no se le podía 

considerar como un Dios viviente, y esto lo confirma Valera (1953) “En tiempos de los incas 

ningún hombre nacido de hombre y de mujer puede ser Dios, porque si este hombre lo puede 

ser, también todos los demás hombres y así́ habría confusión de dioses sin ser necesarios para 

nadie” (p. 18). 

El castigo y la aplicación de la ley penal en el incanato, de acuerdo al análisis de los 

especialistas en estudios de derecho inca y los documentos escritos por los cronistas, refieren 

que existió la codificación de delitos, con penas acordes con las faltas y delitos cometidos y 

establecidos durante los diferentes periodos de gobierno como es el caso del soberano Túpac 

Inca Yupanqui, tiempo en que eran considerados delitos el asesinato, violación, adulterio, 

incesto, coito con las vírgenes del sol, sodomía, deserción, indisciplina militar, pereza reiterada, 

ciertos delitos fiscales de los tributarios, defraudaciones de los recaudadores, traición, aborto, 

brujería, entre otros. El Estado inca con la aplicación de la ley penal, superó la organización 

tribal y pasó a la persecución de las faltas, delitos y la sanción era aplicando la ley de acuerdo 

a la naturaleza de la falta y el delito, de esta manera anulando completamente la intervención 

del agraviado o los agraviados, buscando la defensa de los intereses sociales del estado para 

evitar la comisión de más delitos. Al respecto, Jorge Basadre (1937) menciona que, cuando 



 

36 
 

surge y se impone el Estado, este atiende y defiende los intereses de la sociedad y del Estado, 

en función, a las finalidades compensatorias e intimidatorias, creando un Derecho Penal puro 

sin interferencias de intereses privados o con un mínimum de esas interferencias. Estamos 

frente a interesantes figuras procesales; la persecución y la ejecución del delito, los cuales son 

ejercidos única y exclusivamente por el Estado, como es el caso del gobierno de Túpac Inca 

Yupanqui, la persecución estatal de la acción penal, también, tenía una finalidad de 

intimidación ejemplar y de ejercicio de poder. 

La ejecución de las sanciones por las faltas y los delitos hasta con la pena capital (pena 

de muerte) dejaba satisfecho el interés del agraviado y el Estado. Debemos resaltar que el 

acceso a la justicia era completamente gratuito, según lo sustenta los especialistas en derecho 

y los historiadores donde las instancias eran únicas, ósea no existía la apelación. La aplicación 

de la pena la realizaban funcionarios estatales como los tucuyricuc (corregidores), michoc 

(jueces) y los quillis cachi cimi apac (jueces de comisiones) de esta forma el Estado inca 

mantenía una constante presencia en todo su territorio. El Estado no se encargaba de la 

reparación del daño material, no indemnizaba. El daño que se generaba directamente contra las 

pertenencias del agraviado era de cuenta propia del agresor, por ejemplo: El agraviado podía 

tomar las piezas que le resarcieran el daño. También, cuando el resultado de una gresca el 

agraviado resultase herido de gravedad, la manutención quedaba a cargo del causante.  

A manera de una aproximación, mencionaremos los objetivos del Derecho Penal Inca 

en la carcelería inca, y el rol del Estado como protector del orden social.  

El primer objetivo estaba destinada a la defensa de los intereses públicos la misma que era el 

fin supremo de la sociedad inca, era un arma fundamental para mantener un estado de 

obediencia.  

El segundo objetivo se refería a la intimidación ejemplar, la cual se entendía como un 

escarmiento directo hacia la persona e indirecto hacia la sociedad, ya que la ejecución de la 

pena se realizaba públicamente.  

Para la aplicación de sanciones por faltas y delitos (sistema penal), los incas al momento 

de juzgar consideraban circunstancias agravantes como la reincidencia y atenuantes como la 

edad del agente, también utilizaban figuras como la tentativa. A diferencia de las culturas 

preincas, los incas esbozaron una modernidad jurídica, en donde lograron, de alguna manera 

diferencias entre el dolo y la voluntad de delinquir. 

Basadre (1937) manifiesta que “en las culturas pre – incaicas e inca no se castigaba de 

acuerdo a la culpa subjetiva, sino más bien por el daño material causado, ya que se castiga 

también a los locos” (p. 205). 



 

37 
 

La administración de justicia en el periodo de gobierno de Túpac Inca Yupanqui como 

en el periodo de gobierno de su padre, tenían muy presente la conducta del delincuente o del 

sujeto culpable de la falta o del delito, para aplicar la sanción o pena, para ello se tenía en 

cuenta lo siguiente: 

 

1.1.1.  La Reincidencia 

La reincidencia durante la aplicación del Derecho Penal Inca en la comisión de faltas y 

delitos se consideraba como una circunstancia agravante de máxima gravedad, que a menudo 

conducía a la aplicación de la pena capital, las sanciones o fallos aplicados bajo la jurisdicción 

del Derecho Penal Inca, era notablemente severo, ejemplarizante y enfocado en el 

mantenimiento del orden social, económico y religioso del Estado inca.    

La reincidencia en el Estado inca, no era muy común, ya que las penas eran capitales 

en su mayoría, sólo se aplicaba en algunas faltas y delitos que no fueran sancionadas con pena 

capital, como la embriaguez, hurto, falso testimonio, deserción de los mitmaqkuna, 

desplazamiento de mojones, desobediencia de los curacas. 

Para Trimborn (1936) “La reincidencia no era desconocida para los antiguos pobladores 

del Estado inca, su aplicación se asocia con la culpa subjetiva, porque solo se podía volver a 

castigar por el mismo delito en los casos que existiera una voluntad delictiva” (pp. 46-47). 

Desde nuestro análisis el tratamiento de la reincidencia en el Derecho Penal Inca revela 

una filosofía punitiva, no rehabilitadora. Una vez que el individuo demostraba, a través de la 

repetición de la falta o delito, que no se sometería a las normas fundamentales del ayllu y del 

Estado, por tanto, era considerado un elemento irrecuperable y peligroso para el orden. 

Por tanto, nuestro análisis contrasta fuertemente con los principios de rehabilitación y 

proporcionalidad de las penas buscados en el derecho penal moderno. En el Tahuantinsuyo, la 

vida del reincidente se castigaba con la pena capital en aras de la seguridad y la cohesión social 

del Estado. Para la mentalidad de la población inca, sí una persona había tenido la oportunidad 

de enmendarse tras el primer castigo y optaba por reincidir, había roto de manera definitiva y 

total su contrato social con el Inca y la comunidad, mereciendo la máxima sanción. 

 

1.1.2.  Los Atenuantes 

El Derecho Penal Inca, por su naturaleza se entiende como severo, intimidatorio y 

ejemplarizante, por lo que, en la aplicación de penas y castigos como consecuencia de la 

comisión de faltas o delitos, la atenuación era aplicado de forma limitada y diferente a como 



 

38 
 

se entiende hoy el concepto moderno de circunstancia atenuante que disminuye la 

responsabilidad criminal. 

Además, se debe tener en cuenta que la filosofía punitiva incaica se centraba en la 

prevención del delito a través del temor, por lo que las atenuantes no eran una parte central del 

sistema, pero existían ciertos factores que podían modular o reducir la severidad del castigo 

por una pena menor o una amonestación en lugar de un castigo drástico, enfatizándose en la 

finalidad del delito o la capacidad del infractor. 

Las circunstancias atenuantes, en el Derecho Penal Inca formaban parte en el proceso 

de juzgamiento y en la aplicación de las penas a aplicar por las diferentes faltas y delitos 

cometidos. Dentro del ordenamiento penal inca podemos encontrar casos en los que se atenúa 

la aplicación de la pena capital, salvaguardando los intereses individuales, colectivos y del 

Estado, como la necesidad o hambre en el hurto (hurto por necesidad, implicación social), edad 

del infractor (menores, responsabilidad parental), delitos cometidos por primera vez, 

(condición social).  

Se debe tener muy en cuenta que el Derecho Penal Inca era un sistema que privilegiaba 

la ley y el orden sobre la consideración individual de la culpa. La existencia de atenuantes 

estaba supeditada a la preservación del modelo social basado en el trabajo y la moralidad. La 

atenuante más clara era el hurto por necesidad, lo que subraya que, en un sistema que 

garantizaba la subsistencia a sus súbditos, el robo era excusable solo si el Estado había fallado 

en su principal obligación de asegurar el bienestar del infractor. 

Las circunstancias atenuantes en los procesos de aplicación del Derecho Penal Inca la 

atenuación de faltas y delitos era totalmente distintos con la aplicación del derecho penal de 

actual vigencia en el Perú, porque el derecho penal inca era severo, intimidatorio y 

ejemplarizante ante la comisión de faltas y delitos las cuales eran considerados en contra de lo 

divino y la majestad del soberano Inca, de existir circunstancias atenuantes en los procesos 

penales bajo los alcances de la justicia inca eran para ciertos casos excepcionales totalmente 

contrario al sistema penal actual, donde las circunstancias atenuantes es un factor o situación 

que, aunque no elimina la responsabilidad criminal de una persona, sí reduce la severidad de 

la pena que se le impone. En el derecho penal actual, estas circunstancias se reconocen 

legalmente y pueden ser, la edad del infractor, la reparación del daño, la colaboración con la 

justicia o la actuación en un estado de emoción excusable. En el derecho civil, el concepto de 

atenuante es menos directo, ya que se refiere más bien a la mitigación de la responsabilidad 

por daños, como cuando se disminuyen las consecuencias de un acto negligente a través de la 

acción del infractor. 



 

39 
 

 

1.1.3.  La Tentativa 

Por su naturaleza sui géneris, el derecho penal del Tahuantinsuyo, fue de carácter 

severamente represivo, orientado a la preservación del orden social y moral del Estado inca. 

La finalidad no era la rehabilitación del infractor, sino garantizar la estabilidad política, la 

obediencia y la armonía colectiva, principios fundamentales en una sociedad teocrática y 

centralizada, teniendo en cuenta que no solo el castigo era para el individuo, sino que podía 

alcanzar a su familia o ayllu, reforzando el sentido de responsabilidad comunitaria. 

 El Derecho Penal Inca sí consideraba la figura de la tentativa era en la acción delictiva 

inconclusa, y la tomaba en cuenta al momento de asignar una sanción, aunque con una 

concepción distinta a la moderna. La noción de tentativa en el proceso judicial inca se enfocaba 

en la acción delictiva inconclusa y su sanción estaba ligada a las circunstancias ajenas a la 

voluntad del delincuente al momento de ejecutar el delito, buscando determinar un castigo 

apropiado al no haberse consumado el acto. 

En el sistema legal inca, el delito se concebía como una alteración del orden sagrado 

representado por el Inca y los dioses, y la sanción buscaba la reparación y la recuperación del 

equilibrio social, por tanto, el derecho inca tenía una estructura penal severa, con penas a 

menudo capitales, lo que resalta la importancia de la fase de la tentativa al momento de aplicar 

la justicia. 

En el Derecho Penal Contemporáneo, la tentativa se define como el inicio de la 

ejecución de un delito que no llega a consumarse por causas ajenas a la voluntad del agente. Es 

un grado de desarrollo del delito que revela la intención criminal, pero sin alcanzar su resultado 

final, mientras que, para el Derecho Penal Inca, la tentativa no existió como figura jurídica 

diferenciada, pero sí como práctica punitiva.  

El sistema penal inca sancionaba toda manifestación de voluntad delictiva como si el 

hecho estuviera consumado, especialmente cuando afectaba al Inca, al Estado o a los valores 

religiosos. Por tanto, se puede afirmar que el concepto de tentativa era implícitamente absoluto, 

reflejando un derecho penal preventivo, moralizador y ejemplarizante, en el que la intención 

bastaba para merecer castigo. 

 

 

 

 



 

40 
 

1.2  ESTRUCTURA DE ADMINISTRACIÓN JURÍDICA INCA 
 

Figura 3. Administración jurídica inca 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fuente: Urteaga, La organización judicial en el imperio de los incas y en la colonia (contribución al estudio del derecho peruano),1938, p. 25. 



 

41 
 

2. FUNCIONARIOS DE LA ADMINISTRACIÓN JURÍDICA 

Para entender el sistema judicial - carcelario inca, se debe tener clara la idea de los 

alcances de la justicia ordinaria, civil y penal en un Estado o sociedad a través del tiempo y 

espacio, para ello es necesario advertir la organización social del Estado inca en la época de 

estudio con el propósito de entender y relacionar la administración de justicia a través de 

principios políticos-religiosos y culturales aplicados por grupos humanos y sociedades antes a 

los incas, quienes serán los difusores de los modelos y formas de la aplicación de medidas 

coercitivas para una adecuada convivencia basado en el respeto, la solidaridad y la reciprocidad 

(ayllu), sociedades que fueron progresivamente incorporados por los soberanos incas a partir 

de 1438 hasta la cuarta década del siglo XVI (1532), por tanto para ello se dejara de lado el 

concepto de la administración de justicia y el derecho actual. 

Es fácil pensar en la justicia inca a partir de los estudios historiográficos del derecho 

inca y los vestigios físicos existentes (arquitectura), en que hacen pensar que en el Estado inca 

se aplicaba drásticamente las normas y las leyes del Estado, y que solo así se pudo lograr una 

sociedad organizada y emergente en comparación a otras similares en el continente. Sin 

embargo, las leyes incaicas eran tan draconianas como Basadre lo afirma: el aspecto social inca 

tiene antecedentes bien establecidos en una estructura moral y político que caracteriza al Estado 

inca, donde a todo aquel trasgresor se le aplicaba las normas consuetudinarias, así como las 

leyes que les regia, tratando de cautelar los intereses sociales y políticos en común del Estado. 

Lo propio en las culturas o sociedades exitosas del mundo paralelas o anteriores a los 

incas, condujeron a su sociedad a través de normas y leyes extremadamente rígidas, y las leyes 

se cumplían a cabalidad, producto de ello son consideradas como altas culturas (Mesopotamia, 

Egipto, Grecia, Roma, China, Maya, Azteca y otros).  

En el Estado inca, se evidencia leyes que se diseñaron de acuerdo a la necesidad de la 

sociedad y las metas de desarrollo que el Estado tenía. El éxito del Estado inca, se debe en gran 

medida a sus leyes y la aplicación de las mismas, lo que generó en la sociedad que existiera 

conciencia colectiva de lo que era correcto y lo que no lo era, y para ello estructuraron un 

aparato administrativo y legal (judicial) que coadyubo al soberano en el gobierno del Estado, 

donde estos funcionarios fueron el brazo armado de la ley y el sistema judicial (ejecutor de las 

penas) gozan de un altísimo prestigio dentro de la sociedad. 

Lo que, queremos mostrar en esta investigación vía tesis de pregrado es una 

aproximación a las leyes que existieron en la época del Tahuantinsuyo, para que el lector 

conozca la amplísima realidad legislativa que tuvieron nuestros antepasados y con ello pueda 



 

42 
 

elaborar sus propias conclusiones, ya que debido al poco material bibliográfico que existe sobre 

nuestros antepasados, deja gran parte para la imaginación y la comparación. 

La administración legal, la aplicación de la ley penal y un adecuado sistema carcelario 

fue la pieza fundamental del éxito del Estado inca como organización humana, y cuya misión 

principal era la de impartir leyes lo suficientemente claras y firmes, con el fin, no precisamente 

de castigar, sino más bien, de evitar la comisión de faltas y delitos.  

Es evidente advertir en la organización política y social inca el desarrollo económico 

fue uno de los objetivos fundamentales y ello los condujo a la consideración de una alta cultura, 

lo cual no sucedió con otras sociedades contemporáneas que presentaron altos índices 

delictivos. Este concepto fue muy bien entendido por los burócratas incas que diseñaron la 

organización inca, considerando que toda finalidad de un grupo humano desarrollado, no es 

solo sobrevivir, sino que no es otra que la de llevar a sus integrantes al desarrollo integral.  

En todo acto político, económico y judicial al Inca o jefe del Estado se le consideraba 

como un semidios, de manera que las normas que dictaba tenían el alcance de un precepto 

religioso. El Estado inca, al igual que en las culturas antiguas y modernas, gozaban de una 

religiosidad muy difundida, teniendo como Dios tutelar al Sol o Inti, y su intermediario el Inca. 

En esa medida resulta importante analizar algunas de las leyes que tuvieron los incas, a 

fin de acercarnos a su pensamiento, organización jurídica, político, económico y social, con tal 

propósito inferimos de las lecturas realizadas a las diferentes crónicas del siglo XVI-XVII y 

textos que analizan el derecho inca, quienes refieren que con el gobierno de Pachacútec se 

inició la transformación y el establecimiento de un Estado emergente caracterizado por ser un 

gobierno expansionista, siendo necesario la aplicación de leyes a los pueblos conquistados para 

que estos se integren al sistema político diseñado y evitar contradicciones y sublevaciones, y 

las constantes comisiones de faltas y delitos que dio origen a la necesidad de crear una 

organización jurídica para poder sustentar una buena administración política, económica, social 

y religiosa. 

El gran Estado inca o también llamado por muchos estudiosos el Imperio inca, tuvo su 

proceso de formación a lo largo del tiempo y espacio desde Manco Cápac hasta Pachacútec, se 

evidencia en cada periodo diferentes formas de administración y organización que atravesó el 

Estado inca, evidenciándose a finales de la cuarta década una reorganización político 

administrativa del gobierno inca (1438) cuando asume el poder Inca Yupanqui llegando a 

llamarse Pachacútec, quien estableció la división territorial de sus dominio mediante el 

Tahuantinsuyo al respecto el cronista Murúa, menciona que era: "Muy belicoso y esforzado, 



 

43 
 

de gran ingenio, curioso y gran republicano, fue el que puso en la tierra mucho concierto y 

orden" (Murúa, 1946, p. 70). 

En el gobierno de Túpac Inca Yupanqui el Estado inca se expandió territorialmente 

incorporando a ayllus, señoríos y grupos étnicos, que para su administración y gobierno se 

adoptaron normas, reglas y leyes desde el gobierno de su padre los mismos que fueron 

perfeccionados y acondicionados con el fin de garantizar a la población del Tahuantinsuyo una 

amena convivencia; la norma o disposición dictada por el soberano Inca era la directriz del 

proceso y ello conducirá la sentencia del funcionario jurisdiccional o el juez, se debe tener muy 

en cuenta que cuando se incorporó un ayllu, civilización, señorío, genero la necesidad de una 

organización jurisdiccional más complicada en las relaciones de convivencia, porque se 

complicaban las relaciones entre sus individuos, y ello motivo a que se elaboraran reglas de 

convivencia más complejas, y hubo la necesidad de una organización de funcionarios, para que 

se adecuaran a la marcha de este proceso político y jurídico.  

Las leyes dadas estaban de acuerdo a los objetivos del Estado y las necesidades tanto 

individuales como sociales, los altos funcionarios que desempeñaban los cargos superiores, 

optaron por la aplicación de rigurosas sanciones de ser el caso para garantizar el respeto a las 

reglas consuetudinarias del Tahuantinsuyo, de esta manera subordinar a la población en 

relación a un ordenamiento jurídico debidamente concordado con las normas y leyes de cada 

ayllu, civilización o señorío, teniendo como ente superior a la organización política liderado 

por el Inca, seguido de inspectores generales, y a la instancia más elevada que es el Consejo 

Supremo, que asesoraba al Inca en organizar la función judicial en el Estado inca, acomodando 

a los pueblos conquistados al sistema de subordinación política jerarquizada, centralista y un 

ordenamiento jurídico consuetudinario. 

La estructura jerárquica de funcionarios políticos-judiciarios se constituía de manera 

ascendente desde la jerarquía inferior a la más alta: Chunca Camayoc, Pachac Camayoc, los 

Huaranga Camayoc, los Hunos (huno Camayoc), el Tucuyricuc, el Tribunal de los Doce, el 

Supremo Consejo de los Apocuna, el Inca.  

 

2.1.  Chunca Camayoc 

Este  funcionario de menor categoría jurisdiccional y político en el ayllu, estaba a cargo 

de cuidar un grupo de diez familias, llevaba un registro estadístico, población, económico y 

jurisdiccional en los quipus; daba informes precisos sobre el estado, número y condición de su 

grupo decenal a los oficiales superiores cuando se lo pedían y a la vez cumplía funciones de 



 

44 
 

juez de faltas y de controversias sobre la propiedad, vigilaba la conservación y regulaba la 

convivencia del grupo, procedía con la distribución de las tierras, trabajo y de frutos; asimismo 

llevaba el censo de sus subordinados (nacimientos y defunciones); tenía en cuenta la edad de 

los jóvenes para el servicio militar. Hacia cumplir las órdenes y las leyes emanadas del Inca y 

los funcionarios superiores bajo pena de castigo como parte de su función. Sus cuentas e 

informes los debían rendir al oficial superior o Pacha Camayoc que vigilaba, gobernaba y 

juzgaba a diez agrupaciones de diez, o sea a cien familias. 

Urteaga (1938) afirma que:  

El Chunca Camayoc era, encargado del cuidado y administración de diez familias. Sus 

funciones iban desde lo económico, judicial y estadístico, también realizaba trabajos de censo 

(nacimientos y muertes) básicamente el trabajo de este funcionario fue el de mantener el orden 

de las diez familias a su cargo. (p. 8) 

 

2.2.  Pachac Camayoc 

Este funcionario político y jurisdiccional en el ayllu de rango intermedio en el Estado 

inca; tenía como obligación vigilar a los Chunca Camayoc haciendo que cumplieran fielmente 

con sus obligaciones; recibían los informes censales para registrarlos en sus grupos 

demográficos de centenas a su cargo y escuchaban las quejas en vía de apelación, también 

conocían los casos juzgados por los Chunca Camayoc quienes enviaban para que verificaran 

los informes en revisión asuntos de índole político, judicial en fiscalización como un proceso 

de apelación que les fuere tramitado por los Chunca Camayoc y estos a su vez elevaban a los 

Huaranga Camayoc. 

Urteaga (1938) refiere: “se encargaba de resolver las quejas de los pobladores 

administrados por el Chunca Camayoc, siendo esta función la de fiscalización como en un 

proceso de apelación” (p. 9). 

 

2.3.  Huaranca Camayoc 

Eran funcionarios y oficiales reales que verificaban la inspección y fiel cumplimiento 

de sus funciones a los Pachac Camayoc, tomando conocimiento de los registros 

jurisdiccionales, estadísticos y registrando los datos censales en cada suyo, en función a las 

agrupaciones de mil familias. También intervenían cuidando el reparto de tierras siguiendo las 

normas generales, cuando los ayllus o pueblos eran incorporados al sistema político de ayllus 

quechuas del Cusco, lo propio controlaban que las reglas establecidas en la propiedad de los 



 

45 
 

curacas y autoridades principales del Tahuantinsuyo no afectara la economía del pueblo, la 

distribución de trabajo y la cosecha en las tierras comunales del ayllu. 

Urteaga (1938) refiere: “Los Huaranca Camayoc al igual que los Pachaca Camayoc y 

los Chunca Camayoc eran gobernadores, jueces e inspectores en la jurisdicción de sus ayllus o 

suyos” (p. 11). 

Así mismo cumpliendo el cargo político de gobernador hacía amojonar las tierras de 

siembra y las de pasto, y señalaban las que pertenecían al Inca, así como a las  Huacas las 

mismas debían ser respetadas, cautelaba los derechos de los protegidos por el estado (viudas, 

huérfanos incapaces, soldados en campaña) y a las del Ayllu; los conflictos que se originaban 

sobre despojos o arbitrariedades sobre estas tierras y su distribución las resolvían como jueces, 

castigaban a los causantes de daño con penas corporales, y cuando los asuntos eran graves 

apelaban ante el jefe inmediato  superior para que  los resuelva el Huno Camayoc o aguardaban 

la presencia del inspector imperial, Tucuyricoc, para que diera solución o fallare en la 

controversia o compulsar el delito y castigarlo. 

 

2.4.  Huno Camayoc 

Eran funcionarios políticos y jurisdiccionales quienes tenían el rol de gobernadores, 

jueces e inspectores de diez mil familias, tenían una vasta jurisdicción y un gobierno que 

abarcaba hasta una extensa provincia, aparte de la obligación de juez revisor de los fallos a las 

que arribaron los Huaranca Camayoc, las mismas que fueron objeto de apelación por los 

justiciables y de compilador de los registros estatales de las diez mil familias, a su vez estaban 

obligados a repartir las faenas, como también a agrupar a los aborígenes  por oficios.  

Urteaga (1938) refiere: “Cabe resaltar que este funcionario se encargaba de resolver los 

conflictos de mayor complejidad, sin embargo, los casos más graves los elevada a su superior 

jerárquico, es decir al jefe de una provincia o curaca” (p. 11). 

 

2.5.  Tucuyricuc 

El Tucuyricuc o también llamado gobernador general fue un funcionario designado por 

el Inca, el Estado inca en su periodo de apogeo con Pachacútec se dividió en cuatro regiones 

llamándose Tahuantinsuyo y estos espacios territoriales a su vez se dividieron en Guamanís, 

por tanto este funcionario tenía injerencia política en todo el Tahuantinsuyo, cumplía su 

función como tal en cada suyo o región donde se le consideraba como un magistrado 



 

46 
 

reconocido con el nombre de Tucuyricuc que cumplía funciones de vigilante, fiscal, visitador, 

inspector y juez, papel o labor de mucha confianza del soberano Inca y de alto rango.  

Este funcionario era uno de los personajes de la más alta confianza, era los ojos y los 

oídos del Inca, por tanto, no tenía jurisdicción limitada, por el contrario, se desplazaba por todo 

el territorio de dominio inca, como parte de su tarea, era enviado a los suyos y provincias para 

que se diera cumplimiento a las disposiciones emanadas del soberano Inca, teniendo como 

principales atribuciones inherentes a su cargo como: la administración de justicia en penúltima 

instancia, correcta administración de los territorios, la recaudación de tributos, el exacto 

cumplimiento de la ley. Además, Urteaga (1938) indica que se “vigilaba el cumplimiento de la 

ley. El orden y regulación de las funciones encomendadas a los Chunca, Pachac, Huaranga y 

Huno Camayoc, de quienes era juez de residencia” (p. 13). 

Cobo (1956) también señala con relación al Tucuyricuc:  

Tenían poder de administrar justicia y castigar los delitos conforme a su gravedad, hasta 

condenar a muerte, salvo que el culpable era noble o caballero; en tal caso no determinaba la 

causa sin dar parte al rey; lo mismo guardaba en todos los negocios arduos o de importancia. 
(p. 264)  

Esta autoridad residía en el Cusco e iba territorio por territorio haciéndose cargo de los 

casos que les presentaban las autoridades regionales o locales, dependiendo de las normas y 

leyes que se habían violado. 

Garcilaso de la Vega (1959) menciona lo siguiente: 

Llamabase Tucuyricoc, que quiere decir el que lo mira todo. Estos oficiales y cualesquiera otros 

tocaban al gobierno de la república o al ministerio de la hacienda real o cualquier otro 

ministerio, todos eran subordinados de mayores a menores porque nadie se descuidase en su 

oficio. Cualquier juez o gobernador u otro ministro inferior que se hallase no haber guardado 

justicia en su judicatura o que hubiese hecho cualquiera otro delito, era castigado más 

rigurosamente cuanto más superior era su ministerio, porque decían que no se podía sufrir que 

el que había sido escogido para hacer justicia hiciese maldad, ni que hiciese delitos el que estaba 

puesto para castigarlos, que era ofender al Sol y al Inca que le había elegido para que fuese 

mejor que todos sus súbditos. (p. 75) 

Cuando el Tucuyricuc impartía justicia, todos los casos eran escuchados en la plaza 

pública, en presencia de los curacas, y las ofensas eran castigadas de acuerdo a la severidad del 

caso. En casos serios con conocimiento del soberano Inca la pena de muerte era aplicada; y 

cuando el cacique principal se rebelaba contra el Inca, todo el linaje del rebelde era condenado 

a muerte. Asimismo, el Tucuyricuc también tenía la autoridad de elegir a los sucesores de los 

curacas de acuerdo a las costumbres locales y la ley del Inca. 



 

47 
 

 

2.6.  Tribunal o Supremo Consejo de los Doce 

El Supremo Consejo de los doce era un tribunal de apelación, para la contención civil 

como para la revisión y ejecución de lo criminal. Se les encomendaba los fallos en última 

instancia, y cuando las causas por especial información como, denuncia, la mala aplicación de 

la Ley, eran conocidos por estos y eran competentes para pronunciarse y resolver los casos 

denunciados. 

Joan Pachacuti Yamqui Salcamayhua nos habla de un Consejo de doce “hombres 

grandes”, probablemente se refería a los consejeros de los doce ayllus más importantes del 

Cuzco, que se reunían para las ceremonias religiosas y para los “asuntos judiciales”. 

Guamán Poma de Ayala (1993) habla de un “Consejo supremo de 16 miembros: dos de 

Hanan Cuzco, dos de Hurin Cuzco, cuatro de Chinchaysuyo, dos de Antisuyo, cuatro de 

Collasuyo y dos de Contisuyo” (p. 343). 

La sede principal de este tribunal se ubicaba en la ciudad del Cusco, donde las 

decisiones a tomar en última instancia correspondían al soberano Inca y los integrantes salían 

de las dos dinastías o linaje Hanan o Hurin divididos equitativamente, el cargo no era 

hereditario y estos procedían de la alta nobleza, por tanto, los doce jueces formaban el tribunal 

de apelación. Los fallos a las que arribaban, estos eran comunicados al Huno Camayoc para 

que se ejecutara la sentencia, y si se trataba de asuntos criminales a los Llacta Camayoc para 

que estos dispusieran la ejecución de la pena y designaran al ejecutor, y el día de la ejecución. 
 

2.7.  Consejo Supremo de los Apucuna (4 Jueces) 

El Estado inca contaba con un consejo de cuatro jueces denominados Consejo de los 

Apucuna quienes asistían y asesoraban al soberano Inca, era un cuerpo colegiado integrado por 

cuatro jueces que se ocupaban de vigilar y ejecutar las ordenes emanadas por el Inca. El 

Cronista Martin de Murua señala que Tupac Inca Yupanqui fue quien fundo esta estructura 

jurisdiccional.  

Cieza de León (1967) señala lo siguiente:  
La ciudad del Cuzco era la más principal de todo el Perú y en ella residían lo más del tiempo 

los reyes, tenían en la misma ciudad muchos de los principales del pueblo que eran entre todos 

los mas avisados y entendidos para ser consejeros. (p. 89)  

Los cargos de estos consejeros, no era hereditario ya que el Inca los proveía en capitanes 

y servidores nobles de su sangre que lo merecían por su prudencia y fidelidad. 



 

48 
 

Murúa (1946) refiere acerca de estos consejeros: 
Eran cuatro señores orejones, primos o parientes suyos, el uno de los cuales tenía sello e 

insignia, y así mismo mando y estableció que en esta gran ciudad del Cusco, en ausencia del 

Inga, fuesen nombrados cuatro señores los más principales, los cuales sobrepujasen a los 

visitadores Tucuyricuc; para remediar los defectos con justicia y prudencia. (p. 177)  

De lo manifestado por Murúa, se infiere que en ausencia del gobernante Inca ellos 

gobernasen en su nombre y fuesen sobre los Tucuyricuc de las provincias para remediar las 

cosas a que ellos acudiesen y con él se determinase ya que la ciudad del Cusco fue cabeza y 

corte de sus reinos, este cuerpo colegiado en el decurso del proceso consideraba que solo serian 

testigos oculares de la clase noble, pero no Hatun runas ni mujeres de ninguna otra clase, pues 

los indios del común podían ser sobornados y las mujeres en general, eran muy subjetivas, 

teniéndose en cuenta que este consejo funcionaba como un órgano deliberativo mas no 

ejecutivo. 

Cobo (1956) menciona que el Consejo se componía: 
De cuatro jueces o consejeros llamados Apucuna, que siempre residían en el Cuzco, cada uno 

de los cuales atendía lo tocante a la parte del reyno que le pertenencia, porque como estaba 

dividido en cuatro regiones o partidos, uno tenía a cargo al de Chinchaysuyo, otro al de 

Collasuyo, otro al de Cuntisuyo, y el cuarto al de Antisuyo. (pp. 262-263) 

El Consejo Supremo de los Apucuna sólo conocía vía apelación los fallos del Tribunal 

de los Doce, este acto de conocimiento lo pedía uno de los Apucuna o el Inca; entonces las 

funciones judiciales del Consejo se tornaban bajo políticas de control, era presidido por el Inca, 

revisaban los procesos, acto similar como lo hacían los miembros de las cortes reales de la edad 

media en Europa (Corte Real O Supremo Consejo de Indias), las decisiones o fallos se tomaban 

por mayoría. 

 

2.8.  El Inca (Túpac Inca Yupanqui) 

En la administración judicial inca, se consideraba como la máxima autoridad o la última 

instancia al soberano Inca, especialmente en el gobierno de Túpac Inca Yupanqui la 

administración de justicia sufrió una reforma en comparación al periodo de gobierno de su 

padre Pachacútec, los estudiosos del derecho peruano comparan el derecho inca con el derecho 

romano, griego, español y otros estados, en el que se consideraba como última instancia la 

decisión del Emperador, Rey, Inca, quienes contaban con una estructura administrativa judicial 

que tenía por función establecer una política de administración judicial basado en la protección 

de los intereses de la persona humana, el Estado; la administración jurisdiccional estuvo basado 



 

49 
 

en la razón y la justicia, en el caso en especial del Tahuantinsuyo la administración de justicia 

se basaba en el Derecho Consuetudinario de carácter monárquico religioso. 

Urteaga (2023) refiere que: 
Bajo el gobierno de Tupac Inca Yupanqui, se dictaron ordenanzas para la mejor administración 

del imperio. Las gobernaciones del Estado se redujeron a las cuatro regiones del Tahuantinsuyo 

(Anti, Conti, Colla y Chinchay suyo respectivamente). El gobernador de cada región (suyuyoc 

apu), se tornó en autoridad regional con obediencia y dependencia al soberano Inca, tal fue la 

suma de sus poderes el cual perfecciono el régimen administrativo y judicial, definiéndose el 

centralismo en el gobierno. El control administrativo judicial de la población estuvo a cargo de 

los funcionarios administrativos y judiciales como el Tukuyrikuk, villa huma, y otros. (p. 201)  

En la cúspide de toda la jerarquía política estaba el Inca. Reunía dos aspectos 

fundamentales el poder humano y divino. Su poder alcanzaba unos límites inimaginables, el 

Inca representaba la suprema autoridad en todos los casos, en todos los lugares que formaba 

parte el Estado inca, fue un gobierno absolutista y teocrático. 

Sarmiento de Gamboa (1942) define a Túpac Inca Yupanqui como: "franco, piadoso en 

la paz y cruel en la guerra y castigos, favorecedor de pobres, animoso y varón de mucha 

industria, edificador” (p. 153). 

En el Tahuantinsuyo la organización judicial, se regía por reglas del derecho 

consuetudinario teniendo muy presente las formas de gobierno y la administración de justicia 

de los pueblos incorporados por los soberanos incas en especial por el soberano Inca Tupac 

Inca Yupanqui, quien estableció reglas de derecho para garantizar a la población en general, la 

autoridad que dirigía el proceso legal civil o penal en el Tahuantinsuyo era el Inca quien 

disponía la aplicación y ejecución de la pena por parte de los administradores de justicia, se 

debe tener en cuenta que la última instancia era la palabra y acción del Inca frente a los actores 

de las faltas y delitos, si bien es cierto que el Inca era la suprema autoridad jurisdiccional y a 

la vez política requería de funcionarios que cooperen en el control y la administración de 

justicia a nivel civil y penal. 

 

3. NORMAS Y LEYES  

En el Estado inca las leyes, normas, las penas y castigos se aplicaban por costumbre 

ósea se rigieron por el derecho consuetudinario, las permisiones o prohibiciones de orden penal, 

al igual que otras disposiciones de orden civil, agrario o administrativo se trasmitían y se 

conservaban de modo tradicional a través de los usos y costumbres, todas las cosas eran 



 

50 
 

administradas y gobernadas de memoria, en función a sus leyes y ordenanzas los que 

celosamente eran acatados y respetados por toda la población. 

La ley no se impuso simplemente con una finalidad intimidatoria, sino con el propósito 

de que se cumpla estrictamente, sobre ello Garcilaso de la Vega (1959) refiere:  

Las leyes de los incas estaban hechas, no simplemente para asombrar a los súbditos, sino para 

ser observadas y cumplidas, punto por punto, valía también mucho para aquellas leyes las 

guardasen con amor y respeto, que las tenían por divinas; como en su vana creencia tenían a 

sus reyes como hijos del Sol y al Sol por su Dios, tenían por mandamiento divino cualquier 

común mandato del Rey, cuanto más las leyes particulares que hacía para el bien común. Y así 

decían ellos que el Sol las manda hacer, y las revelaba a su hijo, el Inca; y de aquí nacía tenerse 

por sacrílego y anatema el quebrantador de leyes, aunque no se supiese su delito. (p. 21)  

Así mismo Valcárcel (1959) refiere que: 
En el Tahuantinsuyo todo era regido por normas o leyes, lo que constituye un verdadero 

Derecho; no estaban compiladas en forma escrita, pero eran prescripciones tan claras, precisas 

y poco numerosas que podían ser incorporadas en el acervo individual. Cada uno sabía lo que 

debía y lo que no debía hacer. Lo que se puede llamar la Ley del Inca se reduce a muy pocas 

prescripciones. (p. 120) 

El Estado inca se distingue por la efectividad de su modelo político como judicial que 

exigía el cumplimiento y la observancia de sus leyes por los habitantes y los pueblos 

incorporados, ya que el pueblo inca era conquistador y sus leyes emanaban de un gobierno de 

tipo monárquico - teocrático,  para tal efecto implemento un conjunto de normas y leyes y 

disposiciones jurídicas como políticas en todo su territorio con el propósito de lograr una buena 

administración de sus instituciones, sus recursos económicos y un rígido control de la 

población.  

El proceso de reforma y cambio en los usos y costumbres en la sociedad andina se dará 

a partir del gobierno del Inca Pachacútec, sustituyendo ciertas prácticas sociales con otras 

procurando una mejor convivencia humana, situación que revoluciono en muchos aspectos el 

mundo andino, para ello se hacía la difusión o publicidad de las reformas políticas y judiciales, 

esto era a través de pregoneros en lugares públicos donde se concentraba la gente como en la 

plaza Rimac Pampa en el caso del Cusco, asimismo se daba instrucción a los Curacas para que 

difundieran y propaguen en sus respectivos ayllus donde ejercían autoridad. Es importante 

aclarar que en el incanato nadie podía exculparse de los delitos o faltas que cometía basados 

en ignorancia o el desconocimiento de la ley. 

El Inca era la máxima figura política y judicial frente a sus gobernados, estaba dotado 

de atributos no sólo humanos, sino que poseía además las virtudes de un Dios. 



 

51 
 

Busto (1986) refiere: 
El Sapa Inca aparece entonces como una autoridad divina, es él quien sirve de puente entre 

Dios y su pueblo, por tanto, cuando el Sapa Inca decretaba las leyes no eran asumidas como la 

voluntad de un gobernante, sino que eran consideradas como una revelación de su Dios. (pp. 

20-21) 

Las fuentes de información nos indican que las tradiciones y costumbres son formas 

jurídicas con un alto contenido moral y religioso: “Mientras hoy día puede decirse que la 

obligación que la ley impone emana de ella misma, para los Incas la fuerza impositiva que la 

ley poseída le había sido otorgada por la Divinidad” (Pease, 1965, p. 36). 

Es entonces que podemos mencionar que el Inca aparece como una persona intachable 

y perfecta, es decir como un arquetipo, un modelo a seguir. Esto significa que las leyes y el 

funcionamiento de la sociedad inca dependían de la voluntad de los dioses, no obstante, para 

que esta voluntad divina sea conocida por el pueblo se requería de un intermediario, es ahí 

donde aparece el papel del Sapa Inca. 

Basadre (1937) señala: 

Todos los pueblos han creído que sus dioses o su Dios les entregaron o revelaron “las tablas de 

la ley”. El antiquísimo código de Hammurabi tiene una representación alusiva al rey en el acto 

de recibir tan precioso mensaje del dios solar Shamas “juez del cielo y de la tierra”. Manu es la 

fuente de las leyes hindúes y Jehová de la ley mosaica. (p. 84) 

Políticamente se cumplió con la función de mantener la ideología legitimizante, puesta 

en práctica; donde cada nuevo Inca accedía al trono se preocupaba por imitar a su predecesor, 

poniendo a realce sus grandes obras e imitando sus acciones, hechos, obras, y pensamiento.  

Baudin (1943) refiere lo siguiente: 

La ley era la voluntad del Inca; no tenía, por consiguiente, ningún elemento de estabilidad en 

sí misma, pero el notable espíritu de continuidad que demostraron los soberanos suplía la 

ausencia de textos; cada uno de los jefes seguía tan perfectamente a la política de su predecesor, 

que un mismo hombre que hubiese vivido dos siglos, no habría obrado de otra forma. (p. 118) 

El Derecho Penal Inca fue de carácter consuetudinario y no por eso no era tan eficaz 

como el Derecho Penal escrito, todo lo contrario, porque todo poblador del Tahuantinsuyo 

sabía perfectamente sus derechos, deberes y obligaciones. 

Las leyes y normas dictadas durante el gobierno de Tupac Inca Yupanqui estaban 

íntimamente vinculadas a las creencias religiosas, consideradas por costumbre, propio del 

derecho local, superponiéndose al mito de origen religioso de los incas como punto de partida 

de la unificación del imperio. Muchas de las más antiguas costumbres perduraron a través del 



 

52 
 

tiempo y de la superposición de normas, pues una de las reglas de las autoridades incas era que 

los pueblos que se incorporaban al Estado inca conservaran sus costumbres, siempre y cuando 

estas no estuviesen en contradicción con los intereses del Estado. Los valores religiosos se 

convirtieron en valores éticos individuales, elevando las normas a un nivel de deberes públicos, 

como no matar, no ser ocioso, no ser perezoso, etc. Otro aspecto que caracterizaba la norma 

jurídica en el Estado inca era el respeto estricto a las normas y leyes. Para ello se organizó un 

sistema de leyes y normas acompañado de medidas coercitivas, hasta que algunos fueron 

severos. El homicidio, el robo y el adulterio eran considerados delitos parecidos ya que tenían 

penas culposas, aunque podían existir ciertas atenuantes, por ejemplo, para aquel que robara 

comida por necesidad. Acciones que iban contra la figura del Inca, hablar mal del Inca, la 

sedición o la blasfemia en contra del Sol, eran rígidamente castigadas con pena de muerte, pero 

también podían serlo otros delitos relacionados con la organización y funcionamiento del 

aparato estatal, como destruir puentes, caminos, sembríos, edificios públicos, árboles frutales, 

etc. Pero la norma no sólo tenía un contenido moral fuerte, sino que también estaba dirigida a 

incorporar costumbres ancestrales de los diferentes pueblos y naciones que conformaban el 

Estado inca. 

Estas normas y leyes no eran uniformes para todos los ciudadanos del Tahuantinsuyo, 

pues al menor indicio de descontento, desobediencia o sublevación contra la autoridad del 

monarca se sancionaba al culpable de la infracción con la pena de muerte. 

 

4. CATEGORÍA/CLASIFICACIÓN DE DELITOS 

La administración judicial inca aplicando el Derecho Penal Inca, era único, porque no 

tiene similitud ni parangón con ningún otro derecho imperante en el mundo, sea este antigua o 

moderna, es un Derecho sui géneris, auténticamente andino, creado para un régimen 

colectivista y solidario como lo fue el Tahuantinsuyo. 

Garcilaso de la Vega (1959) refiere: 

 Y de aquí nacía que no había vagabundos, no holgazanes, ni nadie osaba hacer cosa que no 

debiese, porque tenía el acusador cerca y el castigo era riguroso, que por la mayor parte era de 

muerte, por liviano que fuese el delicto, porque decían que no los castigaban por el delito que 

habían hecho ni por la ofensa ajena, sino por haber quebrantado el mandamiento y rompido la 

palabra del Inca, que lo respetaban como a Dios. (p. 89) 

La clasificación de los delitos en la administración de justicia inca estaba en función al 

tipo de falta y delito cometido, el Derecho Penal Inca tenía carácter público, hasta el punto de 

que operaba de oficio al tomar conocimiento del hecho faltoso y delictuoso. Es más, se debe 



 

53 
 

tener en cuenta que el Estado inca era el único que tenía la función monopólica de sancionar al 

infractor a través de sus diferentes instancias jurisdiccionales con pleno conocimiento del Inca 

gobernante, con penas establecidas para el tipo de faltas y delitos, nadie podía por tanto hacer 

justicia por su propia mano, hacerlo constituía otro delito; el Derecho Penal Inca fue muy 

simple y sencillo ajustado a las leyes naturales de la razón aplicadas en el Tahuantinsuyo. 

Las leyes penales en el Estado inca eran en extremo rigurosas por su naturaleza política 

religiosa. Contribuye a darles esta calidad y el de precepto religioso el hecho de que la autoridad 

y las normas como leyes emanan del Inca, considerado como un semidios, pues se considera 

hijo del Sol y el Sol era la máxima divinidad del Estado inca. 

En la categoría o clasificación de delitos en la administración de justicia Inca se debe 

tener muy en cuenta que los delitos que penaba el Derecho Penal Inca eran diversos, con la 

finalidad de preservar los valores, virtudes sociales, o bienes jurídicos de una sociedad 

colectiva considerada de iguales y más que todo y como ninguna de carácter solidaria. 

La clasificación de los delitos existentes en el Incanato la refiere el maestro español 

Luís Jiménez de Asúa (penalista) recoge a su vez la clasificación efectuada por el estudioso 

argentino Víctor Modesto Villavicencio en su ensayo ¨El Derecho Penal de los Incas¨, 

publicada en la Revista de Derecho Penal de Buenos Aires, 1er trimestre de 1946, quien 

cataloga los delitos existentes en el Incanato en dos grupos: 1. Los que lesionan bienes jurídicos 

de orden público y político, y 2. Los que lesionan bienes jurídicos de carácter privado. 

Cobo (1956) en el capítulo titulado “De las leyes y castigos con que los Incas 

gobernaban el reino”, expone sobre las normas jurídicas y las sanciones existentes en el Estado 

inca. 

El que robaba por vicio, demás de que pagaba el hurto, si tenía que, era desterrado a los Andes, 

sin que osase salir de allí sin mandato del Inca; el que maliciosamente quemaba algún puente, 

tenía pena de muerte, la cual se ejecutaba con rigor; el indio que era inobediente a su cacique 

por la primera vez le daban el castigo que al Inca parecía; por la segunda tenía pena de piedra, 

y por la tercera, la muerte; el que mudaba de traje y divisa de la provincia de donde era natural, 

cometía muy grande delito contra el Inca, contra su nación y contra la provincia cuyo traje 

tomaba; y así, era acusado de todos y castigado con rigor, y al indio que no tenía el debido 

respeto a los incas y señores, metían en la cárcel, donde lo dejaban mucho tiempo; y si junto 

con esto le hallaban otra culpa, lo mataban. (pp. 270-271) 

Los cronistas, Murúa, Garcilaso & Santillán, también exponen las diversas 

disposiciones jurídicas de los incas sin clasificarlas; sobre la base de estos datos, algunos 

autores contemporáneos clasificaron los delitos del Estado inca, teniendo como primera 



 

54 
 

instancia la gravedad de las faltas y los delitos menores, pero cuando se trataba de delitos 

mayores esto debía ser conocido por los superiores inmediatos y a su vez debió conocer el 

soberano Inca. Los primeros delitos están referidos en contra del Estado, el Inca y la familia 

imperial; luego figuran los delitos contra la religión, delitos contra los funcionarios; los delitos 

cometidos por funcionarios del Estado; los delitos contra la vida y la integridad de las personas; 

los delitos contra la familia y las buenas costumbres y finalmente los delitos contra los bienes 

ajenos. 

El etnólogo Hermann Trimborn, autor de la obra ¨El Delito en las altas culturas de 

América¨, nos entrega una clasificación que comprende, en: (1) los delitos referidos al orden 

público y (2) los delitos vinculados al orden privado. Según este autor, los delitos contra el 

orden público comprendían cuatro tipos: las infracciones que hacían peligrar al Imperio inca; 

las que atentaban contra la administración del Estado; las que violaban la política tributaria; y 

aquellas que ponían en riesgo la seguridad del propio orden jurídico. 

En relación a lo expuesto, para el desarrollo de la clasificación de los delitos 

contemplados en el Derecho Penal Inca, serían los cometidos contra el Estado, el Inca, la 

religión, contra la organización administrativa, los deberes de función, la administración de 

justicia, contra el honor sexual y las buenas costumbres, contra la vida y la salud (persona), 

contra los bienes ajenos y contra la honra. 

 

4.1. DELITOS QUE LESIONAN BIENES JURÍDICOS DE ORDEN PÚBLICO 

4.1.1. Delitos Contra el Estado  

En esta categoría de delitos, se consideran los que se cometen en contra del Inca 

(soberano) y se juzgaban en la medida en que atentan contra el Estado inca representado por el 

Inca, así como las de sus funcionarios y la población de los Hatun Runas, incorporadas al 

dominio político, económico del Tahuantinsuyo. En consecuencia, toda acción que atentara 

contra la vida, el desempeño político, administrativo y económico del Sapa Inca, así como de 

la población en general ponía en riesgo la estabilidad del Estado y la hegemonía del linaje del 

soberano Inca en  ejercicio del poder; así también se considera bajo los alcances de este delito 

a la rebelión, intento de insurrección o sedición, al insubordinarse y desconocer la autoridad 

del soberano Inca encarnando en la autoridad del dios Sol y representando el poder del Estado 

inca, las personas que cometían este delito, eran cruelmente sancionados con carcelería 

(Sancay) por el tiempo que dure el juzgamiento y el fallo correspondiente, siendo esta de pocos 

días ósea una detención temporal hasta que se determine la sanción a ejecutar, algunas veces 



 

55 
 

de acuerdo a la gravedad y su consecuencias con la pena de muerte, este delito era considerado 

como la de mayor gravedad. 

Según Guamán Poma de Ayala (1993) refiere, que: 
Ocupaba el “primer lugar de castigos de este reino”, se centraba en juzgar a los traidores, a 

aquellos que estaban contra la corona del Inca, contra el dominio de los grandes señores y contra 

el Sol, estos eran castigados por una ley capital especial ordenada por el Inca con la muerte 

inmediata del culpable. Con los restos realizaban acciones, como del cráneo se hacían mates 

para beber chicha; de los dientes y muelas, gargantillas; de los huesos flautas; y de la piel 

tambores. (p. 236) 

La sedición y la rebelión eran acciones colectivas por tanto las sanciones aplicadas 

también fueron colectivas, es decir, se penalizaron los levantamientos de los señoríos, pueblos, 

comunidades étnicas y la población que no estaba de acuerdo con la política del gobierno inca, 

de acuerdo a la gravedad de sus actos eran ejecutados los líderes y se procedía a la destrucción 

de sus ayllus de manera sistemática, según el análisis y tipificación de los encargados de 

administrar justicia.   

Cieza de León (1967) refiere: “que los levantamientos eran sancionados cruelmente y 

que: “el castigo se había de hacer en los que fuesen sin que bastase ruego no cohecho alguno, 

también refiere que los motines y conjuraciones castigaban mucho” (p. 90).  

El mismo autor narra que: Tupac Inca Yupanqui, mando matar a todos los hombres de 

Guarco que le habían resistido durante tres años, a pesar de que para conseguir sumisión les 

había ofrecido perdonarlos si deponían su alzamiento, también relato otro evento parecido, 

ejecutado por Huayna Capac quien castigo ferozmente en el Reyno de Quito, a los pueblos que 

no aceptaron su autoridad y quienes habían matado a sus embajadores cuando este llegó a 

entregarles presentes en su nombre. 

Cieza de León (1967) narra sobre la masacre de Guarco lo siguiente: 
Mando a todo los suyos que buscasen todos los mas que pudiesen ser habidos; y con gran 

diligencia los buscaron y perdieron a todos, que poco se pudieron dellos descabullir; y junto a 

una laguna, que allí estaba, en su presencia, mandó que los degollasen y echasen dentro, tanta 

fue la sangre de los muchos que se mataron que el agua perdió su color y no se veía que otra 

cosa que espesura de sangre. (p. 228)  

Garcilaso expresa sobre la rebelión, “era lo que más rigurosamente castigaban los 

Incas” en estos casos se imponía la pena de muerte en las modalidades de ahorcamiento, 

degollamiento y desollamiento.  



 

56 
 

Montesinos (1930) expresa otro aspecto acerca de la rebelión de Putano Uman contra 

su hermano en la siguiente cita refiere lo siguiente: 

Cápac Yupanqui mando enterrar vivo a su hermano Putano Uman por conspirar contra él, y los 

demás que tuvieron culpa, a que fuesen echados en el cercado de las víboras y tigres y leones, 

para que luego muriesen con la furia de la ponzoña y entre las garras de aquellos animales. (p. 

88)  

Cabello de Balboa (1951) relata: “que, frente a una sublevación de los Collas, el Inca 

tomo muchos prisioneros, condenando a muerte a los principales jefes llamados Chucca 

Chucca y Oasuticoaquiri; y para aterrorizar al pueblo mando hacer tambores con las pieles de 

los cabecillas” (p. 336). 

A los que cometían delito de sedición se les ejecutaba sin miramiento alguno a quien 

traicionaba al Inca, a quien llevase a cabo maquinaciones e intrigas contra su autoridad, y 

quienes traicionaban al dios Sol; porque quien desobedecía las órdenes del soberano Inca estaba 

faltando a los mandatos de las divinidades. 

El soberano Inca tenía la condición de descendiente de la divinidad por tanto su 

condición es de omnisciente a partir de su autoridad y poder sobre los hombres y bienes del 

territorio, lo que se buscaba penalizar mediante severas sanciones ante el mínimo perjuicio a 

su integridad política e incluso por acciones en las que se cometían sin intención, como que un 

cargador de su litera tropezase y caiga, generándole cierta incomodidad. 

 

4.1.2. Delitos Contra el Inca 

Por el carácter semidivino con que se había investido el Inca, y su omnisciente poder, 

los delitos y faltas que se cometían en agravio de su persona, algunas hasta sin intención, eran 

castigadas con la máxima severidad. 

No se conocen asesinatos contra el soberano por un hombre común o por lo menos, no 

guardó la historia de ello. Probablemente se hubiera asolado todo el pueblo al que pertenecía 

el homicida. La lealtad al Inca era fundamental para mantener la cohesión del Estado inca y 

cualquier amenaza a su autoridad era castigado con rigor. 

Santillán (1563) refiere:  

El que matara al rey o príncipe heredero debería morir arrastrado, asaeteado y hecho cuartos y 

su casa derrumbaba y hecho muladar, sus hijos sean perpetuamente bajos, de vil condición y 

no puedan tener cargo alguno honroso en el pueblo ni en la guerra y todo hasta la cuarta 

generación. (p. 33) 



 

57 
 

Toda falta cometida en agravio del Inca o sus bienes eran escarmentadas con la pena de 

muerte. Montesinos (1930) refiere lo siguiente: “La conspiración contra el Inca cuya pena era 

la de ser enterrado vivo” (p. 88). 

Agustín de Zarate (1555) refiere que mirarle el rostro directamente era penado de 

muerte: “tenía por muy grave desacato mirar el rostro del señor y si cuando llevaban la litera 

alguno tropezaba de forma que cayese le costaba luego la cabeza” (p. 80).  

La reverencia hacia el Inca era tan grande que ni el pueblo podía mirarle el rostro y 

hasta los más altos funcionarios al presentarse ante él llevaban una carga en las espaldas como 

muestra de sumisión ya que era penado con muerte. 

Garcilaso de la Vega, también refiere que si alguno del equipo de cargadores se 

tropezare o cayese al llevar la litera del soberano y como consecuencia de ello el soberano 

saliese lesionado o herido era castigado de acuerdo a la gravedad. Asimismo, afirma que tenía 

escogidas dos provincias que proveían de gente para cargar las andas reales Rucana y Hatun 

Rucana. 

En efecto a ello se suma Agustín de Zarate (1555) manifestando, que la pena era cortarle 

la cabeza, a aquel cargador que intencionalmente lo haga o como consecuencia de su acción 

negligente se atentara contra la vida del soberano o en su defecto no acataran las órdenes del 

andero mayor o capitán. (p. 80)  

Cristóbal de Molina (1916) también menciona “quien no acataba lo que el Inca decía, 

le faltare el respeto o desobedeciera su orden, este moría. Porque el soberano era considerado 

hijo del Dios Sol y su palabra u orden era sinónimo de ley”. Lo propio refiere: 
La manera de gobernar era quél Inca, señor principal se intitulaba por este vocablo Capa Inga, 

que quiere decir “solo señor”, y tenía otro nombre de que aun mas se preciaba y se le llamaba 

por gran excelencia y con gran acatamiento, que era Indecturri, que quería decir hijo del sol, 

porque el Inga daba a entender que era hijo de sol y que el sol no tenía otro hijo ni el otro padre, 

y con este título se hacia adorar y gobernaba principalmente en tanto grado que nadie osaba ir 

contra su voluntad, que si fuese o pensase, que a la hora de ser confundido, y las fiestas quél 

hacia el Sol daba a entender que las hacia a su padre; aunque hubiese de matar cien mil indios, 

no había ninguno en su reino que le osase decir que no lo hubiese; a todo lo que el Inga decía 

le respondían: “Oh Inga” como si dijesen es muy bien, Inga, y nadie salía, no osaba salir, aunque 

fuese la segunda persona, so pena que había de morir por ello. (p. 143)  

 



 

58 
 

4.1.3. Delitos Contra la Religión (Estado) 

Al iniciarse el periodo de gobierno de Pachacútec, también se inició las reformas 

religiosas, administrativas, políticas y sociales, estableciendo como Dios principal del 

Tahuantinsuyo al Sol o Inti, por tanto dispuso que debían de reconocer y venerar al Sol como 

Dios principal en todo el Tahuantinsuyo, pero también esta reforma respetaba la religión de los 

pueblos incorporados, a ello se suma la gran expansión inca a través de las campañas militares 

de Pachacútec y Tupac Inca Yupanqui, haciendo que las comunidades, poblados y las etnias 

conquistadas se sometieran a un control político, económico y religioso, ejercido desde el 

Cusco considerada capital del Estado inca; como parte del control religioso, administrativo y 

político, el soberano acepto que continuaran adorando sin restricciones gubernamentales a sus 

dioses locales, teniendo muy presente que el Dios principal del Tahuantinsuyo es el Sol o Inti.  

El Estado inca considero a la religión dentro del proceso político como un factor 

fundamental para la cohesión social y el mantenimiento del orden. Se entendían como delitos 

contra la religión a aquellas acciones que violaban las creencias y rituales fundamentales del 

Estado inca, desde su dios principal el Sol, guacas, apus, fenómenos naturales, nadie podía 

eximirse de la adoración a los dioses de los incas y sus lugares sagrados; pues los incas sabían 

que el culto al sol de manera oficial reforzaría el poder del Estado y legitimaba el poder del 

Inca, castigaron de manera ejemplar toda la falta cometida  contra esta disposición, por lo tanto, 

cualquier desacato a la religión inca era vista como un ataque directo a la estabilidad del Estado. 

Guamán Poma de Ayala (1993) atribuye a Tupac Inca Yupanqui haber creado la 

ordenanza siguiente: 

Mandamos en este nuestro reino que ninguna persona blasfeme contra el Sol, mi padre, y a la 

Luna mi madre, y a las estrellas y al lucero Chasca Cuyllor; los Uaca billcaconas, ídolos divinos 

y a los dioses guacas; que tampoco se blasfeme contra el Inca y la Coya. (p. 140) 

Valera (1953) refiere: En consecuencia, manteniendo rígidas normas de carácter 

religioso, la ley sancionaba con la pena máxima al Vila Uma o sumo sacerdote y a los 

sacerdotes que cuidaban los templos o si contraían matrimonio o violaban los votos de castidad 

que su cargo les imponía. Un castigo que también se aplicaba a las jóvenes recluidas en los 

Acllawasi y a las vírgenes del sol que servían en el templo Coricancha si es que, bajo cualquier 

circunstancia perdían su virginidad, eran sometidas a leyes o medidas extremadamente severas 

y rigurosas a los participantes directos o indirectos en estos delitos. Todos los ministros y 

sacerdotes de esta primera diferencia, así mayores como menores, no eran casados ni se podían 

casar según leyes y si eran acogidos en adulterio o estupro pasaban por el rigor de la ley sin 



 

59 
 

remedio, que era muerte corporal violenta y muy áspera; y si eran cogidos haber caído con 

mujeres no casadas no doncellas, pribanlos de oficio por tanto tiempo por la primera vez y por 

la tercera vez para toda la vida. (p. 24)  

En el Estado inca, también fue un delito agraviante a la religión realizar sacrificios 

humanos a título personal cuando estos tenían un carácter de estado, aunque algunos cronistas 

expresan de manera contundente que los incas los llevaban a cabo. Al respecto, Santillán (1563) 

señala: 
Tuvo el Inga gran rigor en castigar el pecado nefando, y lo mismo si algún indio sacrificaba 

con carne humana o muerte de algún indio a las guacas, y lo mismo al que tomaba mujer ajena, 

por otro caso debe matarse uno a otro o a su propia mujer, y este castigo se extendía algunas 

veces por los parientes de los delincuentes. (pp. 79-80)  

Otra falta contra la religión observada por Murúa (1946) refiere que:  

Fue el quebrantar las fiestas religiosas, indicando como autor de esta ley al Inca Wiracocha, 

también aplicada en el gobierno de Tupac Inca Yupanqui: El cual decían que estaba en [el cielo] 

los fines, [ y castigaban] a quien se descuidaba en hacer los que dicho es; que era como entre 

nosotros quebrantar las fiestas. Para lo cual había cárcel publica, donde los echaban a los 

malhechores con prisiones y trayéndolos por ciertas calles de esta gran ciudad, con pregones 

que manifestaban su delito; y en el gato o tiánguez, que es el mercado en donde se junta gran 

concurso de gente, en uno como teatro, lo justificaban y descogotaban con una porra; y así eran 

muy temidos y obedecidos todos los ingas con sus capitanes. (pág. 109) 

En este sentido se condenaba a la pena de muerte a quien asesinara a una persona 

dedicada a servir al culto, al profanador de templos o espacios considerados sagrados y a quien 

atentara contra la privacidad de los Acllawasi, el recinto que albergaba a las jóvenes mujeres 

escogidas para servir al Inca y al dios Sol.  

 

4.1.4. Delitos Contra la Organización Administrativa  

El conjunto de leyes emanadas por el Inca, eran de estricto cumplimiento desde los 

estratos altos hasta lo más mínimo de los estratos sociales, empezando con el control básico de 

la existencia, como son, el tipo de vestido e insignias distintivas que debían usar los pobladores 

de acuerdo a cada región, el uso de los caminos, restricciones para movilizarse libremente de 

un punto a otro del territorio, portar armas, cazar, mantener cerradas las puertas de las casas. 

 

 

 



 

60 
 

Cobo (1956) refiere:  
El que mudaba el traje y divisa de la provincia de donde era natural, cometía muy grande delito 

contra el Inca, contra su nación y contra la provincia cuyo traje tomaba; y así, era acusado de 

todos y castigados con rigor. Lo propio, al que quitaba los mojones y lindes o se entraba en 

tierra y heredad ajena, le daban castigo de piedra por la primera vez; y a la segunda, tenía pena 

de muerte (p. 271) 

Guamán Poma de Ayala (1993) también refiere: “ningún indio en este reino no mude 

su habito y traje de cada parcialidad y ayllo, so pena de cien azotes” (p. 145). 

Herrera (1730) refiere acerca de este castigo: “El que mudaba el traje de la Provincia 

de adonde era (porque en cada una lo traen diferente) cometía delito contra el Inga, que era 

muy grave en contra su natural, i contra la provincia le mandaba castigar” (p. 299). 

Murúa (1946) refiere el que cambiare los hitos o mojones en los caminos o heredades, 

“tenía puestas guardas en los mojones, porque en ninguna manera se quebrantasen; y si alguno 

por alguna vía incurría en ello, lo castigaban gravemente y con grande rigor” (p. 231). 

Transitar con carga por caminos diferentes a los señalados, De las Casas (1948) refiere:  
Ninguno se había de apartar un dedo del camino real a ninguna parte, y aunque la fruta de los 

árboles que estaban por los caminos o colgase al camino sobre las paredes, ninguno había que 

osare alzar la mano a tomarla, porque no menor pena que la muerte se les había de dar. (p. 119)  
 

4.2. DELITOS CONTRA LOS DEBERES DE FUNCIÓN 

Estos delitos son cometidos por los funcionarios o autoridades de extrema confianza 

del Inca, bajo las modalidades de actos de violencia, aprovechamiento del cargo incumplían 

las leyes instauradas especialmente en el gobierno de Tupac Inca Yupanqui, los cuales pusieran 

en riesgo el correcto funcionamiento de aparato estatal, así como el orden social y normas de 

convivencia establecidas en el Estado inca. Basándonos en la información cronística podemos 

deducir que las faltas más representativas fueron: el desacato a la palabra del soberano Inca y 

el incumplimiento de las leyes y funciones, ambas reguladoras del comportamiento de los 

funcionarios y así como de los integrantes de la milicia (servicio) imperial, los integrantes del 

ejercito cumplían misiones y funciones para la consecución de sus planes y proyectos de 

seguridad interna, control y expansión, por tanto a partir de los reinados de Pachacútec y Tupac 

Inca Yupanqui se establecieron férreas disposiciones disciplinarias para el  ejercicio de la 

función, la cual era regulada a través de leyes algunas de estas muy estrictas y con sanciones 

hasta con la pena capital. 



 

61 
 

4.2.1. No Trabajar en la Forma Señalada en el Imperio (Tahuantinsuyo) 

El régimen laboral del Tahuantinsuyo fue uno de los pilares fundamentales de la 

grandeza del Estado inca. Mas que una forma de trabajo, se trató de un sistema político, 

económico y social, y profundamente internalizado en la población, cada persona tenía un rol 

y una responsabilidad, y el trabajo era el vehículo para mantener la armonía entre los dioses, el 

Inca y el pueblo. En este régimen, no trabajar no solo era antisocial, sino que atentaban contra 

los principios del Estado. Esta organización abarca todos los campos laborales: agrícola, 

ganadero, militar, arquitectónico, administrativo, artesanal y doméstico. 

Herrera  (1730) refiere:  

Si algún Gobernador del Inga, por coecho, o por otra afición, no guardaba justicia, o disimulaba 

algo, el mismo Inga le castigaba, i era privado del cargo, i de nunca más ser gobernador, ni 

juez; y si era cosa grave, le mandaba matar. (p. 297)  

 

4.2.2. Desertar del Ejército Imperial 

En el Tahuantinsuyo, desertar del ejército era un acto gravísimo que implicaba no solo 

una falta a la autoridad del Inca, sino una amenaza directa al orden y la estabilidad del Estado. 

El servicio militar formaba parte del sistema de la mita, por lo que era considerado un deber 

sagrado con el Inca, que era visto como hijo del Sol y máxima figura de poder político y 

espiritual. Participar en campañas militares no era opcional; era una forma de demostrar lealtad, 

valentía y compromiso con la expansión y defensa del imperio. 

Desertar implicaba romper ese compromiso, y era visto como un acto de deshonra, 

cobardía y traición. Las consecuencias podían ser severas: desde castigos físicos y públicos, 

hasta la exclusión del ayllu, pérdida de derechos sobre la tierra o incluso la reubicación forzada 

de la familia del desertor. Además, afectaba la reputación colectiva de su comunidad, ya que 

el ejército era organizado por ayllus, y cada grupo debía aportar hombres para cumplir con su 

cuota de servicio. 

El ejército inca no solo luchaba en guerras de conquista, sino también protegía rutas, 

almacenes estatales y centros administrativos. Por eso, su funcionamiento era clave para el 

control territorial. La deserción no solo debilitaba la fuerza militar, sino que también desafiaba 

el principio de reciprocidad, el Estado cuidaba al soldado y su familia mientras este servía, y a 

cambio se esperaba total fidelidad. 

Desertar del ejército era una ofensa al poder central y un quiebre del contrato social 

andino, en el que cada individuo tenía obligaciones fundamentales hacia el bien común y el 



 

62 
 

Estado bajo la figura del Inca. No era simplemente una falta militar, sino un acto que podía 

tener profundas repercusiones sociales, políticas y espirituales. 

Garcilaso de la Vega (1959) menciona que uno de los delitos que se castigaba con pena 

de muerte era el haber desertado del ejercito:  

Si alguno se volvía de la guerra sin licencia, lo acusaba su capitán o alférez o su cabo de 

escuadra y en su pueblo su deserción, y era castigado con pena de muerte por la traición y 

alevosía de haber desamparado en la guerra a sus compañeros y parientes y a su capitán, y 

últimamente al Inca o al general que representaba a su persona. (p. 94) 

 

4.2.3. Robo en el Ejercicio de la Función 

En el Tahuantinsuyo, el robo, durante el desempeño de funciones públicas o del ayllu 

por un funcionario, era uno de los delitos más graves y condenados política y socialmente, ya 

que atentaba contra el principio del correcto cumplimiento de la función asignada o 

encomendada por la autoridad del soberano gobernante de manera justa y el ideal colectivo del 

Tahuantinsuyo, regido por el código moral inca, Ama sua, (no seas ladrón), el robo era 

considerado una transgresión directa al orden sagrado y político establecido por el Inca. 

Los funcionarios del Tahuantinsuyo, curacas, quipucamayoc, mitmaq y demás 

autoridades locales tenían un papel esencial en la administración de recursos del Estado: 

supervisaban el trabajo colectivo, registraban los bienes, organizaban la redistribución de 

alimentos y ropa y custodiaban los depósitos estatales (qolqas y pirwas). Apropiarse de 

recursos estatales o manipular el sistema en beneficio personal era visto como una traición al 

Inca y al pueblo, ya que esos bienes estaban destinados al sustento colectivo, especialmente de 

los más vulnerables (huérfanos, ancianos, enfermos y viudas). 

Además, la corrupción no solo dañaba el aspecto económico, rompía la confianza 

dentro del sistema de reciprocidad andino, donde cada quien debía cumplir su función con 

honestidad y equidad. Por ello, el robo en el ejercicio del cargo podía ser sancionado con penas 

severas, como la pérdida de autoridad, el destierro, el trabajo forzoso o pena de muerte, 

dependiendo de la gravedad del delito y el daño causado a la comunidad. 

El que robara, en las poblaciones sirviendo al Estado, en el ejército, administración de 

justicia o en la administración en general, eran sujetos a castigos según sea la gravedad del 

hecho y en algunas veces estás eran castigados hasta con la pena de muerte. 

Cieza de León (1967) refiere lo siguiente: 

Los soldados y capitanes, ni los hijos de los mismos Incas, eran osados a les hacer ningún mal 

tratamiento ni robo ni insulto, ni forzaban a mujer ninguna, ni les tomaban una sola mazorca de 



 

63 
 

maíz; y si sabían deste mandamiento y ley de los Incas, luego les daban pena de muerte, y si 

alguno había hurtado, los azotaban harto más que en España, e muchas veces le daban pena de 

muerte. (p. 81)  
 

4.2.4. Saqueo y Daño a las Poblaciones Conquistadas 

Las leyes y disposiciones emanadas del soberano Inca, en caso de incorporación de 

pueblos y grupos étnicos al Tahuantinsuyo, establecía que estaba totalmente prohibido saquear, 

apropiarse o coger objeto alguno de propiedad de los grupos étnicos sometidos, ni mucho 

menos ejercer maltrato o vejación a varones ni mujeres o dañar a las poblaciones conquistadas 

por parte de los funcionarios, el ejercito o pobladores en general. 

A diferencia de otros imperios conquistadores de la historia, el Tahuantinsuyo no se 

caracterizó por una política sistemática de saqueo o destrucción violenta de las poblaciones 

conquistadas. El modelo expansionista inca fue fundamentalmente administrativo, integrador 

y estratégico, aunque no por eso fue ajeno de represión, imposición cultural y desplazamientos 

forzados. 

Cuando los incas incorporaban nuevos territorios a sus dominios, su objetivo no era 

saquear o destruir, sino incorporar a las nuevas poblaciones al sistema imperial, lo que requería 

orden, producción y obediencia al Inca. En lugar de arrasar ciudades o exterminar poblaciones, 

los incas ofrecían primero una “paz negociada”, donde se permitía a los líderes locales 

mantener su estatus a cambio de lealtad. Solo si había resistencia activa, se recurría al uso de 

la fuerza. 

El Tahuantinsuyo se sostenía sobre la base de la reciprocidad, control y la solidaridad, 

y no del saqueo o daño. Las riquezas y tributos de las zonas conquistadas eran recolectadas 

ordenadamente y redistribuidas por el Estado y los bienes se almacenaban en qolqas y pirwas. 

El Inca era visto como un organizador divino del mundo andino y no como un tirano. El 

desorden, el saqueo y la destrucción era visto como un atentado contra la armonía andino. 

Garcilaso de la Vega (1959) refiere lo siguiente: 
Decían los Incas que ya habían pagado cada pueblo tributo que le cabía que no era justicia 

hacerle más vezación y de aquí nascía la ley que mandava dar pena de muerte a cualquier 

soldado que tomasse cosa alguna a los vassallos por poca que fuesse. (p. 239) 

 



 

64 
 

4.2.5. Desobediencia y Desacato al Inca y los funcionarios 

En el Tahuantinsuyo, la obediencia al Inca y a sus funcionarios era un principio 

fundamental del orden imperial. El Inca no solo era el gobernante supremo, sino también una 

figura sagrada considerado hijo del Sol (Inti), por lo que desobedecer sus mandatos o los de 

sus funcionarios equivalía a romper el orden divino y social establecido en el mundo andino. 

El Tahuantinsuyo se sustentaba sobre una estructura fuertemente jerarquizada y 

centralizada, donde cada sector de la sociedad tenía obligaciones específicas, reguladas por una 

red de autoridades, desde el Inca hasta los curacas (jefes locales), quipucamayoc y demás 

autoridades del Estado. El desacato y la desobediencia a cualquiera de estos representantes no 

era visto como un simple acto de rebeldía individual, sino como una amenaza al equilibrio 

colectivo y a la reciprocidad que sostenía al Estado inca. 

Desobedecer y desacatar las órdenes del Inca, lo propio contra el Curaca, Tucuyricuc, 

sacerdotes y demás funcionarios del estado era considerado falta o delito según sea la gravedad 

se graduaba la pena a imponer, e incluso era considerado como tal el contestarle en mala forma.  

Murúa (1946) refiere lo siguiente: 

Y si algún indio por noble que fuera o por muy principal topaba a alguno de estos grandes 

señores Ingas, y no se quedaba acompañándolos, mandaban matar por inobedientes, rebeldes y 

pertinaces a su Rey y Señor; y si alguno tenía alguna pendencia o palabras con otros, aunque 

fuera de muy poco momento, los mandaba degollar por el desacato; y así iban todos muy 

compuestos y su señor temido y respetado. (pp. 180-181)  

Cobo (1956) refiere: “El que respondía y no obedecía a su curaca también moría” (p. 

271). 
Herrera (1730) refiere:  
El indio, que era inobediente a su cacique, por la primera vez le daban el castigo, que el Inga 

quería; y por la segunda le daban el castigo de piedra, que era afrentoso; i por la tercera tenía 

pena de muerte. (p. 296) 

 

4.2.6. No Vigilar a los Subalternos para que Cumplan con sus Obligaciones 

En el Tahuantinsuyo, la falta de vigilancia sobre los subalternos era considerado una 

grave falta de irresponsabilidad por parte de los jefes o funcionarios encargados de supervisión. 

El Estado inca funcionaba en una estricta jerarquización y una profunda organización social 

basado en la reciprocidad y el cumplimiento colectivo de deberes. Los cargos públicos no eran 

solo administrativos, sino también morales y comunitarios por eso, si un superior no 

garantizaba que sus subordinados cumplieran sus tareas ya sea en la producción, la 



 

65 
 

construcción, el traslado de bienes o el servicio militar, se entendía que había fallado al Inca y 

al pueblo. Esta omisión podía afectar seriamente el equilibrio de la comunidad o el buen 

funcionamiento del Estado, por lo que se castigaba con penas severas, como la destitución, el 

castigo físico o incluso la muerte, dependiendo de las consecuencias del descuido. 

En la compleja y rigurosa organización del Tahuantinsuyo, cada nivel de autoridad tenía 

la responsabilidad de dirigir, vigilar y supervisar a sus subalternos para asegurar el 

cumplimiento de las obligaciones colectivas. Esta cadena de mando desde el Inca, pasando por 

las autoridades de los diferentes cargos y rangos como los Tucuyricuc y Curacas estaban 

diseñadas para garantizar la eficiencia, la equidad y la armonía del sistema. No cumplir con 

esta función de vigilancia era considerado una falta grave o muy grave, tanto administrativa 

como moral. 

Desde la visión andina, la autoridad que no controlare ni corrigiere a sus subordinados 

o gentes a su cargo, está fallando a su ayllu al Estado representado por el Inca, porque permite 

que el sistema se debilite desde adentro. Era mal visto que un Curaca o funcionario no mantenía 

el orden entre los suyos, ya que su falta de acción podía derivar en pérdidas productivas, 

desequilibrio social o incluso rebelión. 

La política y la administración inca presentaba una estratificación y jerarquización de 

autoridades y funcionarios, quienes a su vez tenían roles y atribuciones, por tanto estaban en la 

obligación de hacer cumplir las disposiciones emanadas del soberano Inca, así como de las 

autoridades superiores inmediatas, en el ámbito de su competencia y responsabilidad, el 

incumplimiento de sus obligaciones por parte de sus subordinados significaba sanción para las 

autoridades por no vigilar el cumplimiento de las obligaciones y responsabilidades asignadas 

a sus subordinados, de acuerdo a la gravedad o daño que esto motivara al Estado. 

 

4.2.7. No Entregar la Carga o Remesas en el Lugar Señalado 

En el Tahuantinsuyo, no entregar la carga o remesas en el lugar y momentos 

establecidos constituía una falta grave, contra la organización estatal, ya que el sistema 

económico y logístico de Estado se basaba en la redistribución centralizada de recursos. Fallar 

en la entrega era interpretado como negligencia, desobediencia o incluso sabotaje, ya que podía 

afectar el abastecimiento de ayllus enteros o el cumplimiento de las órdenes del Inca. Por ello, 

quienes incumplían con esta obligación eran duramente castigados, ya que el buen 

funcionamiento del sistema dependía del cumplimiento estricto de estas tareas logísticas, 

esenciales para la cohesión del Estado. 



 

66 
 

Por tanto, no entregar la carga o remesa en el lugar señalado era falta grave tanto en el 

plano logístico, ético y político. El Tahuantinsuyo se sostenía sobre un sistema centralizado de 

producción, almacenamiento y redistribución de bienes, donde cada ayllu y cada trabajador 

tenía obligaciones estrictamente reguladas. Dentro de este sistema, el cumplimiento puntual y 

exacto de las entregas ya fueran de alimentos, tejidos, herramientas o metales era esencial para 

el buen funcionamiento del aparato estatal. 

Estas remesas servían para alimentar a los ejércitos, sostener a los funcionarios en 

misión, atender emergencias por fenómenos naturales como las sequías, heladas, inundaciones, 

el no entregar las remesas significaba atentar contra la manutención de las poblaciones que no 

podían producir los huérfanos, ancianos, enfermos. No entregar lo que correspondía, o hacerlo 

fuera de lugar o tiempo, alteraba el equilibrio de toda esta red de reciprocidad. 

También era considera falta o delito según sea el caso, cuando el funcionario o 

encargado de transportar las cargas o remesas, que habiendo recibido la responsabilidad de 

llevar las cargas o paquetes-remesas a un determinado destino, estos debían de llegar a su 

destino en las  mismas cantidades que fueron entregados  en el lugar de partida, además estas 

no debían ser abandonados en cualquier lugar o por cualquier motivo, siempre debían de dar 

estricto cumplimiento por su carácter estatal o comunitario, su incumplimiento era sancionado 

de acuerdo a la gravedad y cantidad e importancia de las cargas o remesas con penas y castigos 

como los de azotes hasta la pena capital si estos eran reincidentes o mal intencionados.  

Cobo (1956)  refiere:  

Cuando algún indio de los que servía a los tambos no entregaba a su dueño la carga que llevaba, 

la pagaba el pueblo de donde era tal indio, porque estaba a su cargo el servicio de aquel tambo, 

y el indio era castigado. (pp. 270-271)  

También Santillán (1563) “Que el huir con la carga que se les confió o dejarla 

abandonada o llegar esta disminuida, era materia de sanción” (p. 39). 

 

4.3. DELITOS CONTRA LA ADMINISTRACIÓN DE JUSTICIA 

En el Tahuantinsuyo, los delitos contra la administración de justicia inca, eran 

considerados muy graves y su sanción era centralizado, autoritario y considerado sagrado, ya 

que estaba ligado a la figura del Inca, quien era visto como un ser divino. Por ello, atentar 

contra la justicia no solo era una falta civil o moral, sino también un acto de traición al orden 

sagrado del Estado, como falsear juicios, aceptar sobornos o manipular decisiones judiciales, 

eran considerados criminales gravísimos porque socavaban el principio de reciprocidad y 

equidad que regía la vida comunitaria del ayllu. El castigo para los jueces o funcionarios que 



 

67 
 

cometían injusticias solía ser severo, muchas veces se castigaba con la pena de muerte, puesto 

que el funcionario debía representar la voluntad del Inca y actuar con absoluta rectitud. 

Corromper la justicia no solo desordenaba el orden social, sino que amenazaba la legitimidad 

del Estado mismo. 

La administración de justicia en el Tahuantinsuyo debía de aplicarse como mandaba el 

Derecho penal consuetudinario del Estado inca con mucha diligencia, pero siempre de modo 

infalible, y de acuerdo a la gravedad del hecho. Se cuidaba el abuso o exceso en la imposición 

de penas a los justiciables, si esto ocurría también era penado con mayor severidad en contra 

del funcionario que impuso la pena, al igual que aquel que encubría o dejaba de sancionar al 

culpable, la administración de justicia era objeto de fiscalización constante por parte del 

Tucuyricuc y de ser el caso merecedor de sanción por parte de los funcionarios y el Inca.  

 

4.3.1. Favorecimiento en la Administración de Justicia 

En el Tahuantinsuyo, el favorecimiento en la administración de justicia, es decir, 

cuando un funcionario inclinaba un juicio en beneficio de una persona por intereses personales 

o de grupo era considerado una falta extremadamente grave. Esta práctica rompía con el 

principio de imparcialidad y equidad que debía regir en nombre del Inca, cuyo poder se 

entendía como justo, sagrado y protector del bien común. Dado que la justicia era vista como 

un instrumento para preservar el orden colectivo y la armonía del ayllu, cualquier intento de 

distorsionarla mediante favoritismos no solo afectaba a las partes involucradas, sino que ponía 

en riesgo la cohesión de todo el sistema social del ayllu y el Estado. Por ello, los funcionarios 

que incurrían en esta conducta eran castigados con penas ejemplares, como la expulsión o la 

deshonra pública y hasta con la pena de muerte. 

El favorecimiento en la administración de justicia era considerado delito, cuando el 

funcionario que tenía la autoridad de impartir justicia actuara con favorecimiento a uno de los 

justiciables, es más cuando los infractores sean sus parientes o conocidos, o en algunos casos 

se aprovechara del cargo en beneficio suyo, también se sancionaba a las personas que dieran 

falsos testimonios para favorecer al inculpado o autor del delito. 

Santillán (1563) refiere:   

Los funcionarios que administran justicia, no deben parcializarse ni favorecer a los justiciables, 

porque el inga cada año enviaba a sus visitadores, para saber si los defectos eran castigados, 

para ver como lo hacían los Tucuyricos y gobernadores, y estos visitadores los hacían muy bien 

y con mucha fidelidad y sin soborno porque el que recibía algo y el que lo daba era muy 

castigados del Inga. (p. 39) 



 

68 
 

 

4.3.2. Soborno  

En el Tahuantinsuyo, el soborno era considerado un delito muy grave, especialmente si 

lo cometían los funcionarios encargados de administrar justicia al recibir dadivas, objetos de 

valor o favores al cumplir sus funciones amparados en el Estado. La estructura del Estado inca 

se basaba en la autoridad absoluta del Inca y una organización centralizada que exigía 

obediencia, eficiencia y lealtad. Cualquier intento de corromper ese sistema mediante 

beneficios personales ilegítimos como el soborno se veía como una amenaza directa al orden 

sagrado y político del imperio. 

El soborno no solo era una transgresión ética, sino un ataque a la armonía del ayllu, a 

la reciprocidad y a la justicia como valor fundamental del gobierno del Inca. El funcionario 

que aceptaba sobornos no solo deshonraba su cargo, sino que traicionaba al Inca y a su pueblo. 

Las sanciones eran, en muchos casos, ejemplares y severas como la pena de muerte, 

castigos físicos o expulsión. El castigo también podía extenderse al entorno del infractor, ya 

que la responsabilidad en el mundo andino era a veces colectiva. 

De manera que el soborno en el Tahuantinsuyo no era visto simplemente como una 

falta administrativa, sino como un acto de corrupción moral y traición al Estado. En el Estado 

inca la justicia estaba íntimamente ligada al poder divino del Inca, corromper un proceso o una 

decisión mediante el soborno equivalía a alterar el equilibrio de todo el sistema. Por ello, el 

castigo era implacable, no había espacio para la impunidad en una sociedad que valoraba la 

obediencia, el servicio y la justicia como pilares del bienestar colectivo. Este enfoque riguroso 

muestra cómo los incas entendían que la corrupción ponía en riesgo no solo decisiones 

puntuales, sino la legitimidad de todo el orden estatal. 

El soborno en el Tahuantinsuyo, no fue una práctica generalizada ni institucionalizada 

como en algunos sistemas políticos modernos, pudo haberse presentado de forma aislada, 

especialmente en los niveles más bajos del aparato administrativo. El Estado inca contaba con 

un sistema jerárquico y centralizado, con una estricta organización administrativa basado en el 

control estatal, la reciprocidad y la redistribución. Sin embargo, la magnitud del imperio, la 

variedad de etnias y regiones que lo conformaban hacían posible que algunos funcionarios 

locales abusaran de su poder para beneficio personal. 

Era considerado falta grave recibir sobornos, el juez o administrador de justicia que 

recibiera dádiva alguna, también según el caso recibía castigo de acuerdo a la gravedad del 

hecho a veces hasta con la pena de muerte. 



 

69 
 

El sistema de administración inca no promovía ni toleraba el soborno de manera oficial, 

no se puede descartar completamente su existencia en ciertos contextos, especialmente cuando 

se trataba de mantener el control sobre un territorio tan vasto y diverso. 

Garcilaso de la Vega (1959) refiere sobre el soborno: “los jueces que reciben a 

escondidillas las dádivas de los negociantes y pleiteantes, deben ser tenidos por ladrones y 

castigos con muerte, como tales” (p. 370). 

 

4.3.3. Interceder por un Delincuente 

En el sistema jurídico del Tahuantinsuyo, interceder por un delincuente no era común 

y este acto si se daba carecía de legitimidad. El Derecho Penal Inca se caracterizaba por su 

carácter severo, centralizado y orientado al bien colectivo antes que al interés individual. La 

justicia tenía un claro propósito ejemplar y disuasorio, enmarcado dentro de una cosmovisión 

de orden, reciprocidad, lealtad y obediencia a la autoridad imperial consideradas pilares 

fundamentales. 

A diferencia de los sistemas jurídicos modernos, donde el derecho a la defensa es un 

principio básico, en el Tahuantinsuyo las decisiones judiciales recaían en autoridades estatales 

designadas, como los Curacas o el Tucuyricoc, cuyas funciones incluían la vigilancia del 

cumplimiento estricto de las normas. La ley era inflexible y no contemplaba mecanismos de 

negociación, atenuantes o indultos por influencia o petición externa. 

Por tanto, interceder por un delincuente podía interpretarse como un intento de 

obstrucción a la justicia o de encubrimiento, lo cual atentaba directamente contra la autoridad 

del Estado y su principio de equidad. En algunos casos, el intercesor podía ser sancionado con 

la misma severidad que el infractor, ya que se le atribuía complicidad o intento de subversión 

del orden legal. 

Desde la concepción jurídica inca, la intercesión por un delincuente no solo era ineficaz, 

sino que constituía una falta o delito grave que atentaba los intereses del Estado y podía ser 

sancionado como una infracción grave o muy grave. La justicia en el Tahuantinsuyo no admitía 

privilegios ni influencias personales, y se basaba en el cumplimiento estricto de las normas 

como garantía del equilibrio y la unidad del imperio. 

Murúa (1946) refiere lo siguiente:  
Cuando algún grande o principal iba a rogar por algún delincuente, por el mismo caso lo 

mandaban matar, porque decían que, pues venían a rogar, que estaba manifestando su culpa, y 



 

70 
 

que cuando no tuviese culpa el delincuente, la propia justicia seria en su favor y la guardaría 

justicia. (p. 261)  

 

4.3.4. Mentir como Testigo 

En el Tahuantinsuyo, el sistema de justicia era integral, severo y profundamente ligado 

al principio de legalidad y al orden colectivo. La verdad era un valor esencial no solo moral, 

sino también jurídico, ya que la estabilidad del imperio dependía de la confianza en las 

instituciones y en el cumplimiento estricto de las normas. 

Mentir como testigo en un proceso judicial era considerado una falta muy grave, pues 

atentaba directamente contra la administración de justicia, ponía en riesgo la correcta 

aplicación de las sanciones y podía derivar en la condena de inocentes o la impunidad de 

culpables. En el Derecho Penal Inca, el que contaba con procedimientos probatorios complejos 

como los actuales, el testimonio tenía un peso significativo en las decisiones judiciales. Por 

ello, la falsedad testimonial no solo era una traición a la autoridad del Estado, sino también una 

amenaza a la armonía social. 

Desde una perspectiva jurídica contemporánea, mentir como testigo podía ser 

calificado como un delito de falsedad o incluso de complicidad con el crimen investigado. La 

sanción solía ser proporcional al daño causado por la mentira, si como resultado del falso 

testimonio una persona era injustamente castigado, el mentiroso podía recibir una pena 

equivalente a la que había provocado y a veces hasta la pena de muerte. 

La severidad con la que se sancionaba esta conducta reflejaba el carácter ejemplar del 

derecho inca y su función preventiva. La justicia no solo castigaba el delito, sino que también 

protegía la integridad del proceso judicial, reforzando así la autoridad del Inca y la confianza 

en las decisiones del Estado. 

Mentir como testigo en el Tahuantinsuyo era una grave transgresión jurídica y moral, 

sancionada con firmeza por su intencionalidad de corromper el sistema judicial y socavar el 

principio de justicia que se sostenía en el Tahuantinsuyo. 

Garcilaso de la Vega (1959) refiere lo siguiente: 

El testigo no osava mentir, porque además de ser aquella gente timidissima y muy religiosa en 

su idolatría, sabía que le habían de averiguar su mentira y castigarle rigurosamente que muchas 

veces era con muerte, si el caso era grave no tanto por el daño que había hecho con su dicho 

como por a ver mentido al Inca y quebrantado su real mandato, que les mandaba que no 

mintiesen. (p. 65)  

 



 

71 
 

4.4. DELITOS QUE LESIONAN BIENES JURÍDICOS PRIVADOS 

En el Tahuantinsuyo, los delitos que lesionaban bienes jurídicos privados como la vida, 

el cuerpo y la salud de las personas, así como también el robo, la usurpación o el daño a la 

propiedad ajena eran considerados actos graves, ya que afectaban la armonía interna del ayllu, 

el equilibrio del Estado. 

El sistema jurídico inca, se basaba en una estructura altamente organizada y jerárquica, 

no permitía la impunidad en este tipo de delitos. La comisión de un delito contra los bienes de 

un individuo era vista como una amenaza al principio de reciprocidad y a la confianza mutua 

entre los miembros del ayllu. Por ello, la sanción no solo buscaba reparar el daño, sino también 

restaurar el orden social y moral alterado, dependiendo de la gravedad del caso, las penas 

podían ir desde la restitución del bien o su equivalente, hasta castigos físicos o la pena de 

muerte en casos reincidentes o de alto perjuicio. El principio fundamental en el ayllu era la 

seguridad y estabilidad, la cual estaba por encima de cualquier interés particular, pero esto no 

implicaba la negación de los derechos individuales dentro de los marcos reconocidos por la 

autoridad del soberano Inca. 

El Derecho Penal Inca protegía los bienes jurídicos privados en la medida en que su 

vulneración alteraba el equilibrio social. La justicia actuaba no solo como mecanismo de 

corrección, sino como vía para preservar la cohesión del ayllu y la autoridad del Estado. 

 

4.4.1. Delitos contra la Vida, el Cuerpo y la Salud  

En el Tahuantinsuyo, los delitos contra la vida, el cuerpo y la salud como el homicidio, 

las lesiones físicas, el abandono o maltrato eran considerados atentados gravísimos no solo 

contra la persona afectada, sino también contra el orden social y político del Estado. La vida 

humana era valorada como parte del equilibrio colectivo, por lo tanto, cualquier agresión que 

afectara la integridad física de un miembro de la sociedad era vista como una amenaza directa 

al bienestar del ayllu y al principio de convivencia que regía la vida social. 

Dentro de esta figura delictiva se penaba todas las modalidades de homicidio, lesiones 

y daños que se podían causar al cuerpo, la vida o la salud de las personas. 

Los delitos contra la vida, el cuerpo y la salud en el Tahuantinsuyo eran tratados con extrema 

severidad, porque afectaban no solo a la víctima directa, sino a la estructura económica y social 

del Estado. El sistema de justicia inca actuaba con celeridad y ejemplaridad, priorizando el bien 

común y la autoridad del Estado por encima de cualquier consideración individual. 

 



 

72 
 

4.4.2. Homicidio 

En el ordenamiento jurídico del Tahuantinsuyo, el homicidio era considerado uno de 

los delitos más graves, no solo por la pérdida de una vida humana, sino por las consecuencias 

que ello implicaba para la estructura social y productiva del Tahuantinsuyo. La vida no se 

concebía únicamente como un bien individual, sino como un recurso esencial para el 

funcionamiento del ayllu y del Estado. En consecuencia, el homicidio era interpretado como 

una agresión directa contra el orden colectivo y la voluntad del Inca, máxima autoridad política 

y espiritual. 

Desde un punto de vista jurídico, el homicidio independientemente de su motivación 

era castigado con la pena de muerte. El Derecho Penal Inca no distinguía, como lo hace el 

Derecho Penal Moderno, entre homicidio doloso, culposo, por emoción violenta o con 

atenuantes. La norma era de carácter objetivo y se centraba en el resultado del acto más que en 

la intención del autor. Esta rigidez normativa respondía a la necesidad de preservar la 

estabilidad social en un imperio tan extenso y diverso, donde el castigo ejemplar tenía una 

función disuasiva y disciplinaria. 

Asimismo, el castigo por homicidio no solo buscaba sancionar al infractor, sino también 

restaurar el equilibrio social. En muchos casos, la pena no se limitaba a la ejecución del 

culpable, sino que podía incluir la reparación a la comunidad afectada, especialmente si la 

víctima ocupaba un rol importante dentro del sistema laboral o religioso. 

Es importante destacar que, en el Tahuantinsuyo, el sistema jurídico estaba íntimamente 

ligado a la moral colectiva y al control estatal. No existía un derecho de defensa individual 

como tal, y el juicio era llevado a cabo por autoridades locales los Curacas, Tucuyricuc 

considerados también como inspectores imperiales, quienes actuaban en nombre del Inca, el 

proceso era breve, y las decisiones se ejecutaban con rapidez y severidad. 

El homicidio para los incas era un delito de máxima gravedad, castigado con la pena 

capital y sin distinción de circunstancias atenuantes, en coherencia con un sistema jurídico que 

priorizaba el orden social, la función colectiva de la vida humana y la autoridad absoluta del 

Estado. 

El homicidio se castigaba con la pena de muerte al igual que otros delitos como incesto, 

violaciones, sodomía, adulterio, deshonestidad con las mujeres y otros. La pena tenía 

excepciones en su aplicación de la ley para los estratos sociales altos para quienes la pena se 

modificaba y para el pueblo (hatun runas y mitimaes) el soberano y su corte aplicaban la ley 

del talión. 



 

73 
 

Para la aplicación de la pena, la gravedad del homicidio se media en primer lugar, por 

la condición de la víctima, y en segundo lugar por el móvil o acción que lo produjo.  

Valera (1953) refiere sobre el homicidio lo siguiente:  
Quien mata a su padre o madre, que muera y sea hecho cuartos; lo mismo que si matara a sus 

abuelos o hijos; quien matare algún niño o niña, que muera despeñado o apedreado; quien 

matare a mano a su señor, que muera cuarteado; quien mata a otro particular del pueblo, que 

muera ahorcado. También manifiesta que si el homicidio de algún ministro del rey 

conociéndose que era tal o un ministro de los dioses o a alguna virgen aclla se penaba con el 

arrastramiento y asaeteado y degradación de los hijos. (p. 52) 

Herrera  (1730)  también refiere acerca del homicidio que:  

Cuando el homicidio era por robo, se mataba al autor después de atormentarlo. También el que 

mataba con hechizo, tenía pena de muerte, i hacia se este castigo públicamente, haciendo 

llamamiento de gente para que lo viesen, así mismo mandaba el Inga matar toda la gente de la 

casa i familia de tal hechicero o hechicera, porque sabían que todos los de la casa de tal 

hechicero o hechicera sabían aquel oficio, por otro lado, el cacique que mataba a un indio 

común le castigaban públicamente con piedra en la espalda, que como hemos dicho era castigo 

afrentoso, y si reincidía lo penaban con la muerte. (pp. 294-295) 

 

4.4.3. El Aborto 

Desde una perspectiva jurídica el aborto en el Tahuantinsuyo, era considerada como la 

interrupción deliberada del embarazo, aunque no aparece de forma explícita en las cronistas o 

las referencias indirectas en la legislación consuetudinaria andina. Sin embargo, a partir del 

sistema de valores, la organización social y las normas de control estatal del Estado inca, es 

posible inferir cómo pudo haber sido tratado este acto dentro de su marco legal y cultural. 

En ese contexto, la vida humana, desde su gestación, era valorada como un recurso del 

Estado, ya que aseguraba la continuidad de la fuerza laboral y la permanencia del orden social. 

El aborto era penado con la pena de muerte, horca o apedreamiento según fuese el caso, 

porque se atentaba contra el orden familiar y contra el Estado que perdía un futuro tributario. 

Para la aplicación de la pena los juzgadores debían tener presente ciertos lineamientos 

en función a la persona que comete el delito y la persona quien induce a la comisión del delito, 

"Quien fuera causa de que alguna mujer preñada de tres meses para arriba muera o malpare, 

dándole hierbas y golpes o, de cualquier manera, que muera ahorcado o apedreado" (Valera, 

1953, p. 54). 



 

74 
 

Cobo (1956) refiere: “La mujer preñada que tomaba bebedizos para matar la criatura, 

tenía pena de muerte; y el mismo castigo se hacía en quien le daba los bebedizos o le hacia 

abortar maliciosamente, dándole golpes u otro mal tratamiento” (p. 269). 

Herrera (1730) también indica: “La mujer preñada, que tomaba alguna cosa para mover, 

tenía pena de muerte, i la persona que le dio algún bebedizo o remedio para que moviese, o la 

hiciese mover de malicia, dándole golpes, tenía la misma pena” (p. 295). 

 

4.5. DELITOS CONTRA LA SOCIEDAD 

El sistema jurídico del Tahuantinsuyo se basaba en principios profundamente 

colectivos, donde la estabilidad del ayllu y la autoridad del Inca eran fundamentales. En este 

marco, los delitos contra la sociedad eran considerados delitos graves, ya que atentaban no solo 

contra individuos, sino contra el equilibrio general del Estado, la moral colectiva y la estructura 

política estatal centralizada. 

Los delitos contra la sociedad, incluían actos como la traición, el sabotaje a las 

infraestructuras estatales caminos o depósitos (qolqas), la rebelión contra la autoridad imperial, 

o el incumplimiento de los deberes colectivos.  

Estos delitos eran considerados los más graves, pues debilitaban la cohesión del estado y 

desafiaban la figura sagrada del Inca. Las sanciones eran ejemplares, desde la ejecución pública 

hasta la confiscación de bienes y castigos a todo el grupo familiar o comunitario del infractor, 

en casos de conspiración o sedición. 

El Derecho Penal Inca no promovía la reinserción social del infractor, sino que 

priorizaba la reparación del daño y la preservación del orden imperial. La justicia era rápida, 

severa y ejecutada por funcionarios locales o inspectores estatales, sin procedimientos 

judiciales como los entendemos hoy. No existía el derecho a la defensa personal; el juicio era 

inquisitivo y vertical. 

Los delitos contra la sociedad en el Tahuantinsuyo eran sancionados con dureza debido 

a su impacto directo en la estructura social, económica y política del Estado. La justicia inca 

respondía a una lógica colectiva, donde el bien común prevalecía sobre el derecho individual, 

y el castigo tenía una función ejemplarizante orientada a mantener el orden y la obediencia 

dentro del vasto territorio. 

Los delitos contemplados en este rubro se castigaban de acuerdo a la intención y la 

crueldad, indudablemente el derecho se desarrolla partiendo de la intensión privada y solo 

gradualmente asume un carácter público.  



 

75 
 

Los actos más recurrentes considerados como delictuosos eran la alcahuetería, 

calumnia y hechicería. 

 

4.5.1.  Alcahuetería  

La alcahuetería en tiempos del Tahuantinsuyo se consideraba delito, la pena que daban 

a los alcahuetes por fomentar la comisión de infidelidad de los varones y las mujeres, era 

considerado como un oficio ruin, la mujer o el varón era sacado a la plaza o espacio público, 

delante de todos los integrantes del ayllu,  les quemaban los cabellos con fuego hasta que se le 

calentase la cabeza, y producto de ello los cabellos se mostraban chamuscados luego de ello 

eran liberados, y si era reincidente y no había escarmentado o no sentía vergüenza, se le 

aplicaba la pena capital. La alcahuetería iba en contra de la sociedad la cual era altamente 

organizada y jerarquizada, con normas estrictas en torno al comportamiento sexual, las uniones 

matrimoniales y el rol de las mujeres. 

Herrera (1730) refiere acerca de la alcahuetería lo siguiente: “le daban tormentos 

públicamente, habiendo junta de gente, i si perseveraba en el vicio lo mataban” (p. 296).  

Valera (1953) también refiere lo siguiente:  
Quien fuese alcahuete para que se cometan estupros o incestos y en efecto se hubiesen 

cometido, que muera por ellos ahorcado y quien fuere alcahuete de adulterios y se cometieren, 

que este en cárcel perpetúa, o sea condenado a minas o a las tierras o partes de la comunidad. 

(p. 54) 
 

4.5.2.  Calumnia 

La calumnia en el Tahuantinsuyo, como en muchas sociedades antiguas, era 

considerada una falta grave tanto a nivel moral como social. El Imperio inca se regía por un 

fuerte código ético basado en tres principios fundamentales: Ama sua - no robes, Ama llulla- 

no mientas, Ama quella -no seas ocioso. La calumnia, al ser una forma de mentira que buscaba 

dañar la reputación de otros, violaba directamente el principio fundamental del Ama llulla. 

Los incas valoraban la armonía y el orden social, por lo que las acciones que generaban 

discordia, como la calumnia, eran severamente sancionadas. Se sabe que quienes promovían 

conflictos internos, desinformación o acusaciones falsas podían ser castigados con penas que 

iban desde el trabajo forzado hasta la muerte, dependiendo de la gravedad del daño causado. 

En este contexto, la calumnia no era visto solo como un acto individual reprobable, sino 

como una amenaza al equilibrio social-colectivo y al buen funcionamiento del Estado inca.  



 

76 
 

De Mendieta (1870) refiere que: 
La persona sea varón o mujer que calumniara sin pruebas a un varón o mujer en público y de 

carácter grave que atente contra su honor y buena imagen de una mujer o un varón, ante el 

ayllu, cometía delito de calumnia y se castigaban con la muerte. (p. 137)   

 

4.5.3.  Hechicería  

La hechicería en el Tahuantinsuyo ocupaba un lugar complejo dentro de la estructura 

social y religiosa inca. Aunque en el Estado inca estaba fuertemente regido por una 

cosmovisión oficial centrada en el culto al Sol (Inti), la Pachamama, las huacas y otras deidades 

andinas, coexistían prácticas mágicas y rituales que hoy podríamos asociar con la hechicería. 

En el Tahuantinsuyo, estas prácticas se consideraban transgresoras del orden religioso 

aceptado, cuando se realizaban con fines dañinos como provocar enfermedades, la infertilidad 

o la muerte, por lo que eran perseguidas y castigadas severamente por las autoridades, pues se 

consideraban actos de brujería que atentaban contra la armonía social y cósmica. 

De Mendieta (1870) refiere: 
El varón o mujer que practicaba alguna hechicería en contra de un varón o mujer cometía el 

delito de hechicería y eran castigados de acuerdo a la gravedad de sus actos, con castigos de 

tormento, destierro y si a consecuencia de la hechicería algún Ayllu, pueblo o ciudad era víctima 

de una calamidad pública la pena que se le aplicaba era la de muerte. (p. 139) 

  

Bartolomé de las casas (1948) también indica sobre la hechicería:   
A los hechiceros y brujos, y que e las mujeres causaba esterilidad o ligaban los maridos, que no 

pudiesen a sus mujeres llegar, o que con hechizos mataban, cosas que muchas veces se usaban 

entre ellos por algunas personas malas, que debían tener hecho pacto con el diablo, 

crudelísimamente las mataban. (p. 134) 

 

4.6. DELITOS CONTRA EL PATRIMONIO 

En el Tahuantinsuyo, los delitos contra el patrimonio no solo eran considerados de 

carácter individual, sino atentados contra el orden colectivo, dado que la economía inca 

guardaba estrecha relación con el patrimonio y se sustentaba sobre principios de propiedad 

comunal, reciprocidad y redistribución. A nivel jurídico, esto implica una concepción del bien 

jurídico protegido distinta a la del derecho penal moderno. Mientras que en el derecho 

contemporáneo el patrimonio suele entenderse desde una perspectiva individual y privada, en 



 

77 
 

el contexto inca el bien jurídico tutelado era eminentemente colectivo y el patrimonio era del 

ayllu y estatal. 

Las conductas ilícitas relacionadas con la apropiación o destrucción de bienes públicos 

como el robo de productos almacenados en las qolqas o el daño a infraestructura agrícola y vial 

eran fácilmente identificadas y sancionadas. 

La culpabilidad a los autores del hecho delictuoso, en el Derecho Penal Inca no los 

distinguía si la comisión del hecho fue dolo o culpa de manera técnica, pero se valoraban la 

intención y el perjuicio causado al ayllu. Las sanciones eran eminentemente ejemplificadoras 

y estaban orientadas a preservar el equilibrio y la armonía social más que a reinsertar al 

infractor. El castigo podía incluir trabajos forzados, mutilaciones o incluso la pena de muerte.  

En la aplicación del Derecho Penal Inca, el enfoque jurídico respondía a una lógica 

penal y autoritario, en el cual la protección del Estado y del ayllu era prioritario frente al 

derecho del individuo. 

Es de advertir desde inmemoriales de las civilizaciones en el mundo se daban la 

pluralidad de modalidades delictivas contra el patrimonio el cual ha dado lugar a las 

civilizaciones, estados o culturas, ayllus a establecer criterios de clasificación de estos delitos. 

Por ejemplo, tradicionalmente se ha tomado en cuenta el objeto sobre el cual recae la acción 

delictiva, delitos contra bienes muebles (robo), bienes inmuebles, el patrimonio; pero también 

ha servido para alinearlos a la naturaleza del medio empleado para la ejecución del delito 

(violencia, extorsión, abuso de confianza, apropiación ilícita, delitos realizados mediante 

destreza y sustracción como el hurto).  

Si el ladrón obró con malicia era castigado, pero si obró por necesidad no se imponían penas 

severas solo cuando se apropiaron cosas de la realeza. 

 

4.6.1. Hurto  

En la aplicación del Derecho Penal del Tahuantinsuyo, el hurto constituía una de las 

infracciones severamente sancionadas por su naturaleza delictiva que atenta contra la estructura 

colectivista del Tahuantinsuyo. A diferencia de los sistemas jurídicos contemporáneos, donde 

el hurto se configura como la sustracción ilegítima de bienes ajenos con ánimo de lucro, en el 

Derecho Penal Inca el concepto se extendía a cualquier apropiación indebida de bienes del 

Estado o del ayllu, sin importar su valor. 

Desde una perspectiva jurídica penal, el bien jurídico protegido en este caso es el 

patrimonio del ayllu y del Estado teniendo en cuenta que la economía del Tahuantinsuyo estaba 



 

78 
 

regulada por una estricta organización redistributiva, donde el Inca era considerado como el 

administrador supremo de todos los bienes, y la producción era almacenada y distribuida según 

las necesidades colectivas. Por tanto, el hurto afectaba directamente el equilibrio social y 

económico del ayllu, más que a una persona en particular. 

Las penas aplicadas eran rigurosas, como castigos corporales, trabajos forzados, 

destierro o incluso la pena de muerte, teniéndose en cuenta la gravedad del daño causado y del 

rol del infractor dentro de la estructura social. Estas sanciones se orientaban más a la prevención 

y disuasión que a la rehabilitación. 

El sistema penal inca dentro de su estructura teocrática y colectivista, desde un enfoque 

dogmático se aleja de los principios liberales que rigen el derecho penal actual, como son los 

principios de legalidad, culpabilidad y proporcionalidad, el castigo por hurto cumplía una 

función esencial de preservar la armonía, garantizar la distribución equitativa de los recursos y 

proteger la autoridad Inca. 

El hurto en el Tahuantinsuyo fue considerado como un delito contra el orden público y 

económico, no solo contra el patrimonio. Su represión severa respondía a una lógica de control 

social propia de un Estado altamente centralizado, donde la subsistencia y la estabilidad del 

ayllu estaban por encima de los derechos individuales. 

El hurto desde tiempos en que se formaron las primeras civilizaciones en el mundo se 

puso de manifiesto en sus diferentes modalidades (hurto famélico, rural, doméstico y otras 

modalidades propias de las sociedades) como consecuencia de sus necesidades, usualmente las 

personas cometían sobre determinados bienes como ganados, productos agrícolas separándolos 

del suelo como son tubérculos, granos, frutas y otros, algunas veces también hurtaban 

herramientas de trabajo, acto en que se apoderaban de cosas muebles ajenas, sin ejercer 

violencia o intimidación en las personas o propietarios de las cosas motivo de hurto. 

Valera (1953) indica: 
Quien Hurtase cosa de comer o vestir, o plata u oro, sea examinado si hurto forzado a la 

necesidad y pobreza y si se hallare que sí, no sea el tal ladrón lo que hubiere menester de ropa 

y comida y tierras, y casa con apercibimiento que si en adelante hurtase que ha de morir. Si se 

averiguase que hurto cantidad y valor de achipallas y donde adelante, por necesidad sino de 

vicio o por ser haragan y ocioso, que muera ahorcado y si fuese hijo de señor, muera degollado. 
(p. 54) 

Los que cometen hurto famélico, eran  aquellas personas que hurtaban cosas de comer 

o de vestir, estos actos cuando eran advertidos en circunstancias de necesidad y que dicha 

acción era para evitar la muerte de sus descendientes, eran examinados por el juzgador, si el 



 

79 
 

individuo hurto forzado efectivamente por su necesidad y pobreza, y ello se demostrara que el 

acto de hurto fue  por necesidad, la autoridad judicial anteponía por ante todas las penas a 

imponer al sujeto infractor, que el Estado protege la vida de sus habitantes y ello será un  punto 

de quiebre para imponer la pena o castigo, pero si se demostrará que el infractor cometiera el 

acto fingiendo hallarse en necesidad o pobreza para favorecer a terceros, se le juzgaba por 

delito muy grave y sujeto a la aplicación de la pena de muerte.  

Herrera (1730) refiere:  
El tomar agua de las acequias destinadas a otras heredades para regar la suyas era considerado 

como hurto aplicándose arbitrariamente una pena, también señala que cuando el que estaba al 

servicio de un tambo hurtaba algo a los que pasaban por él, se castigaba al cacique por el 

descuido que había tenido y este a su vez a los culpables lo propio que, si se sustraía madera de 

monte ageno, la pena era arbitraria, debiendo restituirse, la madera que se había hurtado. (pp. 

296-297)   

Tambien se debe tener en cuenta que bajo la modalidad del hurto que atentaba contra 

los bienes del Estado, la religion, los infractores eran castigados con la pena de muerte. 

Garcilaso de la Vega (1959) subraya la severidad del castigo por estos delitos, refiriendo que: 
El individuo o los individuos que hurtarán de bienes pertenecientes al Sol, al Inca o destinado 

a los depósitos reales, serán castigados con la pena capital, aunque el hurto fuera mínimo de 

igual modo, el hurtar objetos de los templos, por pequeño que fuese, era castigado con la pena 

capital. (p. 90) 

 

4.6.2. Robo 

En el Derecho Penal Inca, el robo era considerado uno de los delitos graves, no solo por 

el acto en sí, sino por su impacto sobre el equilibrio económico, social y moral del 

Tahuantinsuyo. A diferencia del hurto, que implicaba una sustracción clandestina, el robo al 

en el Derecho Penal Moderno implicaba violencia, fuerza o intimidación para despojar a 

alguien de un bien. Esta diferencia, aunque no codificada de forma escrita, era reconocida en 

la práctica y merecía castigos severos. 

Según la perspectiva jurídica inca, el bien jurídico protegido era el patrimonio 

colectivo, ya que en el sistema socioeconómico inca la mayoría de los bienes, tierras, animales, 

alimentos pertenecían al ayllu o al Estado. Por tanto, el robo era una afrenta no solo contra una 

persona, sino contra toda la estructura social del Tahuantinsuyo, afectando la redistribución 

equitativa de los recursos y la autoridad del Inca como protector y administrador de esos bienes. 



 

80 
 

El robo, especialmente si iba acompañado de violencia o causaba daño físico a otro 

miembro del ayllu, era castigado con penas extremadamente severas, desde la amputación de 

los miembros superiores, hasta la ejecución pública. Estas sanciones no solo buscaban restituir 

el daño, sino también cumplir una función ejemplarizante y disuasoria, en línea con el carácter 

preventivo del Derecho Penal Inca. 

El Derecho Penal Inca no considera principios como la culpabilidad, la imputabilidad 

o la proporcionalidad para castigar el delito de robo, tal como se actúa en los procesos por robo 

en la justicia penal contemporánea. La justicia inca por tal delito castigaba de manera ejemplar 

por el nivel de deslealtad hacia el Inca, el Estado y el ayllu. La gravedad del robo no se medía 

solo por el objeto sustraído, sino por el contexto, robar bienes estatales, herramientas de trabajo 

colectivo o alimentos almacenados en épocas de escasez era visto como una amenaza directa 

al Tahuantinsuyo. 

Cobo (1956) refiere: 
El que mataba a otro por robarle, tenía pena de muerte, y antes de ejecutarla, era atormentado 

en la cárcel para mayor pena, y después de atormentado, lo mataban. Así mismo el que robaba 

por vicio, además de que pagaba el robo, era sujeto a castigo de acuerdo a la cuantía del robo 

siendo atormentado en las cárceles, desterrado a los andes, hasta ser sujeto a la pena capital. 

(pp. 268-270)   

 

4.6.3. Daños   

El  Derecho Penal Inca consideraba al daño como un delito mayor que afecta al ayllu y 

Estado, teniéndose en cuenta, que desde tiempos antiguos la civilización humana se iba 

consolidándose con la formación de pueblos y ciudades prosperas, las mismas que eran objeto 

de atentados o daños  en su organización, sus infraestructuras físicas y la población misma por 

parte de sus contrarios u adversarios, quienes atentaban y vulneraban el patrimonio, la 

infraestructura física y la propia vida de los integrantes de la civilización, ciudad o estado, por 

diferentes factores sean estos políticos, económicos, sociales y sobre todo personales. 

En el Tahuantinsuyo, los actos que hoy consideraríamos como daños, es decir, la 

destrucción, deterioro o inutilización de bienes públicos o del ayllu eran considerados delitos 

de alta gravedad por su impacto directo en el orden económico, político, social y simbólico del 

Estado. Desde una perspectiva jurídica, el delito de daño atentaba contra el bien jurídico 

colectivo por excelencia, los bienes del Estado y del ayllu, pilares fundamentales de la vida 

económica y social del Tahuantinsuyo. 



 

81 
 

El Derecho Penal Inca, no contaba con un código escrito, pero sí con una forma de 

castigar las faltas y delitos bajo los alcances del derecho consuetudinario fuertemente arraigado 

en la costumbre de manera oral, controlado y ejecutado por autoridades locales como los 

Curacas y estos bajo la supervisión del Tucuyricoc. En este contexto, los daños materiales 

como la destrucción de canales de riego, terrazas o andenes de cultivo, depósitos de alimentos 

qolqas, la red de caminos qhapaq ñan eran actos ilícitos que implicaban una amenaza directa a 

la seguridad alimentaria, el trabajo colectivo y el dominio inca sobre el territorio, estos actos 

eran penalizados con severidad. Las sanciones incluían trabajos forzados, reparación del daño 

causado, mutilaciones e incluso la pena de muerte, dependiendo del nivel de perjuicio 

ocasionado. El castigo tenía una función esencialmente represiva y simbólica, orientada a 

restaurar el equilibrio social y reafirmar la autoridad del Estado. 

Los pueblos del Tahuantinsuyo, no fueron ajenos a la perpetración de daños en su 

infraestructura física, patrimonial y personal-salud, por parte de los pueblos contrarios a los 

pueblos dominantes, quienes por razones ideológicas, personales e interés de grupo atentaban  

a los intereses materiales e inmateriales causándoles daños económicos y personales, no todos 

los pueblos sometidos por los diferentes gobernantes del Estado inca estuvieron conformes, 

por el contrario estos generaban acciones en contra del patrimonio físico de los pueblos 

dominantes en sus cultivos,  zonas de pastoreo causándoles incendios, bloqueando la red vial 

(caminos), destruyendo puentes, sistema de regadío (canales-acequias), como también lo 

propio causaban daños a las personas en su integridad física o salud practicando brujerías y 

hechicerías contra las personas sin importar su condición social, política y económica.  

Herrera (1730) refiere: 

El que por su causa se quemaba alguna casa, tenía pena de restituir el daño con sus bienes. El 

que quitaba mojones o se entraba en la tierra ajena le daban por la primera vez, castigo de 

piedra, que era afrentoso; y por la segunda tenía pena de muerte. Asimismo, el que 

maliciosamente quemaba algún puente, tenía pena de muerte, la cual se ejecutaba con rigor. (p. 

296) 

De igual manera se protegía el medio ambiente especialmente la flora y fauna, estaba 

prohibido talar árboles sin permiso y autorización del soberano Inca quien a su vez disponía a 

las autoridades locales como el Curaca, el Tucuyricoc hacer cumplir las órdenes vertidas por 

este con la finalidad de proteger el medio ambiente. Herrera (1730) señala: “El que cazaba sin 

licencia en algún Coto, le daban por pena piedra en las espaldas, que era castigo afrentoso, i 

tormentos” (p. 296). 

 



 

82 
 

4.7. DELITOS CONTRA LA LIBERTAD SEXUAL  

En el Tahuantinsuyo, los delitos contra la libertad sexual eran percibidos no tanto desde 

la perspectiva individualista y de autodeterminación personal que rige en el Derecho Penal 

Moderno, sino como transgresiones al orden moral, social y político establecido por el Estado 

inca. El cuerpo y la sexualidad estaban fuertemente regulados por normas consuetudinarias, 

cuya función era preservar la pureza social, la estructura jerárquica del Tahuantinsuyo y el 

control sobre la reproducción dentro del ayllu. 

Desde un punto de vista jurídico, las conductas que hoy serían catalogadas como delitos 

de violación, abuso o seducción eran severamente castigadas, especialmente si afectaban a 

vírgenes del Acllahuasi, mujeres dedicadas al culto al Sol o al servicio del Inca. En esos casos, 

se consideraba un delito contra el Estado y lo sagrado, por lo que la pena podía ser la de muerte, 

tanto para el agresor como para la víctima, bajo el argumento de que se había mancillado lo 

que pertenecía a lo divino o al Inca. 

El Derecho inca priorizaba la función social de la sexualidad especialmente su papel en 

la reproducción y la organización de linajes por encima de la autonomía del individuo. 

Los delitos contra la libertad sexual en el Tahuantinsuyo no se entendían como una 

agresión a la dignidad o voluntad de la víctima, sino como una ruptura grave del orden 

establecido. Las sanciones, muchas veces desproporcionadas desde una perspectiva moderna, 

respondían a una lógica de protección del poder político, la religión y la estabilidad colectiva. 

Analizado estos delitos nos permite comprender cómo la sexualidad fue instrumentalizada por 

el Estado inca como una herramienta de control social y político. 

Desde el gobierno de Pachacútec eran castigadas las infracciones y los delitos que se 

cometían en agravio de las regulaciones sexuales inspiradas en ideas religiosas, con el 

propósito de mantener la organización familiar y la pureza de las costumbres. La virginidad de 

la mujer era considerada en gran estima y en este estado se exigía a las vírgenes del sol, porque 

eran destinadas al servicio del dios Sol. Todo atentado contra las vírgenes del Sol o las 

relaciones amorosas consentidas por estas, eran castigadas con la pena de muerte.  

Garcilaso de la Vega  (1959) afirma que:  

Los porteros no podían pasar de la segunda puerta del recinto, so pena de la vida, aunque se lo 

mandasen allá dentro, ni nadie lo podía mandar, so la misma pena. Así mismo la monja que 

delinquiese contra su virginidad había ley que la enterrasen viva, y al cómplice mandavan 

ahorcar. Y porque les parecía (y assi lo afirmaban ellos) que era poco castigo matar un hombre 

solo por delito tan grave como era atreverse a violar una mujer dedicada al Sol, su Dios y padre 

de sus Reyes, mandaba la ley matar con el delincuente su mujer e hijos y criados, y también sus 



 

83 
 

parientes y todos los vecinos y moradores de su pueblo y todos sus ganados, sin quedar 

mamante ni piante como dicen. Derribaban el pueblo y lo sembraban de piedra; y como patria 

y madre que tan mal hijo había parido y criado quedaba desierta y asolada, y el sitio maldito y 

descomulgado, para que nadie lo hallase. (pp. 186-189) 

 

4.7.1. Adulterio  

En el Tahuantinsuyo, el adulterio era considerado un delito grave, especialmente por la 

visión moral, social y política que los incas tenían sobre la familia y el orden comunitario. La 

sociedad inca valoraba profundamente la fidelidad conyugal, ya que el matrimonio no solo era 

una unión personal, sino también un compromiso comunitario y económico regulado por el 

Estado. 

El adulterio era castigado con severidad, y las penas podían incluir la muerte, 

especialmente si el delito involucraba a mujeres casadas o a miembros de la nobleza. Esto se 

debía a que el Tahuantinsuyo consideraba que el orden moral debía ser ejemplar, y cualquier 

transgresión amenazaba la estabilidad social. En el caso de las acllas mujeres escogidas para 

servir al Estado o al Sol, el adulterio era visto como una traición sagrada, y su castigo también 

era extremo. 

Este enfoque punitivo refleja el control del Estado inca sobre la vida privada de sus 

ciudadanos y la importancia de mantener la pureza del linaje, la propiedad comunal y la 

jerarquía social. 

El adulterio era penalizado con la pena de muerte de acuerdo a la gravedad social, por 

tanto el Estado inca imponía las relaciones de pareja la monogamia, esta era de estricto 

cumplimiento exclusivamente para el pueblo, mas no para los integrantes de la nobleza, 

Curacas y señores principales, quienes practicaban abiertamente la poligamia, ostentando 

concubinas recibidas por merced del Inca como agradecimiento a su fidelidad, debido a que en 

el Estado inca, tener la mayor cantidad de mujeres significaba entre las elites locales y 

regionales un símbolo de mayor estatus.   

Vargas (1981)  refiere:  

que nadie podía dejar a su mujer ni tener relación con otra bajo pena de muerte, salvo los 

caciques principales a quienes les era consentido tener más mujeres por merced del Inca. La 

infracción se castigaba con privación de la vida. (p. 220)  

 

 

 



 

84 
 

Garcilaso de la vega (1959) tambien refiere: 
Puso pena de muerte a los adúlteros y a los homicidas y ladrones. Mandóles que no tuviesen 

más de una mujer y que se casasen dentro en su parentela porque no se confundiesen los linajes, 

y que se casasen de veinte años arriba, porque pudiesen gobernar sus casas y trabajar en sus 

haciendas. (p. 48)  

Herrera (1730) lo propio refiere: “el que adulteraba con mujer ajena, le daban por pena 

que fuese atormentado; y si la mujer era de persona principal lo mataban y asimismo a la mujer 

adultera” (p. 295).  

El Estado inca cuidaba la moral y la unidad familiar de sus habitantes, pero con ciertas 

libertades para los de la realeza, nobleza, sacerdotes y funcionarios para era como una gracia 

del soberano Inca por sus buenos actos en favor del Tahuantinsuyo, pero para el pueblo el 

adulterio e incesto con ascendentes y descendientes se castigaban con la pena de muerte. 

Acosta (1940) también refiere: 
Los adulterios e incestos con ascendientes y descendientes en línea recta también eran 

castigados con muerte del delincuente; pero es bien saber que no tenían por adulterio tener 

muchas mujeres o mancebas, ni ellas tenían pena de muerte si las hallaba con otro, sino 

solamente la que era verdadera mujer con quien contraía propiamente matrimonio, porque esta 

no era más de una, el adulterio cometido por la mujer  tenía pena de muerte si la hallaban con 

otro y el delincuente lo mismo; y aunque el marido perdonase, no dejaban de darle castigo, pero 

no de muerte. La misma pena se aplicaba al que tenía relaciones con madre, abuelas, hijas o 

nieta. Con otros parientes podía casar. También estaba prohibido casarse con hermanos. (p. 

487)  
 

4.7.2. Violación Sexual 

La violación sexual en el Tahuantinsuyo era considerada un delito gravísimo y era 

duramente castigado. El sistema legal inca, basado en una moralidad y un fuerte control social, 

tenía penas severas para quienes transgredían normas sexuales, especialmente cuando se 

trataba de mujeres vírgenes o escogidas para funciones religiosas, como las acllas o vírgenes 

del Sol. 

En el Tahuantinsuyo, la violación sexual no solo era una afrenta contra la persona, sino 

también contra el orden social, religioso y político. El delito se interpretaba como una ruptura 

de la armonía colectiva y, en muchos casos, una profanación espiritual. Violar a una Aclla 

podía acarrear la pena de muerte, ya que se trataba de mujeres dedicadas al culto del Sol y al 



 

85 
 

servicio del Inca. Esto reflejaba una visión profundamente comunitaria de la justicia, donde el 

cuerpo y la sexualidad estaban entrelazados con lo sagrado y lo estatal. 

El castigo ejemplar para este delito evidenciaba el rol disuasivo de la ley inca, orientada 

más a la prevención que a la rehabilitación. La severidad de la pena también respondía a la 

necesidad de mantener el orden en un vasto Estado multiétnico y jerárquico, donde la conducta 

sexual estaba regulada por normas sociales estrictas.  

La fijación de la pureza de la mujer en el Tahuantinsuyo era cuestión de Estado y la 

religión, a ello se debe la negación a la mujer de su propia elección de su libertad sexual a 

aquellas mujeres que todavía no habían sido entregadas a los hombres de las distintas jerarquías 

sociales, estaban prohibidas de tener relaciones sexuales con hombres que las pretendiesen. La 

pérdida de la virginidad era castigada severamente en la mujer, no tenía ningún valor o era casi 

irrelevante si esta había tenido relaciones sexuales seduciendo o dejándose seducir, pues 

igualmente era castigada con la pena de muerte.  

El delito de violación sexual en el Tahuantinsuyo para poder entender según los escritos 

de los cronistas que rescataron las costumbres en este aspecto, ellos aplicaron sus propios 

criterios morales y religiosos. Esta visión occidentalizada y conservadora ha podido generar 

errores de apreciación, tergiversada y exagerada, dándole un matiz pecaminoso o delictivo.  

La virginidad de la mujer era considerada de gran estima y en este Estado se exigía a 

las vírgenes del Sol, ellas eran destinadas al culto del dios Sol, no podían consentir ningún tipo 

de relaciones amorosas porque eran castigadas con la pena muerte. 

Cobo (1956) refiere: “al que forzaba a mujer soltera por la primera vez le daban castigo 

de piedra, y a la segunda de daban la pena de muerte” (p. 269).  

 

4.7.3. Seducción 

En el Tahuantinsuyo, el delito de seducción era también considerado una falta grave, 

especialmente cuando se trataba de jóvenes vírgenes o mujeres destinadas a funciones 

religiosas o estatales. A diferencia de la violación, que implicaba violencia o coacción, la 

seducción se entendía como el acto de convencer o engañar a una mujer para mantener 

relaciones sexuales, atentando así contra su pureza, su honra y el control estatal sobre la moral 

sexual. 

La seducción en el Tahuantinsuyo no era vista solo como una cuestión personal o 

afectiva, sino como una transgresión del orden colectivo. La mujer, especialmente si era virgen 

o pertenecía a un grupo especial como las Acllas, representaba un valor social y religioso, 



 

86 
 

seducirla a una mujer cualquiera fuere su condición social o edad implicaba no solo 

deshonrarla, sino también desafiar la autoridad del Estado y las normas morales impuestas por 

la élite gobernante. En muchos casos, tanto el seductor como la seducida podían ser castigados 

severamente, aunque la sanción era mayor para el hombre, sobre todo si la mujer no era 

cómplice consciente del acto. 

Este enfoque demuestra cómo el sistema jurídico inca estaba profundamente 

relacionado con el control de la sexualidad como mecanismo de organización social. La 

seducción no era una simple cuestión de relaciones privadas, sino un delito que afectaba la 

estructura moral del Estado y la pureza de los linajes. En este contexto, las leyes funcionaban 

como instrumentos de cohesión social, donde los comportamientos personales estaban 

estrechamente vigilados por la familia, el ayllu y el Estado. 

El delito de seducción se cometía cuando se generaban encuentros con las vírgenes del 

Sol, las mujeres del soberano o con menores varones o mujeres y se castigaba con la pena de 

asolación considerado como la más terrible de todos los castigos, se le privaba de la vida al 

autor del delito, a sus parientes e inclusive en algunos casos a todos los habitantes del pueblo 

del cual era originario, se destruían todas las propiedades, se arrancaban los árboles de tal 

manera que no quedara ningún signo de su existencia y así se anulaba la memoria del lugar de 

la víctima sujeto de sanción. 

 

4.7.4. Estupro  

El estupro, en el Tahuantinsuyo, se consideraba similar al delito de seducción de una 

joven mujer virgen sin el consentimiento de sus padres o del Estado, especialmente si esta 

pertenecía a grupos protegidos como las Acllas o a familias nobles. En estos casos, el acto era 

visto como una grave infracción al orden moral y social, ya que comprometía el honor familiar, 

la estructura jerárquica y la función reproductiva organizada por el Estado. 

El Estado inca controlaba con rigor la vida sexual y reproductiva de sus súbditos, 

regulando los matrimonios, las edades para las uniones y las funciones sexuales según la clase 

social. Cualquier transgresión al acto de tener relaciones sexuales con una joven sin estar 

casado con ella ni contar con aprobación era sancionada. Las penas podían ir desde castigos 

físicos hasta la muerte, dependiendo del estatus social de los implicados y la gravedad del 

delito. 

El tratamiento jurídico al delito de estupro en el Tahuantinsuyo se ajusta a la visión 

colectivista de la justicia, donde el cuerpo de la mujer joven no era considerado solo desde su 



 

87 
 

autonomía, sino como parte del patrimonio social y familiar. El estupro, en ese sentido, no era 

solo un atentado a la persona, sino una amenaza al equilibrio moral del Estado. 

El estupro también se consideraba como delito contra la libertad sexual, en la sociedad 

inca, cometía estupro la persona mayor en edad a su víctima una menor de edad que, en la 

mayoría de casos, esta acción va acompañada de un aprovechamiento, argucia y engaño por 

parte del adulto con el propósito de consumar el acto sexual u otro análogo del menor o la 

menor utilizando la inmadurez de éste, la comisión de este delito era castigado con azotes, 

cárcel, destierro, trabajo en minas. 

Valera (1953) señala lo siguiente: 
El estupro cometido sin rapto ni violencia cometido con doncella del pueblo era punido con 

azotes, cárcel, destierro, trabajo en minas, salvo que se quisiese casar que entonces se 

amortiguaba la pena y quien cometiere estupro con alguna doncella consintiendo ella, que sean 

azotados y trasquilados y puestos a la vergüenza, y él sea desterrado y conducido a las minas, 

y ella a guardar algún templo; y si quisieren casarse, sean solamente azotados y se casen luego; 

más si él es casado y tiene hijo, que sea condenado para que con sus hijos y mujer sirvan a la 

comunidad y ella a algún templo o a las acllas.(pp. 48-53). 

 

4.7.5. Incesto 

El incesto en el Tahuantinsuyo fue una figura legal compleja, porque su valoración 

dependía del contexto social y jerárquico. Mientras que para el pueblo el incesto era 

estrictamente prohibido y duramente castigado, en la élite gobernante, especialmente en la 

realeza, ciertas formas de incesto eran aceptadas e incluso institucionalizadas como parte del 

orden político y religioso. 

En la sociedad inca, el incesto era considerado un delito gravísimo para la mayoría de 

la población, ya que violaba los principios de pureza de linaje, armonía familiar y organización 

social comunitaria. Las relaciones sexuales entre parientes cercanos (hermanos) estaban 

prohibidas y eran severamente sancionadas, incluso con la pena de muerte, por considerarse 

una amenaza al equilibrio del ayllu. 

Sin embargo, en la familia real, especialmente entre los hijos del soberano Inca, se 

permitía y en ocasiones se promovía el matrimonio entre hermanos (entre el Auqui y su 

hermana de sangre, la coya). Esta excepción se basaba en la idea de mantener la pureza de la 

sangre real y reforzar la legitimidad del linaje gobernante, considerado descendiente directo 

del dios Sol. En este contexto, el incesto era reinterpretado como un acto sagrado, exclusivo de 

la élite, y no como una transgresión. 



 

88 
 

Esta dualidad demuestra cómo el delito del incesto en el Tahuantinsuyo no respondía 

solamente a normas morales universales, sino que estaba fuertemente condicionado por 

factores de clase, poder y religión. El Derecho Penal Inca, por tanto, no era homogéneo, lo que 

era crimen para el pueblo podía ser deber sagrado para la realeza. 

El incesto también se consideraba como delito contra la libertad sexual, en la sociedad 

inca, específicamente para el pueblo el incesto era castigado por razones de orden social, 

gobierno y religión, el incesto en las civilizaciones pre incas e incas era la copula entre dos 

parientes cercanos, especialmente entre padre e hija, hijo-madre, hermano-hermana. En la 

mayoría de las familias, ayllus también se daban relaciones sexuales incestuosas entre otros 

parientes. El incesto en el Tahuantinsuyo para la población en general (hatun runas y 

yanaconas) era considerado como pecado y castigado bajo fundamento político-religioso, por 

tanto, los soberanos lo consideran como delito.  

El incesto para la realeza Inca y la nobleza de sangre, privilegio y regional y los 

funcionarios como los curacas, Tucuyricuc, algunos Sinchis el incesto era permitido por 

razones de política y religión, quienes mantenían la ideología del poder político y religioso en 

función a su linaje. 

Lemlij & Millones (1991) refiere que: 
Pachacútec instaura la obligación del incesto real, como una manera de evitar las sangrientas 

escaramuzas por la sucesión, llevadas a cabo tras la muerte de los anteriores Incas. Expresión 

de las luchas de poder entre las Panacas, de linaje matrilineal, que pugnaban por llevar a sus 

propios hijos a ponerse la mascapaycha real. De esta manera intenta ser el padre fundador de 

un nuevo linaje de emperadores, que continuará con Tupac Inca Yupanqui, y luego Huayna 

Capac. (p. 281) 

Los cronistas españoles del incario refieren que como un ritual incestuoso se realizaban 

sacrificios humanos en el rito de la capacocha en relación a la dinámica del incesto en los reyes 

incas. 

Sigmund (1913) refiere:  

El incesto estaría en relación con la dimensión narcisística de un Inca-dios que rechaza al dios 

que limita el incesto. Este estado de unión incestuosa le daría una sensación de poder ilimitado. 

Los niños sacrificados serían hijos que se unen a los dioses en una fantasía de negación de la 

muerte. (p. 32) 

Viveiros de Castro (1934) afirma que:  

En el período fetichista de la humanidad, en que dominaban exclusivamente, o 

preponderantemente, los instintos de la nutrición y de la reproducción, el incesto era un acto 

natural y legítimo, como lo demuestran estos hechos: en Egipto los padres desfloraban a las 



 

89 
 

hijas; en Persia la madre se amancebaba con los hijos y los incas del Perú se casaban con sus 

hermanas. Solo cuando la evolución mental progresó mediante el culto de los sentimientos, el 

incesto se convirtió en un acto repulsivo, que producía en las conciencias indignación y horror. 

(p. 141) 

 

Valera (1953)  también refiere: 
Los incestos con los tíos y sobrinos, o con primas y primos en segundo grado, o afines en primer 

grado, si ellas fuesen vírgenes o casadas y consintientes, que sean ambos castigados con pena 

de muerte de horca o apedreados; si no fuesen vírgenes o casadas, que sean ambos azotados, 

trasquilados y conducidos ellos a las minas, y ellas a guardar y servir los templos. (pp. 53-54)  

 

Guamán Poma de Ayala (1993) lo propio refiere: 

Ninguno se casase con hermana, ni con su madre, ni con su prima hermana, ni tía, ni sobrina, 

ni parienta, ni con su comadre, so pena que serán castigados, y le sacaran los dos ojos, y le 

harán cuartos, y le pondrán en los cerros para memoria y castigo, porque solo el Inga ha de ser 

casado con su hermana por ley. (p. 142) 

 

4.7.6. Sodomía  

En la estructura jurídica y religiosa del Tahuantinsuyo, la sodomía entendida como 

relaciones sexuales entre personas del mismo sexo, especialmente entre varones era 

considerado un delito gravísimo, tanto por su carga moral como por su percepción como una 

amenaza al orden político, social, religioso y reproductivo. El Estado inca se sustentaba en un 

modelo social profundamente funcionalista y colectivista, donde el trabajo y la reproducción 

eran pilares fundamentales. Cualquier práctica que se percibiera como desviación de estos fines 

podía ser interpretada como un atentado contra el equilibrio del cosmos (Pacha) y el bienestar 

del Estado. 

Según crónicas de la colonia como lo redactado por Felipe Guamán Poma de Ayala y 

Cristóbal de Molina, los Incas aplicaban castigos extremadamente duros a quienes eran 

hallados culpables de sodomía, incluyendo la pena de muerte. Estos castigos se basaban no 

solo en razones morales, sino también en la necesidad de preservar la unidad, disciplina y 

estabilidad social del Estado inca. 

Es importante señalar que, aunque los cronistas españoles del siglo XVI relatan con 

insistencia la condena inca a la sodomía, sus testimonios están mediados por una óptica 

cristiana y colonizadora, que muchas veces proyectaba sus propios valores sobre los pueblos 



 

90 
 

andinos. En este sentido, algunos estudiosos actuales advierten que parte del énfasis en estos 

relatos pudo haber sido instrumentalizado para justificar la conquista, presentando al 

Tahuantinsuyo como una sociedad "moralmente degenerada" o necesitada de corrección 

cristiana. 

El tratamiento de la sodomía en el Tahuantinsuyo refleja un régimen legal que integraba 

normas religiosas, sociales y políticas con gran severidad. Si bien las fuentes coloniales insisten 

en la dureza de los castigos, es necesario acercarse a este tema con una mirada crítica y 

contextual, reconociendo tanto la cosmovisión andina original como los posibles sesgos de las 

crónicas coloniales. 

La sodomía considerada como delito contra el orden social  de las Familias y contra la 

moral pública consistía en las uniones extramatrimoniales, entre la gente común, tenía severa 

condena al igual que el adulterio era sancionado rigurosamente, porque los que practicaban 

mantenían contactos de contra natura entre varones, situación que atentaba contra las buenas 

costumbres de la sociedad, también era considerado como sodomía la relación coital de un 

varón con animales (zoofilia), situación que se cometía en los pueblos del Chinchaysuyo con 

mayor frecuencia y con alguna regularidad en los pueblos del Contisuyo, Antisuyo y el 

Collasuyo, los capturados eran condenados a la horca, y la pena capital. 

Zaffaroni (1998) refiere: 

Que la sodomía se castigaba con la pena de muerte al igual que los delitos de asesinatos, 

violaciones, adulterio, incesto, el coito con vírgenes del sol, el hurto de bienes imperiales, la 

deserción, la indisciplina militar, ciertos delitos fiscales, las defraudaciones de los 

recaudadores, la pereza habitual, el aborto, la traición, la brujería. (p. 331)  

 

Montesinos (1930) refiere que Inca Roca ordeno. 

Que el que fuese cogido en este pecado o inducido a él, aunque fuese levemente fuera quemado 

en la plaza públicamente; que así mismo quemados sus casas, los árboles de sus heredades y se 

arrancasen de raíz, para que no quedase memoria de cosa tan abominables y que de allí en 

adelante nadie fuese osado a cometer tal delito so pena de que por el pecado de uno seria asolado 

todo el pueblo, y que esto no hablaba con los que diesen el aviso. (p. 80) 

  

Garcilaso de la Vega (1959) relata sobre las conquistas de Cápac Yupanqui por los 

valles de la costa, mando que con gran diligencia hiziessen pesquisa de los sodomitas, y en 

publica plaza quemasen vivos los que hallasen, no solamente culpados sino indiciados por poco 

que fuessen, asimismo quemasen sus casas y las derribasen por tierra y quemasen los árboles 



 

91 
 

de sus heredades, arrancándolos de raíz, porque ninguna manera quedara memoria de cosa tan 

abominable y a pregonasen por ley inviolable que de allí en adelante se guardasen de caer en 

semejante delito so pena de que por el pecado de uno seria asolado todo su pueblo y quemados 

sus moradas en general, como entonces lo era en particular. (p. 154) 

Lo propio Garcilaso de la Vega refiere sobre las conquistas de Cápac Yupanqui 

(Pachacútec) a los Huaillas donde castigo severísimamente algunos someticos que en mucho 

secreto usaban el abominable vicio de la sodomía lo siguiente: 
… y tratándose en Chincha de las nuevas leyes y costumbres que habían de tener, supo que 

había algunos someticos, y no pocos, los  cuales mando prender y en un día los quemaron vivos 

todos juntos y mandaron derribar sus casas y talar sus heredades y sacar los árboles de raíz, 

porque no quedarse memoria de cosa que los somitas hubiesen plantado con sus manos, y las 

mujeres e hijos quemaran por pecado de sus padres, si no pareciera inhumanidad, porque fue 

un vicio este que los Incas abominaron fuera de todo encarecimiento. (p. 330) 

Valera (1953) también refiere: “quien cometiere el pecado de sodomía, que muera 

arrastrado y ahorcado, y luego sea quemado con todos sus vestidos” (p. 54). 

 

4.8. DELITOS CONTRA EL HONOR 

En el Tahuantinsuyo el delito contra el honor, estuvo contextualizado dentro del sistema 

jurídico, ético y social, por tanto, el honor no era concebido como una categoría individual 

basada en la reputación personal, como en las tradiciones europeas medievales, sino que estaba 

profundamente vinculado al cumplimiento del deber colectivo, la lealtad al Inca, y el respeto a 

las normas sociales establecidas por el Estado. En este contexto, el delito contra el honor se 

relacionaba con conductas que atentaban contra la dignidad, el respeto y la integridad moral de 

una persona dentro de su rol comunitario, especialmente si ello afectaba el orden o la jerarquía 

social, el Derecho Penal Inca considero como atentado al honor las falsas acusaciones o 

calumnias, especialmente contra autoridades locales o funcionarios del Estado, difamación o 

burla pública, que atentara contra la imagen moral de una persona ante la comunidad, 

desobediencia o desacato a la autoridad del Inca o de sus representantes, visto no solo como un 

acto de rebeldía, sino como una afrenta al orden sagrado del Tahuantinsuyo. 

El honor también tenía una dimensión familiar y del ayllu, una persona deshonrada 

implicaba deshonra para su ayllu (grupo familiar), lo que podía acarrear consecuencias 

colectivas. En este sentido, mantener una conducta recta y obediente no solo protegía el estatus 

individual, sino que preservaba la reputación y el equilibrio de todo el grupo. 



 

92 
 

En términos sancionadores, en el Tahuantinsuyo se aplicaba penas proporcionales, 

muchas veces ejemplarizantes, y en algunos casos con castigos públicos como parte de la 

corrección. Sin embargo, por medio estaba en la reparación del daño y la reintegración del 

infractor al ayllu mediante el trabajo, la confesión o el castigo restaurativo. 

Murúa (1946) refiere lo siguiente: “A los parleros y chismosos y que se desmandaban 

en hablar demasiado, en perjuicio de otro, y metían cizañas y revueltas, castigaban de la misma 

manera que a los ladrones, y eran odiados y aborrecidos de todos” (p. 211). 

 

4.8.1. Delitos de Holgazanería y contra las buenas Costumbres 

En el Tahuantinsuyo, el trabajo no solo era un deber, sino un principio sagrado que 

estructuraba toda la vida social, económica y espiritual del Estado inca. En este sentido, la 

holgazanería a decir la falta de voluntad para trabajar o cumplir con las obligaciones del ayllu 

era vista como un delito grave, pues atentaba directamente contra la supervivencia colectiva, 

la redistribución económica y el equilibrio del orden andino. El cronista Hernando de Santillán 

(1563) corrobora aclarando que la holgazanería era una acción negativa para los intereses 

económicos del ayllu y el Estado, por lo que: “el vicio más castigado entre los indios era el 

holgar” (p. 37). 

El trabajo no se concebía como una carga individual, sino como un acto de reciprocidad, 

solidaridad y pertenencia. Cada persona debía contribuir con su esfuerzo al bienestar del ayllu, 

y del Estado. El que se negaba a trabajar, era considerado no solo inútil, sino peligroso para el 

sistema. La sanción podía incluir castigos físicos, reeducación mediante el trabajo forzado, e 

incluso la expulsión simbólica del ayllu en casos de reincidencia. 

En cuanto a los delitos contra las buenas costumbres, estos se relacionaban con 

comportamientos que transgredían las normas morales y sociales impuestas por el Estado y la 

religión oficial. Entre ellas podemos mencionar algunas conductas que trasgreden las buenas 

costumbres como las conductas sexuales prohibidas como la infidelidad, incesto, promiscuidad 

pública, embriaguez excesiva fuera de rituales permitidos, irrespeto a los mayores o a las 

autoridades, vestir de manera inapropiada según el rango social, tales comportamientos eran 

percibidos como rupturas del equilibrio de la sociedad y por tanto requerían sanciones que 

restablecieran el orden.  

Ambos tipos de delitos eran entendidos no solo como transgresiones legales, sino como 

ofensas al ayllu y a los dioses, por lo cual el castigo tenía un componente moral, disciplinario 

y espiritual. 



 

93 
 

El Tahuantinsuyo sostenía un modelo profundamente comunitario donde la disciplina, 

el trabajo y la moral eran fundamentales. Tanto la holgazanería como la infracción de las 

buenas costumbres se castigaban con severidad no por un interés punitivo en sí, sino por la 

necesidad de proteger el orden colectivo. Estos delitos nos revelan la importancia del control 

social y ético en una civilización que priorizaba la armonía, la productividad y el respeto por 

las normas impuestas desde lo terrenal y lo divino. 

Una sociedad como los incas, cuya grandeza de su Estado y cuya felicidad de sus 

habitantes se sustentaba en el trabajo de su población, es lógico suponer que ninguna persona 

adulta se podía permitir vivir en el ocio, los Curacas y los funcionarios del Estado eran quienes 

vigilaban el cumplimiento del interés colectivo.  

Vargas (1979)  refiere:  
No solamente era la persona adulta, quien debía de estar ocupada en los trabajos de las tierras 

que el Inca y sus funcionarios les había asignado, para su sustento personal y familiar, además 

de oficio o arte al que tenía inclinación una persona, sino que también, las mujeres, los ancianos, 

niños y adolescentes, se les asignaban labores y tareas de acuerdo al género, su desarrollo y 

capacidad, el Incanato era en verdad como ninguna otra sociedad o estado, una sociedad de 

trabajadores. (p. 20) 

 

Cobo (1956) también refiere: 

El que mudaba el traje y divisa de la provincia de donde era natural, cometía muy grave delito 

con el Inca, contra su nación y contra su provincia cuyo traje tomaba; y así, era acusado de 

todos y castigado con rigor¨, el mismo cronista refiere ¨al que era mentiroso y perjuro le daban 

por pena tormentos, y si era muy vicioso y no se enmendaba con el castigo dicho, lo mataban 

públicamente. (pp. 271-272)  

 

5.  PENAS  

En el Tahuantinsuyo, las penas se concebían de manera rigurosa, ejemplar y con un 

fuerte sentido colectivo, ya que el objetivo principal era mantener el orden social y la armonía 

del ayllu y del Estado. 

Las leyes penales del Estado inca eran extremadamente rigurosas. Contribuyeron a 

darle estabilidad política y económica de calidad y basado en un precepto religioso, disposición 

jurisdiccional que emanan del Inca, a quien lo consideraban como un semidios, pues se 

considera hijo del Sol. 



 

94 
 

En consecuencia, el panorama político, económico, social y jurisdiccional, estimaba 

que prácticamente todos los delitos atentaban contra el Estado, revistiéndolos de un interés 

público y aplicando la sanción de oficio al infractor de acuerdo a la magnitud de la pena. 

Los castigos contemplados en el Derecho Penal Inca eran intimidatorios y 

ejemplarizadores, buscando corregir al delincuente y sus cómplices, como también prevenir al 

resto del ayllu. 

Las penas que se imponen son de diferentes clases y corresponden a un poderosísimo 

imperio que tiene una cultura señorial, un gobierno teocrático y un sistema de organización 

social -Baudin lo califica de socialista, en que la vida de los súbditos se encuentra 

minuciosamente reglamentada y, por ende, es considerado delito todo acto que contravenga las 

detalladas normas dispuestas por el Estado.  

Las penas consideradas en el Derecho Penal Inca fueron las penas principales y 

accesorias: 

 

5.1. PENAS PRINCIPALES 

Las penas principales en la administración de justicia en el Tahuantinsuyo, eran severas 

y ejemplares, era un sistema normativo profundamente enraizado en una concepción holística 

del poder, la moral y religioso. Este enfoque legal, aunque ajeno a los parámetros del Derecho 

Occidental Moderno permite comprender como el Estado inca logro consolidar y mantener una 

de las civilizaciones más complejas de América prehispánica. 

Desde una perspectiva política – jurídica, el sistema penal inca respondía a una 

estructura teocrática. El Inca considerado hijo del dios Sol, era la máxima autoridad político, 

jurídico, militar y espiritual. En este contexto, el derecho no podía entenderse como una 

institución autónoma ni secularizada. Las penas principales consideradas como las de 

azotamiento, mutilación, tormento, destierro hasta la pena de muerte no eran solo castigos 

jurídicos, sino actos de restauración del orden divino. Así, toda trasgresión era percibida no 

solo como delito contra el Estado, sino como una afrenta al orden sagrado. 

Las penas principales, no eran solo castigos jurídicos sino actos de restauración de 

orden divino. Así toda trasgresión era percibida no solo como delito contra el Estado, sino 

como una desobediencia orden sagrado. Las penas principales en el Tahuantinsuyo permiten 

comprender que el Derecho Penal Inca fue mucho más que un conjunto de normas, fue un 

sistema integral que articuló política, religión, moral y sociedad. Lejos de ser una simple 

manifestación de autoritarismo, la severidad de las penas respondió a una lógica de 

preservación del orden colectivo en un Estado sin escritura legal codificado, pero con una 



 

95 
 

organización profundamente estructurada. Este enfoque nos invita a repensar nuestras 

categorías jurídicas occidentales y reconocer la racionalidad de otros sistemas normativos en 

sus propios contextos históricos y culturales.   

La aplicación de las penas estaba destinada a la defensa de los intereses públicos la 

misma que era el fin supremo de la sociedad inca, era su arma fundamental para mantener un 

estado de obediencia, la ejecución de las penas se refería a la intimidación ejemplar, la cual se 

entendía como un escarmiento directo hacia la persona e indirecto hacia la sociedad, ya que la 

ejecución de la pena se realizaba públicamente. En estas penas se consideraban lo siguiente: 

 

5.1.1. Pena de Reprensión o Amonestación en Público 

En el Tahuantinsuyo esta pena lo ejecutaba el Curaca por el cargo político y 

jurisdiccional que desempeñaba, esta pena era aplicada por las faltas o delitos leves al infractor 

primario, como lo eran los holgazanes, los ebrios de costumbre o aquel que hubiere intentado 

forzar a una doncella, o al hombre desaseado. El castigo era público de tal manera que el 

culpable era objeto de escarnio o de vergüenza pública y a la vez se inculcaba a la población a 

no cometer dichas faltas y delitos por tanto estas penas tenían la finalidad de prevenir la 

comisión de faltas y delitos por la población.  

Estas penas se castigaban como en otras culturas, el castigo moral fue tan temido como 

el castigo físico, pues ser deshonrado públicamente convertía la existencia del individuo en un 

sin sentido. Este sentimiento no fue una exclusividad de los integrantes de la nobleza o de 

representantes de las altas jerarquías eclesiásticas o militares del Tahuantinsuyo, sino que se 

dejó sentir en todas las clases sociales del Estado inca. 

Esta sanción tenía una resonancia punitiva mayor cuando se ejecutaba en público, 

Garcilaso de la Vega (1959) refiere: “Era de mucha infamia y deshonra castigar en público o 

alguien por ocioso” (p. 235). 

Vargas (1981) menciona lo siguiente, la reprensión entre otros casos, se imponía: 

-Al indio perezoso, al que también solía aplicársele la pena de azotes. 

-Al que hurtaba por necesidad, por primera vez. 

-Al Curaca que mataba a un indio por castigo sin licencia del Inca. También podía perder el 

señorío. En caso de reincidencia se aplicaba la pena de muerte. 

-Al que cazaba sin licencia. (p. 47) 

 



 

96 
 

5.1.2. Pena de Trasquilamiento en Público 

En el Tahuantinsuyo la aplicación de esta pena consistía en que el poblador común y 

corriente, al igual que la gente de la nobleza y la realeza utilizaban cabellos largos, cuando a 

los infractores primarios o consecuentes se les trasquilaba los cabellos en público, era un 

semejante castigo de humillación y en el fondo significaba una mutilación de una parte del 

cuerpo humano, pero más que todo  al ser castigado con esta pena, era exponer por buen tiempo 

al infractor a la vergüenza pública, a quien se le había cortado o rapado los cabellos. 

La pena de trasquilamiento en público consistía en cortar el cabello del infractor delante 

del ayllu como forma de castigo público, simbólico y humillante. Era una sanción de tipo moral 

y correctiva, aplicada generalmente a delitos menores o faltas de disciplina, como la 

desobediencia, la pereza, la negligencia en el trabajo o el incumplimiento de deberes 

comunales. 

La pena de trasquilamiento en público era una forma de sanción social altamente 

efectiva dentro del sistema penal inca. Su impacto no dependía del dolor físico, sino del daño 

a la honra y al reconocimiento comunitario del individuo que cometió la falta o el delito.  

 

5.1.3. Penas Mutiladoras 

Las penas mutiladoras en el Tahuantinsuyo constituían una expresión extrema del 

Derecho Penal Inca con carácter autoritario y ejemplarizador que caracterizaba al sistema 

jurídico inca. Estas sanciones implicaban la amputación de partes del cuerpo (como las manos, 

los pies, la lengua, o las orejas) como castigo por ciertos delitos graves o reincidencia en faltas 

menores. 

Desde una perspectiva jurídica, las penas mutiladoras reflejan un sistema penal que 

buscaba reprimir y disuadir mediante el castigo físico irreversible, orientado más al control 

social que a la reintegración del infractor. Esta pena buscaba la retribución y ejemplaridad, 

estigmatización, disuasión colectiva, se castigaba por delitos como, el robo menor o reincidente 

(cortaban las manos), mentiras graves o desinformación (la lengua podía ser cercenada) 

conductas desleales hacia el ayllu o el Inca (Las orejas u otras partes del cuerpo podían ser 

amputadas como señal de traición o deshonra), las penas mutiladoras en el Tahuantinsuyo eran 

herramientas jurídicas drásticas, que servían tanto para castigar como para controlar y 

disciplinar, dentro de un modelo legal profundamente jerárquico, moralista y basado en la 

supremacía del colectivo sobre el individuo. 



 

97 
 

La crueldad en la aplicación de algunas penas de acuerdo a los delitos cometidos se 

hacía presente en el Estado inca en algunos casos, como una acción preventiva a la comisión 

de faltas y delitos. 

Entre las penas mutiladoras ejecutadas en el Estado inca, según el cronista Murua son 

los siguientes: 

a. Corte de los artejos postrimeros de los dedos: Se aplicaba a las personas reincidentes 

como los haraganes y falsos testigos, sobre ello Murúa (1946) refiere: 
Y los que eran haraganes o falso testigos, mandaba este gran Huayna Cápac en pena que les 

cortasen los artejos postrimeros de todos los dedos y al que a otro cortaba algún miembro no 

solamente les daban la pena del Talión que era tanto, por tanto, mas también le cortaban la 

mano o el ojo algún oficial, luego moría por ello, de la persona deste gran Inca. (pp. 103-104) 

b. Corte de la mano derecha: Esta pena se aplicaba al maestro que se excedía en el castigo. 

Al respecto Murúa (1946) consigna lo siguiente: 
Pero el maestro no los castigaba a su albedrio y como quería, más tenían limitada la jurisdicción 

en caso de castigarlos; podianlos azotar una vez cada día, y no en las nalgas; más que en las 

plantas de los pies; y si el maestro daba más de diez azotes y lo azotaran más que una vez al 

día, el Inga castigaba cruelmente al maestro, y por los menos le mandaba cortar la mano 

derecha. (p. 170)  

c. Quebrantamientos de las piernas: En el sistema jurídico penal del Tahuantinsuyo, el 

quebrantamiento de piernas fue una de las penas corporales más severas aplicadas a ciertos 

delitos graves como el robo reiterado, la traición al inca o el abandono de funciones por parte 

de funcionarios estatales. Esta sanción tenía un fuerte componente ejemplificador y disuasivo, 

alineado con el carácter colectivista, autoritario y punitivo del estado inca.  

La pena de quebrantamiento de piernas, aunque hoy es vista como una forma de tortura 

cruel e inhumana, debe entenderse en su contexto histórico, era parte de un sistema que 

priorizaba el orden, la obediencia y la productividad colectiva. No respondía a un sentido de 

justicia individual ni proporcionalidad, sino a la necesidad de preservar la estructura del Estado. 

Este tipo de sanción demuestra que el Derecho Penal Inca era ejemplificador, disuasivo y 

autoritario. 

Esta pena se aplicaba también a los chasquis que no cumplían con sus deberes a manera 

de escarmiento y ejemplo, Murúa (1946) menciona lo siguiente: “Al chasqui que no corría bien 

la posta y era haragán le daban con una porra en la cabeza cincuenta golpes y le quebraban las 

piernas” (p. 222). 

 



 

98 
 

5.1.4. Pena de Tormentos 

En el Tahuantinsuyo la pena de tormentos consistía en la aplicación de castigos físicos 

severos (golpes, azotes, exposición al frío o hambre y otros) como formas de corrección o 

sanción ante determinadas faltas o delitos, consistía en castigos físicos y moral que se les 

generaba a las personas que cometían faltas y delitos en contra del ayllu y el Estado, esta pena 

consistía en generar en los castigados: dolor, padecimiento, sufrimiento, y fue utilizado con 

mucha frecuencia, en formas diversas. No era una pena generalizada como la muerte o la 

mutilación, pero sí se usaba en contextos específicos, principalmente con fines disciplinarios o 

interrogatorios. 

La pena de tormentos en el sistema penal inca era una forma de castigo físico moderado 

pero doloroso, aplicada para mantener la disciplina y corregir alteraciones menores dentro del 

ayllu, siempre en función del orden colectivo y bajo el principio de control social. 

Murúa (1946) refiere:  

Demas de esto, al que llevaba alguna mujer, antes que el Ynga o quien tenía su comisión para 

ello, se la diese, al que de su motivo la tomaba, les atormentaban a él y a ella, atándoles 

reciamente las manos atrás, que ellos llamaban Chasma, (chacma debía decir) y era con tanta 

fuerza, que algunos morían en el tormento con el dolor tan excesivo. (p. 220) 

También se le sometía a la pena de tormento al mitimae que por primera vez 

abandonaba el lugar donde había sido colocado, si lo hacía por segunda vez, le quitaban la vida. 

 

5.1.5. Pena de Azotes 

En el Tahuantinsuyo la pena de azotes consistía en un castigo físico que se aplicaba 

generalmente a delitos menores o faltas leves, como el robo de poca importancia, la pereza o 

la desobediencia. Este castigo implicaba golpear al infractor con varas o látigos de forma 

pública, con el objetivo de corregir su comportamiento y dar un escarmiento al resto del ayllu. 

Este tipo de pena se sancionaba en el sistema de justicia inca, de manera rigurosa, pero 

también buscaba mantener el orden y la disciplina, especialmente dentro del ayllu. A diferencia 

de otras sanciones más severas como la pena de muerte o el destierro, los azotes permitían al 

infractor reincorporarse a la sociedad una vez cumplido su castigo. 

Esta pena se imponía a aquellas personas sea varón o mujer, a manera de escarmiento 

públicamente por las faltas o delitos que habían cometido en contra del patrimonio de las 

personas, ayllu o el Estado.  

 



 

99 
 

Murúa (1946) refiere:  
Había grandísimo rigor con los ladrones: por la primera vez lo azotaban cruelmente y en la 

plaza públicamente; por la segunda lo atormentaban y a la tercera morían, a los que robaban 

por primera vez los azotaban cruelmente y en la plaza públicamente, salvo que fuera por 

necesidad; a los oficiales y ovejeros, que no guardaban bien el ganado o no usaban bien sus 

oficios, les quitaban las camisetas y les daban mucha cantidad de azotes con una guaraca o 

azote públicamente. Asi mismo al indio casado que se juntaba con mujer ajena, o soltera, lo 

azotaban cruelmente y al varón le quitaban toda cuanta tenía y lo daban a la mujer soltera, para 

ella y para su casamiento. (pp. 211-220) 

 

Garcilaso de la Vega (1959) también refiere: 
Al que se descuidaba de regar su tierra en el espacio de tiempo que le tocava, los castigaban 

afrentosamente; dávanle en público tres o cuatro golpes en las espaldas con una piedra, o le 

azotaban los brazos y piernas con varas de mimbre por holgazán y floxo, que entre ellos fue 

muy vituperado; a los cuales llamaban mizquitullu que quiere decir huesos dulces. (p. 232) 

 

5.1.6. Pena de Destierro 

La pena de destierro en el Tahuantinsuyo era una de las sanciones más severas después 

de la pena de muerte, y se aplicaba a quienes cometían delitos y faltas graves en contra del 

ayllu o Estado, pero que no merecían la ejecución, pero sí una exclusión total del ayllu. Este 

castigo implicaba expulsar al infractor de su tierra natal, alejándolo de su familia, de su linaje 

y de los recursos comunales, lo que en el contexto del mundo andino equivalía prácticamente 

a una muerte social. 

Esta pena se imponía por varias razones políticas, religiosas, económicas y sociales 

orden que emanaba del soberano Inca, quien disponía para que se castigara a los lideres o 

pueblos que se insubordinaban conspirando en contra del gobierno, también se aplicaba a las 

personas renuentes, habituales o reincidentes en el delito, esta pena se aplicaba con relativa 

frecuencia, estas personas eran desarraigadas del ayllu donde vivián y eran llevadas a lugares 

o tierras lejanas y diametralmente opuestas a su lugar de origen, los cronistas y los estudiosos 

especializados en materia jurisdiccional refieren que estas personas castigadas con la pena de 

destierro eran los mitimaes de castigo, probablemente eran sujetos a la aplicación de esta pena 

los yanaconas quienes mostraban acciones renuentes a someterse a la dominación inca, era una 

pena intermedia entre el castigo corporal y la pena de muerte. 

 



 

100 
 

5.1.7.  Pena de Muerte 

En el Tahuantinsuyo la pena de muerte era una pena principal y que con mucha 

frecuencia fue aplicada en el Estado inca por la comisión de diversos delitos considerados como 

delitos graves contra el Estado, la religión y aquellos delitos que lesionaban bienes jurídicos 

públicos y privados, como son casos de asesinato, aborto, incesto, violación, adulterio, 

sodomía, deshonestidad con las mujeres, rebelión, homicidio, cobardía, robo efectuando por 

los soldados, deserción, alta traición, hurto de bienes del Inca, destrucción de puentes, 

resistencia al lugar designado para su permanencia y cambiar por otro territorio no asignado, 

actos de holgazanería; así como quitar hitos mojones, quebrantar la pena del destierro, huir de 

un pueblo a otro, hurtar en un templo, matar a un niño, mentir y perjurar de manera reincidente, 

deserción, indisciplina militar y otros considerados como delitos graves, las diversas formas o 

modalidad de ejecución, son los siguientes: 

a. La pena de muerte con desbarrancamiento. Esta pena llamada también muerte por 

tormento, se aplicaba a las personas que delinquían en contra del Ayllu o el Estado, por 

orden del Inca eran arrojados a un despeñadero, barranco o quebrada profunda en diferentes 

ciudades como se hacía en el Qosqo (Cusco), en tiempos del Tahuantinsuyo los lugares 

donde se ejecutaban esta pena como Araway y Wimpillay. Las personas a quienes se les 

desbarrancada eran desnudadas y maniatadas las manos, que, si en algunos casos el 

sentenciado no moría, el sujeto era perdonado o los culpables eran perdonados, caso 

contrario cuando la persona moría, sus restos no eran quemados sino devorados por las fieras 

del campo que existían en los lugares de ejecución, consideraban que el delincuente de tal 

condición no era digno de enterrarlo. 

b. La pena de muerte por ahorcamiento. Esta pena se ejecutaba en contra del sentenciado a 

morir por ahorcamiento, no siempre era como entendemos hoy cuando se le amarraba con 

una cuerda por el cuello, las crónicas escritas en los siglos XVI-XVII refieren que el 

sentenciado era amarrado de los cabellos con una soguilla y colgado de una estaca o una 

peña y suspendida hasta que muera en los lugares conocidos como Araway lugar donde se 

ejecutaban a los sentenciados a ser ahorcados, de modo, similar también se ahorcaba 

amarrando al culpable de los pies para luego suspenderlo con la cabeza hacia abajo hasta 

que muera, indudablemente era una forma de castigo a muerte cruel o tormentosa, como era 

la naturaleza del delito que había cometido; también en este caso los restos del condenado 

no eran quemados o enterrados sino se dejaba en el lugar que se había ejecutado a expensas 

y la voracidad de las fieras y alimañas carnívoras del lugar.  



 

101 
 

c. La pena de muerte por decapitación. Esta pena capital se aplicaba a la gente de la nobleza 

inca, que había incurrido en algún delito grave, haciendo la comparación con las demás 

culturas universales donde también se ejecutaba dicha pena, haciendo parecer dicha muerte 

que era una muerte digna. 

d. La pena de muerte por apedreamiento. Esta pena no se ejecutaba en cualquier lugar, sino 

en lugares especiales, generalmente se cumplía en los extramuros de un poblado, como es 

el caso en el Cusco en tiempo de los Incas se llevaba a cabo como refiere Garcilaso por 

Pumacchupan lugar donde se unían los ríos Tullumayo y Chacan (Huatanay) contra las 

adulteras, pero también refieren los cronistas por lo general se llevaba en el Cusco, siempre 

en aquella época en el sector denominado Wimpillay. 

e. La pena de muerte por flechamiento. Pena también conocida muerte por asaeteamiento, 

que generalmente se aplicaba en los casos de traición, asesinato a los jefes, el forzamiento 

a las vírgenes del sol, sacerdotes o contra quienes atentaban a personas importantes, es cierto 

era una forma de muerte indigna, aplicado con fines de previsión general de la pena, esto es 

para escarmiento de los demás.  

f. La pena de muerte por arrastramiento. Pena capital, que se imponía en los casos de 

delitos graves, generalmente rebelión o sedición en contra del Estado, el Inca o contra la 

religión, su finalidad indudablemente era cumplir con la previsión general de la pena. 

g. La pena de muerte en la hoguera o enterrado vivo. Pena considerada la más indigna a 

aplicar la pena de muerte, para castigar en el caso de aquellos delitos sumamente gravísimos, 

como cuando las vírgenes del sol quebrantaban su deber de virginidad, o contra quien osase 

atentar contra la vida del Inca o atentar contra la religión del Estado. 

 

5.2. PENAS ACCESORIAS 

Las penas accesorias en el Tahuantinsuyo eran castigos complementarios que 

acompañaban a una sanción principal, y su función era reforzar el impacto del castigo o reparar 

el daño causado a la persona, ayllu o Estado. Estas penas no eran autónomas, sino que se 

aplicaban como consecuencia de delitos mayores o persistentes. 

Se aplicaba para reparar el orden social y económico alterado por el delito sea este 

cometido en la familia, ayllu, suyo o Estado, estas penas incluían formas de humillación 

pública, para que la comunidad reconociera al infractor. Esto generaba una pérdida de prestigio 

y la honra muy valorada en la sociedad inca.  



 

102 
 

Las penas accesorias eran herramientas eficaces para mantener el orden colectivo, 

combinando castigo, reparación y control moral. Su valor radicaba en reforzar la cohesión 

social y evitar la reincidencia, sin destruir completamente la vida del infractor. 

 

5.2.1. Penas de Asolamiento 

Esta pena se aplicaba además de la pena principal, en el caso de delitos sumamente 

graves, considerado como afrentoso al sistema o régimen imperante, el propósito 

indudablemente era borrar todo rastro o vestigio de vida o de existencia del culpable, al igual 

que sus familiares ascendientes y descendientes. 

El asolamiento fue la pena más temida por la población en tiempos del Tahuantinsuyo, 

porque el Derecho inca (consuetudinario), mencionada en numerosas crónicas como se 

aplicaba los castigos a quienes atentaban contra el poder del Estado, contra la vida y seguridad 

del Inca y de su panaca real. Esta penalidad consistía en la ejecución del delincuente y su 

familia, además de condenar a la pena capital a sus parientes y, en casos muy graves, a todos 

los integrantes de su ayllu. Por actos de sedición, las autoridades judiciales destruían las casas 

y arrancaban los árboles echando sal a la tierra con el fin de borrar todo signo de vida en dicho 

espacio. 

Garcilaso de la Vega (1959) refiere: “con el asolamiento se castigó, además de las 

rebeliones y atentados contra el soberano o sus parientes, la violación de las Vírgenes del sol y 

los actos de seducción a las mujeres del monarca” (p. 112). 

 

5.2.2. Pena de Pérdida del Cargo 

Esta pena accesoria se aplicaba a la gente de la nobleza, o a los funcionarios que habían 

incurrido en los delitos contra los deberes de función, como abuso de autoridad, esta 

interdicción o inhabilitación podía ser perpetua o temporal. 

Garcilaso de la Vega (1959) meciona que esta pena aplicaba: “Al Curaca que se rebelaba (que 

era lo que más rigurosamente castigaban los Incas) o cometía delito que mereciese pena de 

muerte” (p. 90). 

Valera (1953) refiere que la falta de disciplina entre los magistrados era intolerable: “Al 

magistrado que se embriagaba por tercera vez sean privados de sus oficios” (p. 51). 

 

 

 



 

103 
 

Herrera (1730) refiere lo siguiente: 
Si algún governador del Inga, por cohecho, o por otra afición, no guardaba justicia, o disimulaba 

algo, el mismo Inga le castigaba, i era privado del cargo de nunca más ser governador, ni juez; 

se era en cosa grave, le mandaba matar. (p. 297) 

 

5.2.3. Pena de Reparación de Daño 

Esta pena accesoria se consideraba cuando el infractor había causado daños al 

patrimonio de una persona, familia, ayllu o Estado, cometiendo faltas y delitos como incendio, 

aniego, o perjuicios por descuido o por acción de sus menores hijos o animales, estaba 

indudablemente obligado a resarcir el daño o perjuicio irrogado a quien se consideraba 

agraviado. 

Herrera (1730) refiere: “el que por su causa se quemaba alguna casa, tenía pena de 

restituir el daño con sus bienes” (p. 296). 

 

 

6. INFLUENCIA INDIRECTA DEL DERECHO INCA AL DERECHO INDIANO Y 

DERECHO REPUBLICANO 

 

De todo lo antes dicho, la administración de Justicia inca desde su fundación en el siglo 

XII hasta la cuarta década del siglo XVI, se mostró ascendentemente en su organización a 

través de los periodos de su desarrollo histórico, como son el curacal, la confederación regional 

y el periodo imperial o de florecimiento, donde los soberanos estructuraron formas de 

administración de justicia en función a la realidad social, política, económica y religiosa del 

momento, respetando e incorporando normas y reglas de conducta, convivencia y de castigo a 

ser empleadas en los ayllus incorporados a la administración de los incas en sus diferentes 

periodos. El Derecho Penal Inca era un sistema normativo práctico, severo vinculado a la 

organización social, política y económica durante sus diferentes periodos de formación hasta 

el Tahuantinsuyo. La administración de justicia se basaba en la costumbre, el derecho 

consuetudinario oral, donde las faltas y los delitos eran juzgados y sentenciados en tiempos 

céleres, donde las normas eran claras y estuvieron vinculados con las formas de convivencia 

racional, y el trabajo como fuente de bienestar y justicia.  

El Derecho Penal Inca se caracterizó por ser autoritario, riguroso, rápido y 

ejemplarizante. Y se juzgaban las penas y faltas en función a penas principales como la 



 

104 
 

reprensión o amonestación en público, trasquilamiento en público, la mutilación, los tormentos, 

los azotes, el destierro, la pena de muerte en sus diversas modalidades ambas bastante severas, 

y accesorias (sanciones complementarias) como las penas de: asolamiento, perdida del cargo, 

reparación de daño, delitos considerados graves contra el Estado, el soberano Inca, la religión, 

el ayllu, la familia. La aplicación de las penas y castigos tenían como objetivo fundamental 

generar orden, respeto y obediencia en la sociedad urbana como rural en toda la jurisdicción 

territorial ocupada por el Estado inca desde sus orígenes hasta sus últimos días, a lo largo de 

sus diferentes periodos sobre todo durante los gobiernos de Pachacútec, en especial Tupac Inca 

Yupanqui y Huayna Cápac, periodos de gobiernos donde se produjeron reformas 

administrativas, políticas y jurídicas en que el Tahuantinsuyo logro su máxima extensión 

territorial.  

La aplicación de penas y sus respectivas sanciones durante el periodo del 

Tahuantinsuyo se puede considerar como la influencia indirecta basado en la costumbre de los 

aborígenes para la aplicación del Derecho Indiano que se adaptó a la realidad social, cultural y 

geográfica de América y el Perú, mezclando normas jurídicas españolas con costumbres 

indígenas situación que lo convierte al Derecho Indiano con características de pluriculturalidad 

y flexibilidad, interpretación que se hace sin tener en cuenta la parte doctrinaria e ideológica, 

toda vez que muchas faltas y delitos considerados en el Derecho Penal Inca fueron absorbidas 

y sancionadas por el Derecho Indiano de carácter absoluta cristiano, romano en su doctrina, el 

derecho canónico regulado por el rey de España y el Papa influencio en el Derecho Indiano, en 

el tratamiento de los delitos de rebelión, violación, sodomía, adulterio y otros, los cuales en el 

Derecho Penal Inca fueron considerados como delitos principales juzgados y sentenciados de 

manera célere, sin derecho a defensa ósea eran procesos sumarios, todo era acusación, de igual 

manera cuando se aplicaba el Derecho Indiano los procesos eran sumarísimos, uno de los 

ejemplos más notorios de su aplicación irregular y extremadamente abreviada concreto fue el 

juicio a José Gabriel Tupac Amaru, donde la autoridades occidentales como Mata Linares y el 

virrey Agustín de Jauregui no le dieron oportunidad alguna de defenderse al igual que a sus 

parientes de José Gabriel Tupac Amaru. 

 Lo propio el Derecho Republicano incorporo muchos delitos contemplados en el 

Derecho Penal Inca para acusar y sentenciar a los culpables de los varios hechos delictuosos, 

con la diferencia de que estos procesos se ajustaban a las doctrinas y casuísticas jurídicas 

romanas, francesas y germánicas, así como respetar los acuerdos internacionales de los 

derechos humanos, labor que no se observó en la administración de justicia para la población 

aborigen, que en cierta manera era ya conocida en su procedimiento y sanción bajo medidas 



 

105 
 

coercitivas que guardaban relación con las faltas o delitos cometidos durante su convivencia 

social, política, económica y religiosa en el Tahuantinsuyo, por tanto desde 1532 los 

peninsulares sometieron a los aborígenes a procesos judiciales aplicando las normas y leyes 

que regían en occidente, acción judicial que se perfecciono con las nuevas ordenanzas de 1542 

en materia jurisdiccional con la Real Audiencia hasta 1824, tiempo en que la administración 

de justicia se ejecutaba con la participación de funcionarios occidentales y aborígenes 

(caciques) esta normativa legal denominándose Derecho Indiano que a su vez en la tercera 

década del siglo XIX el Estado Peruano adquiere una estructura jurídica republicana teniendo 

como base al Derecho Indiano y de manera indirecta al Derecho Penal Inca (consuetudinario), 

concordado con otras normas jurídicas en lo civil y penal de otras latitudes del mundo. 

Por tanto, el Derecho Indiano se basó principalmente en las leyes occidentales 

castellanas, pero incorporó y adaptó a su jurisdicción varias faltas y delitos considerados en el 

Estado inca y sancionados como penas principales y accesorias establecidas en el Derecho 

Penal Inca, especialmente en lo relacionado con el trabajo, la organización social comunitaria 

y la administración de justicia local. Aclaramos que la influencia del Derecho Penal Inca en el 

Derecho Indiano fue de manera indirecta, complejo y contradictorio. No se trató de una simple 

absorción, sino de una interacción matizada por la coexistencia, de ciertas prácticas indígenas 

que fueron toleradas; y algunas fueron adaptadas selectivamente por principios análogos, 

donde también instituciones incas útiles fueron cooptadas (incorporadas); y fundamentalmente 

optaron por una imposición de los principios legales españoles. Esta dinámica estuvo moldeada 

por principios imperativos de carácter político y pragmático de la Corona Española, que 

buscaba mantener el control, extraer recursos y evangelizar a la población indígena, a menudo 

bajo un discurso de protección y tutela. El encuentro entre estos dos sistemas judiciales no fue 

una fusión equitativa, sino una integración gestionada donde el sistema español dominante, 

permitió o adaptó selectivamente elementos preexistentes incas. El objetivo subyacente (oculto 

o no expresado directamente) de esta interacción era establecer y mantener el control colonial, 

más que propiciar una genuina fusión de filosofías jurídicas en términos de igualdad. Esta 

comprensión es crucial para trascender una visión simplista del sincretismo legal, revelando 

que la influencia fue condicional e instrumental, sirviendo principalmente a los objetivos 

coloniales en mantener el orden, la evangelización y la extracción de recursos, en lugar de 

fomentar la autonomía legal indígena. Esta mezcla de tradiciones jurisdiccionales europeas e 

incas dio lugar a un sistema jurídico único que rigió desde 1542 hasta 1824 en el virreinato del 

Perú o Perú colonial y a inicios de nuestra vida republicana nuestro ordenamiento jurídico tomo 

como base al Derecho Indiano y está al Derecho Penal Inca con una influencia indirecta en el 



 

106 
 

Perú, en la que aplico las leyes teniendo en cuenta la realidad social, cultural y costumbres, 

consideradas base para la administración de justicia durante la República.   

 

Es de advertir la influencia del Derecho Indiano en el Derecho Republicano Peruano es 

fundamental, ya que sirvió como el principal antecedente y base legal sobre la que se construyó 

el nuevo ordenamiento jurídico tras la Independencia. Aunque la República adoptó un modelo 

basado en principios liberales y la codificación mantuvo e incorporó numerosos elementos del 

Derecho Indiano y del Derecho Castellano supletorio en diversos ámbitos. 

Así también se debe de tener en cuenta que el Derecho Indiano desde sus inicios en su 

aplicación en los diferentes casos y procesos judiciales en las que tubo competencia fue de: 

Carácter Casuístico: El Derecho Indiano se caracterizó por ser muy casuístico (casos) porque 

estaba orientado a resolver casos concretos y particulares, ello debido a la diversidad de delitos 

y faltas cometidas en los pueblos de América y el Perú. Esto generó una inmensa proliferación 

de normas, muchas veces contradictorias. Aunque la República buscó la claridad de la 

codificación de faltas y delitos, la tendencia a la legislación específica y particular, en el Perú 

puede verse, en parte, como una continuidad de esta tradición legal. 

Principio del Favor al indio: El Derecho Indiano tenía un componente proteccionista hacia 

los indígenas, considerándolos débiles y sujetos a una tutela especial. Tras la Independencia, 

si bien se abolió la figura legal de la República de Indios, la necesidad de la legislación tutelar 

y proteccionista para los pueblos indígenas persistió en las leyes proteccionistas en favor de los 

aborígenes, las mismas que se manifestaban en las diferentes constituciones de la república y 

las legislaciones posteriores. 

La transición del Derecho Indiano al Derecho Republicano Peruano, representó una 

mezcla de la ruptura liberal y la continuidad moralizante y autoritaria en materia de delitos y 

faltas. 

La Independencia del Perú significó una ruptura política, pero no una ruptura total en 

el ámbito jurídico. El Derecho Indiano y el Derecho Castellano se convirtieron en la base 

normativa ante el vacío legal del naciente sistema legal peruano.  

 

 

 

 

 

 



 

107 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO III 

1. SISTEMA CARCELARIO EN EL PERIODO DEL GOBIERNO DE TÚPAC   INCA 

YUPANQUI 

1.1.  SISTEMA CARCELARIO 

El sistema carcelario inca funciono bajo la modalidad de detenciones temporales, por 

lo mismo las llamadas cárceles fueron centros de detención temporal mientras dure el tiempo 

de indagación, investigación, decisión y castigo, que en la gran mayoría de las veces los 

procesos eran céleres y las penas aplicadas eran rápidas, eficaces y ejemplarizadoras.  

En el Estado inca no existía un sistema carcelario propiamente dicho, como el que hoy 

se conoce como centros de privación de la libertad por prolongados tiempos, en lugar de 

cárceles los incas administraban justicia a partir de centros de detención temporal donde las 

sanciones y penas impuestas eran inmediatas y ejemplares. 

El sistema carcelario inca no necesitaba cárceles de detención de tiempos prolongados 

o perpetuas, porque su justicia era rápida y severa. Además, se debe tener muy en cuenta que 

la parte legal del Estado inca estaba muy vinculado al aspecto económico, donde que para el 

Estado era vital y muy importante la producción, por tanto, mantener presos en cárceles por 

tiempos prolongados sin que trabajaran iba en contra de la lógica de una sociedad basada en la 

productividad y la autosuficiencia. 

La aplicación del Derecho inca (consuetudinario) y el sistema carcelario durante el 

tiempo de gobierno de Túpac Inca Yupanqui, la justicia no contemplaba el encierro, sino que 

se ejecutaban castigos céleres de acuerdo a la pena y con ello buscaban la reparación del daño 



 

108 
 

y la disuasión de futuras faltas y delitos. Por tanto, el Derecho Penal Inca y el sistema judicial 

(carcelario) tenía una finalidad de intimidación ejemplar y de ejercicio de poder. 

 

1.2. CONCEPTOS DE CÁRCEL 

Para ello se debe tener en cuenta los conceptos contemplados de los estudiosos sobre el 

sistema carcelario inca a través del tiempo. 

Michel Foucault 

En Vigilar y castigar (1975), Foucault analiza la cárcel como una institución 

disciplinaria creada para ejercer control sobre los individuos. La prisión, según él, no solo 

castiga el delito, sino que también produce sujetos obedientes a través de mecanismos de 

vigilancia y normalización. 

Émile Durkheim 

Desde la sociología del derecho, Durkheim consideraba que la cárcel no solo sanciona 

la conducta desviada, sino que refuerza la cohesión social al demostrar las consecuencias de 

violar las normas. 

La cárcel a lo largo de la historia de la humanidad ha sido vista como un mecanismo de 

castigo, control y, en algunos casos, reinserción social. Su función ha evolucionado desde un 

mero espacio de confinamiento hasta un elemento clave en la administración de justicia penal. 

El sistema de justicia en el Estado inca no contemplaba cárceles en el sentido occidental 

en las diferentes etapas de su historia, ya que su estructura penal se basaba en castigos 

ejemplares inmediatos, como la pena de muerte, el destierro, la mutilación o el trabajo forzado. 

Sin embargo, algunos autores han abordado el tema desde una perspectiva histórica y jurídica. 

Franklin Pease García Yrigoyen 

Historiador peruano especializado en la cultura inca, analiza en sus estudios sobre el 

Tahuantinsuyo cómo se aplicaban las sanciones penales en ausencia de cárceles permanentes. 

Explica que el castigo era rápido y proporcional a la falta, lo que hacía innecesario el 

encarcelamiento prolongado. 

 María Rostworowski 

En sus obras sobre la historia prehispánica del Perú, Rostworowski menciona que los 

incas aplicaban la justicia de manera drástica y ejemplar, evitando la existencia de prisiones. 

Su trabajo destaca el rol de los Tucuyricuc (inspectores o jueces) en la aplicación de penas. 

Julio R. Villanueva Sotomayor 

En su investigación sobre el derecho penal inca, sostiene que los incas preferían penas 

físicas, económicas y sociales en lugar de la privación de la libertad. Explica que el trabajo 



 

109 
 

forzado podía considerarse lo más cercano a una prisión, pero con un enfoque laboral y no 

punitivo (sanción castigo). 

Raúl Porras Barnechea 

Historiador y jurista peruano, en sus estudios sobre la administración de justicia inca 

menciona que la ausencia de cárceles refleja la organización eficiente del imperio, donde las 

normas eran estrictamente respetadas bajo un sistema de control social y castigos inmediatos. 

Luis E. Valcárcel 

En el análisis que hace sobre la sociedad inca, Valcárcel describe que el Estado inca 

aplicaba un sistema de justicia correctivo y disuasorio, eliminando la necesidad de cárceles. 

Señala que el destierro o la servidumbre eran las penas más utilizadas para delitos graves. 

El derecho Penal Inca no contemplaba cárceles al estilo occidental como las conocemos 

hoy, sino que aplicaba sanciones inmediatas, proporcionales y de carácter ejemplar, y no se 

necesitaba recluir al infractor o delincuente por tiempos prolongados.  

Las penas iban desde la reinserción en el ayllu hasta castigos severos como los trabajos 

forzados o la pena de muerte. Los estudios de los autores arriba mencionados, ha permitido 

comprender cómo funcionaba el sistema de justicia en el Tahuantinsuyo sin la necesidad de 

prisiones permanentes. 

Por tanto, de la lectura a los cronistas de los siglos XVI y XVII en sus respectivas 

crónicas se debe tener en cuenta los sinónimos de la palabra cárcel como es el calabozo, 

mazmorra, galera, etc., por tanto la idea expresada por los cronistas que hablan de la carcelaria 

inca, no se refieren exclusivamente a la privación de la libertad por periodos prolongados, sino 

que se refieren a centros de detención temporal, en tal sentido las aseveraciones y expresiones 

en las crónicas de los siglos XVI-XVII, no siempre se refieren a la privación de la libertad por 

tiempos prologados, se refieren a detenciones temporales mientras dure el periodo de 

juzgamiento y sentencia al autor de la falta o del delito, se debe tener en cuenta, la justicia 

ejecutada por los administradores de justicia bajo los lineamientos del Derecho Penal Inca, era 

célere y efectiva que no daba lugar a la privación de la libertad por tiempos prolongados. 

Al respecto Cabello de Balboa (1951) refiere: 

Tupac Inca Yupanqui fue muy valiente en la guerra y castigaba con severidad la violación de 

las leyes había hecho construir en el Cuzco terribles prisiones que solo el nombre hacía temblar 

de espanto a sus súbditos. Hizo cabar Sangacancha subterráneos que contenían tantos rodeos y 

corredores que se decía que había querido imitar la residencia del Minotauro en Creta; no se 

caminaba sino sobre cascajos puntiagudos; encerraban leones, tigres, osos y por el suelo se 

arrastraban serpientes y sapos. Todos estos animales habían sido traídos de las montañas para 



 

110 
 

atemorizar a los criminales. Esas prisiones estaban destinadas a los rebeldes y traidores y los 

que allí eran arrojados al momento eran devorados por animales feroces. (p. 353)  

Guamán Poma de Ayala (1993) también relata con detalle el sistema carcelario durante 

la administración política del Tahuantinsuyo y en su crónica explica a través de dibujos los 

castigos que se infringían a los infractores y aquellos que delinquían en contra del Estado inca. 
La administración de estas cárceles corría a cargo de toda una estructura de funcionarios 

dependientes de uno muy cercano al Inca y que Guamán Poma identifica como el 

“Runayanapac” o protector de presos. En ese entender, es posible que la descentralización 

carcelaria abarcase a una jerarquía de verdugos encargados de la custodia, manutención de los 

presos y de la ejecución de los condenados a muerte. (p. 229) 

 

Igualmente, Santillán (1563) refiere:   
En el Tahuantinsuyo durante el gobierno de Túpac Inca Yupanqui no existían cárceles tal como 

las conocemos hoy. El sistema judicial incaico se basaba en un modelo de justicia rápida y 

eficiente, con castigos severos y ejemplares para quienes infringían las leyes. En lugar de 

cárceles, aplicaban sanciones como trabajos forzados, penas de muerte, destierros o multas, 

dependiendo de la gravedad del delito. (pp. 50-70) 

 

1.3. SURGIMIENTO DE LAS CÁRCELES 

Las cárceles surgieron como consecuencia de las necesidades de la organización social 

y política de los pueblos desde tiempos inmemorables en que se crearon los ordenamientos 

jurídicos que normaron la convivencia de la población, igual situación se dio durante el 

gobierno de los Incas, como una necesidad de generar sometimiento a la autoridad del soberano 

Inca e intimidación a la población que conspiraba en contra del gobierno en el desempeño de 

sus funciones de  diferentes autoridades del Tahuantinsuyo durante el ejercicio de poder, otra 

causa para el surgimiento de las cárceles, fue la necesidad de controlar y sancionar la conducta 

de los infractores quienes cometen faltas y delitos en contra de la sociedad aborigen y los 

incorporados en concordancia con el Derecho Penal Inca elaborado en los diferentes periodos 

de gobierno y en especial durante el periodo de expansión y establecimiento del Tahuantinsuyo, 

con Pachacútec, Tupac Inca Yupanqui y Huayna Cápac. 

El surgimiento de las cárceles en el Tahuantinsuyo es un tema bastante debatido por los 

especialistas en derecho, historiadores, antropólogos y demás científicos de las ciencias 

sociales, puesto que el sistema de justicia inca era y fue diferente al de las sociedades 

occidentales. En el Estado inca, no existían cárceles como las que concebimos hoy, ya que la 

justicia aplicada por los Incas era rápida y los castigos se aplicaban de inmediato, situación que 



 

111 
 

no permitía tener cárceles con detenciones prolongadas. El sistema carcelario inca obedecía a 

varios motivos y razones, como: 

 

1.3.1. Motivos por los que surgieron las Cárceles en el Tahuantinsuyo 

• Detención de sospechosos antes del juicio 

En algunos casos, se podía retener a un acusado en lugares de confinamiento mientras 

se investigaba su delito y se determinaba su castigo. 

 

• Reclusión de personas en espera de la decisión del Inca 

Cuando un crimen o delito era grave y debía ser revisado por autoridades superiores o 

incluso el propio Inca, los acusados podían ser retenidos en espacios de aislamiento. 

 

• Castigo de delincuentes menores o reincidentes 

Para delitos no tan graves (como el incumplimiento de deberes comunitarios), los 

infractores podían ser encerrados momentáneamente en espacios reducidos antes de 

recibir su castigo definitivo (trabajos forzados, exilio o muerte). 

 

• Sanción a funcionarios corruptos o traidores  

Los funcionarios que abusaban de su poder podían ser detenidos temporalmente antes 

de ser ejecutados o desterrados. 

 

1.3.2. Razones por los que surgieron las Cárceles en el Tahuantinsuyo 

• Control social y mantenimiento del orden  

El Tahuantinsuyo era un Estado altamente organizado y jerarquizado. La disciplina y 

la obediencia eran pilares fundamentales para una convivencia social y fraterna como 

es de advertir no toda convivencia es armónica y siempre se manifiestan acciones que 

alteran el orden social, por lo que era necesario un sistema de justicia efectivo. Aunque 

la mayoría de los castigos eran inmediatos (como la pena de muerte, el destierro o 

trabajos forzados), es posible que se utilizaran espacios de detención temporal mientras 

se decidía la sentencia. 

 

 

 



 

112 
 

• Prisión para enemigos políticos o traidores 

Se ha mencionado que los Incas podían encarcelar temporalmente a personas acusadas 

de traición o conspiración. Estos prisioneros podrían haber sido líderes de pueblos 

conquistados que se resistían al dominio inca, por tanto, estas personas se mantenían en 

espera de la decisión que tomaran las autoridades judiciales de la época ya sea para su 

ejecución o reubicación forzada. 

 

• Uso de calabozos provisionales 

Existen crónicas que mencionan la existencia de lugares de detención temporal en toda 

la jurisdicción del Tahuantinsuyo, como en el Cusco y las principales ciudades, donde 

los acusados eran retenidos antes de ser juzgados. Estos espacios no eran cárceles como 

se conoce en estos tiempos contemporáneos, sino más bien eran calabozos temporales 

o centros de detención temporal. 

 

• Castigos ejemplares sin necesidad de cárceles 

Enel Estado inca para las personas que cometían faltas y delitos, las penas se aplicaban 

de acuerdo al tipo de falta y delito, estos pudiendo ser desde leves hasta la más severas 

y el periodo de decisión de la pena a aplicar por las autoridades, a los justiciables, por 

lo general eran de inmediato como la pena de muerte, la mutilación, los azotes o el 

trabajo forzado en minas y construcciones, estas eran las formas de sanción más 

frecuentes, por lo que la prisión como castigo prolongado no se daba. Se debe tener en 

cuenta que los castigos de carcelería no eran de tiempos prolongados, por el contrario, 

durante el Tahuantinsuyo las cárceles eran centros de detención temporal, por el tiempo 

que duraba el proceso de determinación de la falta o el delito. 

   

1.4.  FUNCIONARIOS DEL SISTEMA CARCELARIO 

Los funcionarios considerados dentro del sistema judicial y carcelario inca, sean estos 

en condición de juzgadores, custodios o ejecutores de las sanciones y penas impuestas por las 

faltas o delitos cometidos, eran: 

1.4.1. Tucuyricuc  

Este funcionario político y jurisdiccional durante el desempeño de su función como 

autoridad de extrema confianza del Inca era un inspector o "el que todo lo ve y escucha". Se 

encargaba de supervisar el cumplimiento de las normas y de reportar cualquier infracción a las 



 

113 
 

autoridades superiores, pero cuando cumplía la función de autoridad jurisdiccional (administrar 

justicia) se le denominaba Taripa Camayoc, como tal sancionaba y condena de acuerdo a la 

falta o al delito cometido hasta con pena de muerte, de dicha decisión daba cuenta al soberano 

Inca. 

 

1.4.2. Michoc  

Funcionario encargado de custodiar a los justiciables en los centros de detención 

conocidos como cárceles, también ejecutor de las sentencias y el responsable de vigilar y 

castigar a los prisioneros. Aunque el sistema carcelario inca no era como el de las sociedades 

occidentales, existían lugares de reclusión temporal para los detenidos en espera de juicio o 

castigo, y el Michoc se encargaba de su custodia y supervisión. 

 

1.4.3. Curacas  

Fueron los antiguos y tradicionales jefes de los ayllus y de los pueblos que fueron 

sometidos e incorporados por los Incas a sus dominios, quienes mantenían su autonomía 

política en tiempos de paz, como jefes de ayllu eran intermediarios entre el Gobierno y la 

población, haciendo cumplir las disposiciones políticas y jurídicas emanadas del aparato 

estatal.  

El curaca cumplía funciones dispuestas por el soberano de manera estricta a la 

población bajo su gobierno en las obligaciones que les atañe según sus deberes y derechos, 

dentro de sus funciones también era la de administrar justicia aplicando las penas contempladas 

en el sistema jurídico inca para las faltas y delitos que no eran tan graves. 

 

1.4.4. Apunchic o Tocricoc 

Eran Gobernadores políticos militares de una provincia o wamaní, tenían poder de 

decisión en aspectos judiciales, políticos y administrativo, en cuanto a sus funciones 

jurisdiccionales y carcelarias desempeñaban roles claves en la supervisión de la justicia  y el 

mantenimiento del orden, impartía justicia en casos previstos a su autoridad (leves por faltas y 

delitos) y aplicaba castigos según la normativa inca, supervisaba que las leyes emanadas del 

soberano Inca se cumplieran en su provincia o wamani. 

 



 

114 
 

1.4.5. Consejo de Ancianos 

El Consejo de ancianos estaba compuestos por (lideres locales y personas de 

experiencia) ellos jugaban un papel importante en la resolución de conflictos y administración 

de justicia en los ayllus. Sus funciones eran: mediar en disputas menores especialmente dentro 

de ayllus (grupos familiares) aplicaba castigos y normas consuetudinarias, según las tradiciones 

locales aconsejaba a los curacas y autoridades menores en la toma de decisiones judiciales. 

 

1.4.6. Sapa Inca 

El Inca era la máxima autoridad del Estado y tenía el poder absoluto, incluyendo el 

ámbito judicial, en la administración de justicia el Inca era la última instancia de apelación en 

casos de gran relevancia e importancia, así mismo dictaba leyes y penas muchas de las cuales 

estaban basadas en el principio de equidad, respeto, reciprocidad y severidad para mantener el 

orden, de igual manera fomento la descentralización de la administración de justicia y el 

sistema carcelario delegando la investigación, juzgamiento y sanción a las autoridades 

judiciales (Tucuyricoc, Michoc, Apunchic y los Curacas) para que apliquen las penas a los 

infractores de acuerdo a las faltas o delitos cometidos. 

El Derecho Penal Inca y el sistema carcelario inca se basaba en la justicia preventiva y 

la reinserción de los infractores y delincuentes, que en el proceso de encarcelamiento los 

castigos solían ser rápidos y ejemplificadores. La aplicación de las penas lo realizaban 

funcionarios del Estado inca quienes mantenía una constante presencia de organización, 

autoridad y obediencia ante las leyes y la religión por parte de la población en todo el territorio.    

 

1.5.  CARACTERÍSTICAS DE LAS CÁRCELES EN EL TAHUANTINSUYO 

- No eran locales de detenciones permanentes como en otras civilizaciones. 

- Eran más bien lugares de detención momentánea. 

- Fueron calabozos en edificaciones estatales o espacios subterráneos. 

El sistema político inca desde sus orígenes entre los siglos XI y XII estuvo ligado a un 

ordenamiento jurídico de tipo consuetudinario denominado Derecho Penal Inca, la misma que 

se empleaba de acuerdo a las circunstancias políticas, teniendo en cuenta que los incas se 

expandían territorialmente sometiendo pueblos que muchos de ellos se unían pacíficamente 

pero también otros pueblos conspiraban y ejercían acciones de fuerza como son sublevaciones 

o levantamientos, lo propio ante la comisión de faltas y delitos cometidos por los habitantes de 

los pueblos originarios o incorporados, quienes eran castigados de acuerdo a la magnitud de la 



 

115 
 

falta o delito y requerían de centros de detención temporal mientras sean juzgados a ello 

también los estudiosos los consideraron como cárceles de detención por la modalidad y la 

condición de los sujetos que son ingresados a dichos centros de detención temporal, al 

establecerse el Tahuantinsuyo el gobierno de Pachacútec en el proceso de reforma político 

administrativo también considera necesario mejorar el sistema judicial de carácter 

consuetudinario y las cárceles ya existentes en lugares estratégicos, el soberano Inca Tupac 

Inca Yupanqui, fue quien en su gobierno contribuyo y ejecuto la expansión territorial, teniendo 

como arma legal un ordenamiento jurídico basado en tres principios: premio, castigo y control. 

Principios que se aplicaban sin ninguna excepción de condición social.  

El cronista Cabello de Balboa (1951) refiere los siguientes párrafos:  

Que la administración de justicia y carcelaria fue tan riguroso y ejecutivo en la pugnicion y 

castigo de los transgresores de las leyes por él puestas que fue notado de algunos de cruel e 

inexorable. Con este propósito, para castigar de malos y espantajo de buenos, cárceles de tan 

extraño horror que sus vasallos (temblaban) con sola la noticia que de sus extrañezas oyan 

contar; con este pensamiento creo estas cárceles, todas en los alrededores del Cusco: Una en 

Sangacancha, laberíntica y subterránea, para rebeldes, inobedientes y traidores; otra en Tancar, 

lugar frontero a Cayocachi; una tercera en Bimbilla, para hechiceros, envenenadores, falsos 

videntes y malos sacerdotes; y una última en Poma pongo, para los acusados no juzgados hasta 

que se probara su culpabilidad. Las tres primeras causaban verdadero pavor, especialmente la 

de Cangancancha, en cuyo interior campeaban jaguares y pumas, osos y serpientes, animales 

todos traídos del Antisuyo, así como sapos repugnantes y culebrillas venenosas. Entrar en esta 

cárcel era, casi con seguridad, no salir vivo de ella. Las dos siguientes eran parecidas. Solo la 

última escapaba a tanto horror. (pp. 353-354) 

 

En el Tahuantinsuyo no existieron cárceles como en las sociedades europeas, pero si 

hubo locales de detención temporal para ciertos casos específicos, especialmente para 

enemigos políticos y personas en espera de juicio o castigo en función a la falta o delito 

cometido. El énfasis del sistema político inca estaba en la justicia inmediata y ejemplarizante, 

lo que reducía la necesidad de cárceles permanentes y a ello se suma el sistema económico 

practicado en que se necesitaba mano de obra para efectos de la producción, porque de tener 

prisiones permanentes disminuía la capacidad productiva y más aún sería una carga innecesaria 

para el gobierno. 

Los soberanos gobernantes Incas preferían castigos rápidos y severos en lugar de 

mantener prisiones prolongadas, ya que la sociedad funcionaba en base a la reciprocidad y el 

trabajo colectivo. 



 

116 
 

Valcárcel (1959) refiere:  
En las cárceles se hacia decir la verdad de otra manera muy distinta, esto igualmente para 

descubrir la inocencia o culpabilidad del acusado, sometiéndoseles a verdaderos “juicios de 

Dios”, y los que eran afortunados en esta terrible prueba, salían de la reclusión y al incorporare 

en la vida activa en sus comunidades eran mirados con respeto, como personas que un estigma 

divino señalara como inocentes dentro del campo que se les acusaba. (pp. 176-177) 

 

1.6. UBICACIÓN GEOGRÁFICA DE LAS CÁRCELES 

Las cárceles en el Tahuantinsuyo no eran lugares de privación de la libertad por tiempos 

prolongados, sino que estas llamadas cárceles eran centros de detención temporal mientras dure 

el proceso de juzgamiento y de decisión sobre la comisión de las faltas y los delitos a castigar 

de acuerdo a los alcances del Derecho Penal Inca, y para muchos tratadistas y estudiosos las 

llamadas cárceles ubicadas a lo largo y ancho del Tahuantinsuyo así como las autoridades que 

administraban justicia, estaban bajo el control de la autoridad Inca.  

Por tanto, la justicia inca se basaba en castigos ejemplares y la reintegración del 

infractor a la sociedad mediante trabajo forzado o penas severas y no se requerían de la 

privación de la libertad por periodos prolongados. Sin embargo, se sabe que existían lugares 

de detención temporal principalmente para enemigos capturados, traidores y delincuentes de 

alto rango. 

Bajo el gobierno de Túpac Inca Yupanqui (hijo de Pachacútec y uno de los grandes 

conquistadores incas), según algunos estudiosos refieren que estos espacios de detención 

posiblemente se ubicaban en fortalezas estratégicas en todo el territorio del Tahuantinsuyo, 

especialmente en las ciudades o llactas capitales importantes de cada región en los cuatro suyos, 

sean estos instalaciones políticas y militares y en algunas veces los tambos eran utilizados para 

el control y administración del imperio. Se cree que ciertas secciones de estas construcciones 

pudieron haber servido como lugares de detención momentánea. 

Aclaramos que el Derecho Penal Inca y el sistema carcelario prefería la justicia rápida 

y los castigos eran draconianos, como la pena de muerte o el exilio, en el Estado inca no existían 

cárceles como las actuales, pero sí había lugares de detención temporal o castigo.  

 

2. TIPOS DE CÁRCELES  

La categoría o tipos de las cárceles durante el Tahuantinsuyo especialmente en el 

gobierno de Tupac Inca Yupanqui se daban de acuerdo a la incidencia de faltas o delitos 

cometidos por la población y dependiendo de la región o ciudad, las cárceles no eran las 



 

117 
 

cárceles donde se privaban la libertad por tiempos prolongados, si no que eran centros de 

detención por tiempos cortos mientras dure el juzgamiento y sentencia a dictar contra el que 

cometió la falta o el delito,  los cronistas refieren que las prisiones o cárceles incas presentaban 

crueles rasgos según lo cuentan en función a los datos orales que obtuvieron durante el siglo 

XVI, donde aseveran que pocos podían soportar los periodos de detención sobre todo los que 

eran reincidentes en cometer los delitos y las noticias que se propalaban sobre estas cárceles 

no eran nada agradables por el contrario hacían ver que eran de mucho terror como el caso del 

Sancay. 

 

2.1.  Cárcel del Inca 

De acuerdo a la versión de Murúa, la cárcel significaba la ejecución de la pena privativa 

de la libertad, en el Estado inca era sin excepción alguna dependiendo de la falta o el delito, la 

privación de la libertad no era por tiempos prolongados, se dice que fueron centros de detención 

temporal. Las penas se cumplían sin ninguna restricción, pero dependía de la condición social 

al que pertenecían, para los nobles las penas se daban con cierta flexibilidad y de ser el caso 

algunas veces se aplicaba con extrema dureza. En las cárceles para nobles o funcionarios de la 

administración, como los caciques o hijos de grandes señores, durante el periodo de su 

detención se les daba alimentación y se les permitía sus necesidades, pero estaban 

incomunicados. 

Murúa (1946) menciona sobre la cárcel del Inga: 

Cárcel del Inga, que era solamente para los principales, y caciques hijos de señores y capitanes 

cuando cometían algún delito y, como hemos dicho mientras se averiguaba los ponían ahí (...), 

cuando la culpa era liviana los soltaban libremente y, si era grave y se le probaba, mientras el 

Inga consultaba de lo que ellos se debían hacer, le metían en otra cárcel más fuerte y de más 

guardia de igual modo cuando al Inga iban quejas de alguno de ellos cuatro señores orejones 

de su consejo o de los virreyes, que ellos llamaban auqui, y gobernadores o visitadores o 

principales tucuyricoc, como curacas, caciques y cabeza dellos pueblos, de agravios o muertes 

o sin justicia que hubiesen hecho, los mandaba encarcelar en caso de un señor o dellos consejo, 

si era muy principal el delincuente, donde estaba siempre sin prisiones, y averiguado, el Inca 

hacia junta o llamaba a corte y estando el delincuente presente, le hacia un parlamento y acataba 

mandando que le diesen con un mazo llamado champi tres o cuatro golpes en las espaldas, los 

cuales les daba un principal y que muchos morían dellos dichos golpes, y otros escapaban, y 

que también los castigaba con otros géneros de castigo; y que antes que viniesen a esto entraba 

el Inga y hacia acuerdo sobre ellos con los de su consejo, con cuyo parecer se hacía, y que 



 

118 
 

solamente, conocía el Inga del castigo de los señores como duque, y de los demás conocían los 

gobernadores y visitadores, aunque algunos apelaban para el Inca. (p. 220) 

 
 

Guamán Poma de Ayala  (1993) también refiere sobre las consideraciones carcelarias 

hacia los nobles: 
Contaban especialmente con un aposento, corral o patio y casa, para recluir a los principales 

Auquiconas, a los grandes señores como Cápac Apo, Huno Apo, Guamanin Apo; estando 

designados esos locales exclusivamente para ellos. Allí se les proporcionaba alimentos y 

también comodidades y servicios especiales, a fin de que estuviesen bien atendidos y a donde 

muchas veces el propio Inca los iba a visitar, así como las señoras coyas, los príncipes 

auquiconas y ñustas. De este modo las cárceles para señores principales, podían ser visitadas, 

no así las demás cárceles para los pobres, donde estos no podían recibir visitas. (pp. 230-231)  

 

Por tanto, las cárceles del Inca tenían un aposento especial, para los príncipes y las 

autoridades civiles y militares quienes se vieran involucradas en la comisión de faltas o delitos 

y como consecuencia de ello se hallaban en prisión con detenciones temporales hasta que dure 

el proceso, pero estuvieron bien alimentados, servidos y custodiados. Sólo este trato se permitía 

en las cárceles del Inca ubicadas en algunas principales ciudades del Tahuantinsuyo, porque la 

sanción de privación de la libertad era una atribución exclusiva del soberano Inca. 

Garcilaso de la Vega (1959) también refiere:  

Tratándose de orejones se evitaba por común la pena de capital, aun en el supuesto caso que 

sea culpable y se castiga a este miembro de la nobleza con la pena capital, se le ejecutaba en 

forma menos deshonrosa, se le ejecutaba por degollamiento, así en los casos de incesto y otros 

quebramientos demasiados graves, pero este no moría en una plaza pública sino dentro de una 

prisión, es decir que le sentencia se la ejecutaba en el interior de una cárcel. (p. 72) 
 

2.2. Cárcel Sancay o Sancay Huasi 

El Sancay era un término que en el mundo andino se hacía referencia a lugares de 

castigo o encierro. Aunque los incas no tenían cárceles como en la actualidad, pero sí existían 

espacios donde se retenían temporalmente a personas que habían cometido delitos graves antes 

de recibir su castigo definitivo. 

El Sancay o "calabozo inca" era descrito como un lugar oscuro, profundo y de difícil 

acceso, donde los acusados, sentenciados y prisioneros podían ser encerrados como forma de 



 

119 
 

castigo o hasta que se determinara su destino. Algunos cronistas mencionan que estos lugares 

eran cuevas, fosas o espacios subterráneos dentro de las fortalezas. 

 

El Sancay, también conocido como el Sancay huasi, o “casa de terror” según los 

aborígenes y los cronistas referían que era una cárcel donde detenían a delincuentes, traidores, 

mentirosos, ladrones, adulterios, hechiceros, mientras dure las averiguaciones, juzgamiento y 

el fallo o castigo a imponérsele. La descripción que hacen de esta cárcel, los cronistas Martín 

de Murúa y Cieza de León, era lugar de castigo y prisiones (detenciones temporales) que los 

soberanos Incas administraban justicia conjuntamente que las autoridades jurisdiccionales del 

Tahuantinsuyo y castigaban a cuantos habían cometido faltas y delitos como son los traidores, 

así como los autores de grandes delitos, el Sancay estaba ubicado a una profundidad 

considerable de la tierra, era una bóveda muy oscura y en el interior criaban serpientes 

ponzoñosas, fieras como leones y tigres, osos, zorras, perros, gatos del monte, buitres, águilas, 

lechuzas, sapos, lagartos, tan solamente la presencia de estos animales, significaba castigo a 

todo aquel individuo varón o mujer que había cometido una falta o un delito.   

Murúa a (1946) refiere:  

Que, había un soterrano o mazmorra debajo de la tierra, que ellos llamaban desanca, el cual 

estaba todo muy cubierto y empedrado de piedras en gran manera agudas y esquinadas, que 

cortaban como cuchillos o navajas muy agudas, y dentro del había gran cantidad de animales 

muy feroces, como son leones, tigres, osos y víboras y otros animales bravos, y había culebras, 

sapos y alacranes y otros géneros de sabandijas ponzoñas puestas y echadas a mano. (p. 219)  

 

Así mismo Cieza de León (1967) también refiere:  

Que a aquellos que habían cometido faltas o delitos los llevaban al Cuzco a buen recaudo, donde 

los metían en una cárcel que estaba llena de fieras, como culebras víboras, tigres, osos, y otras 

sabandijas malas; si alguno negaba, decían aquellas serpientes no le harían mal, y si mentía, 

que le matarían; y este desvarío tenían y guardaban, por cierto. (pp. 81-82) 

 

Guamán Poma de Ayala (1993) refiere lo propio:  
Que la cárcel de Sancay, era una bóveda debajo de la superficie, muy oscura, donde se criaban 

serpientes, culebras ponzoñas, animales de leones y tigre, oso, zorra, perros, gatos de monte, 

buitre, águila, lechuzas, sapo, lagartos. Era una cárcel hecha para “castigar a los bellacos y 

malhechores delincuentes”. (p. 229)  



 

120 
 

El castigo a los sacerdotes por sus mentiras, actos falsos o levantamientos, los 

castigaban gravemente, sin apelación, se les sentenciaba de acuerdo a la falta o delito, los que 

lograban sobrevivir por dos días, el Inca le devolvía su libertad, sin culpa; y lo volvía a la honra. 

Esto significa que, quienes ingresaban a esas cárceles, ya habían sido declarados culpables, y 

su pena consistía en sobrevivir si en veinticuatro horas no eran muertos por dichos animales, 

los sacaban y se reconocía su honradez pues se les consideraba protegidos por las divinidades 

y eran exculpados del delito, olvidando sus faltas, y ellos tendrían una nueva oportunidad e 

incorporarse a la sociedad. 

Características de los Sancay Huasi 

No eran prisiones permanentes: 

- Eran sitios de detención transitoria mientras se decidía el castigo. 

- La justicia inca era rápida, por lo que nadie permanecía mucho tiempo allí. 

- Se uso para delincuentes y reincidentes en cometer faltas y delitos graves. 

- Se empleaban para detener a criminales antes de su ejecución o castigo. 

- En algunos casos, se usaban para encarcelar a funcionarios o nobles caídos en desgracia 

hasta que el Inca decidiera su destino. 

Condiciones severas: 

- Eran lugares oscuros, de difícil acceso y sin comodidades. 

- Se diseñaban para evitar la fuga. 

- Era ejemplo de justicia inca. 

- Siendo un Estado vertical con un sistema de control social estricto, donde la prevención 

del delito era fundamental. 

El Sancay huasi era prisión de detención temporal dentro del sistema de administración 

de justicia, se usaba para la reclusión momentánea de los infractores, antes de aplicar una 

sanción definitiva. 

Los Sancay no eran estructuras arquitectónicas fijas en todas las ciudades, pero algunos 

lugares donde funcionaron estas cárceles temporales, se han identificado posibles restos de 

estos espacios a manera de calabozos, no hay evidencia arqueológica clara de su ubicación 

exacta. 

A diferencia de la justicia contemporánea y las cárceles modernas, el sistema de justicia 

inca castigaba severamente los delitos con ejecución, destierro o trabajos forzados, por lo que 

el Sancay era solo un lugar de detención temporal antes de una sanción definitiva. 

El Tahuantinsuyo por el extenso territorio que abarcaba, también existía población 

numerosa de diferentes grupos étnicos que los incorporaban en los cuatro suyos, donde esta 



 

121 
 

población cometía faltas y delitos, y durante el proceso judicial se requería de cárceles o centros 

de detención temporal mientras dure la decisión final del proceso, por lo que ha existido las 

denominadas cárceles Sancay en diversas regiones o suyos del Estado inca. Aunque la 

evidencia arqueológica directa es escasa, la estructura administrativa y militar del imperio 

sugiere que los Sancay o calabozos temporales pudieron haberse encontrado en distintos 

centros estratégicos de cada suyo siendo posiblemente estas: 

a. Chinchaysuyo (Noroeste) – Costa y norte del Imperio 

- Chan Chan (actual Trujillo, La Libertad): Ciudad capital de los chimú sometido por los 

incas, donde algunos edificios administrativos fueron utilizados para detención. 

- Paramonga (Lima): Fortaleza ubicada en la costa norte que funcionaba como punto de 

control. 

b. Collasuyo (Sur) – Altiplano y sur andino 

-Tiahuanaco (Bolivia): Centro religioso y político preincaico que los incas adaptaron 

modelos jurisdiccionales de acuerdo a la gravedad del delito. 

-Hatunqolla (Puno, Perú): Centro administrativo inca en la región del lago Titicaca, donde 

pudieron existir lugares de detención. 

c. Antisuyo (Este) – Región selvática 

- Paucartambo (Cusco): Punto de ingreso a la selva, donde los incas tenían puestos 

militares. 

- Espacios naturales (cuevas o formaciones rocosas): En la selva, los incas pudieron usar 

cuevas o construcciones de piedra para detención temporal del infractor. 

d. Contisuyo (Suroeste) – Zona costera y sur andino 

- Arequipa y Moquegua: Centros administrativos incas con depósitos y áreas de detención 

temporal. 

- Torata (Moquegua): Importante enclave inca donde se ejercía control sobre la región sur. 

 

2.3. Cárcel de Piñas 

El sistema penal inca estableció un sistema carcelario para controlar a la sociedad frente 

a la comisión de delitos para dicho propósito creo las cárceles denominadas piñas estas 

consideradas como zonas de castigo y prisión para personas condenadas por delitos graves. 

Reiteramos la aclaración que no eran cárceles de reclusión prolongada como lo es en el sentido 

contemporáneo, pero sí eran lugares de reclusión forzosa, generalmente en regiones inhóspitas 

y aisladas. 



 

122 
 

Las Piñas, eran zonas de destierro donde se enviaban a criminales, traidores o enemigos 

del Estado inca, estaban asociadas con regiones selváticas (Antisuyo), lugares cálidos y de 

difícil acceso. Los desterrados eran forzados a sobrevivir en condiciones hostiles, lo que hacía 

de la cárcel piña una forma de castigo severo, donde los criminales confesos como asesinos, 

ladrones reincidentes, traidores al Inca, así como también los nobles caídos en desgracia como 

autoridades o líderes capturados que se oponían al poder central, como también prisioneros de 

guerra y algunos rebeldes capturados eran enviados a estos lugares en vez de ser ejecutados. 

Las piñas no estaban ubicadas en lugares fijos, estaban ubicadas en regiones selváticas 

apartadas donde el desterrado o sentenciado debía sobrevivir por su cuenta, estas piñas 

estuvieron en regiones del Antisuyo actuales zonas de la selva alta Rupa rupa, el Ecuador y 

Bolivia, también se ubicaban en lugares pantanosos o infestados de enfermedades o áreas 

cercanas a tribus hostiles, donde el condenado tenía pocas posibilidades de escape o 

integración, estas eran zonas de castigo y destierro (prisión natural), no se debe considerar 

como las cárceles contemporáneas con muros y guardias, esta prisión era el aislamiento 

extremo en un entorno peligroso, donde muchos prisioneros no sobrevivían. 

Guamán Poma de Ayala (1993) refiere sobre las cárceles piñas: 

Castigo de los virreyes, Capac apo, Oidores, alcaldes de corte, corregidores, aguaciles, fiscales 

y otros jueces; que los fiscales fueron quilles cachis, equecos, estos llevaban mentira al Inga, 

fueron simi apac, fiscaban a los malos en este reino. Los tenían presos en la cárcel de pinas 

(peñas), y si les hallaba culpado de allí les sentenciaba a muerte y castigo. (p. 235) 
 

2.4. Arawai Wasi 

Los Arawai wasis eran lugares de castigo y tortura en el Tahuantinsuyo. Se les puede 

considerar como una forma de prisión temporal, aunque su principal función no era la detención 

prolongada, sino la aplicación de castigos físicos y psicológicos. 

Eran lugares de tortura y castigo público, donde los condenados eran azotados, 

golpeados o sometidos a sufrimientos antes de su ejecución o destierro, los Arawai wasis 

estuvieron ubicados en centros administrativos, fortalezas o plazas principales, donde la gente 

podía ver los castigos como un ejemplo para la población. 

Angles (1988) refiere: 

El cerro Condoroma se halla al sur del Cusco, inmediatamente al sur también de Wimpillay; 

presenta dos porciones, una con el flanco al norte, es decir hacia la ciudad; y la otra con el 

flanco al oriente; la primera porción toma también el nombre de Araway Qhata. Como los sitios 

anteriores, es importante repositorio arqueológico, claro está, es la avanzada septentrional de la 



 

123 
 

famosa elevación donde según la leyenda, se hundió la barreta de oro que portaba Manco 

Qhapaq, es decir del cerro Wanakauri. Ahora en el Araway Qhata corre una gigantesca 

inscripción que dice Viva el Perú, y en la otra cara que corre junto a la anterior, aparece dibujado 

el escudo peruano. (p. 62) 

 

Estos espacios evidencian muestras de crueldad empleada contra los infractores esto 

debido a la presencia de objetos contundentes utilizados para las sanciones como montículos 

de piedra, laderas empinadas, cañones semiprofundos, considerados como los Arawai Wasis 

existentes en el Tahuantinsuyo y próximos a los centros administrativos y militares, estos eran 

centros de castigo y tortura pública, no eran cárceles, ya que los Incas no encarcelaban a largo 

plazo, sino que castigaban rápida y ejemplarmente.  

Las autoridades jurisdiccionales del Tahuantinsuyo aplicaban castigos disuasivos y 

ejemplares (leves y severos) según la falta cometida, estas fueron: 

- Azotes y golpes: Para faltas leves. 

- Tortura con piedras o látigos: Para ladrones, mentirosos o desobedientes. 

- Mutilaciones: En algunos casos, se cortaban dedos o partes del cuerpo a reincidentes. 

- Pena de muerte: Aplicado a asesinos, traidores y criminales extremos quienes eran 

ejecutados después de su castigo en el Arawai Wasi. 

Cobo (1956) refiere: 
Tenían los Incas dos cárceles en el Cuzco, la una media legua de la ciudad, enfrente de la 

parroquia de San Sebastián, que se llamaba ARAVAYA (arahuay lugar donde ahorcan) la cual 

estaba en un sitio dicho Umpillay (huimpillay: horca), a donde eran castigados los ladrones y 

otros facinerosos con pena de muerte; y ejecutaban colgando a los malhechores la cabeza para 

abajo, y dejándolos así colgados hasta que se morían. (p. 272)   

 

Guaman Poma de Ayala (1993) tambien  refiere: 
Que se castigaba a las doncellas y a los donceles; los castigos que se hacian para que se 

guardasen el bien y honra del doncel y doncella de este reino, y policía, y buena justicia y 

gobierno. Y así los dichos forjadores de las mujeres doncellas, o forjadores de las mujeres a los 

donceles, y así en aquel tiempo se castigaba, si se consintieron los dos, el hombre y la mujer, 

sentencian a muerte colgado vivo dellos cabellos de una peña llamado arauay. Tambièn eran 

zonas de castigo de vírgenes de los templos y dioses luego la sentenciaba que fuese colgada 

viva de los cabellos en las peñas llamados arauay, aunque le vean hablar y conversar o enviar 

otro que le hablen por ellos con color de pecar con los hombres; vista, luego les daba esta 

sentencia para ejemplo de las demás vírgenes y monjas, aclla de sus dioses, porque no fuese 



 

124 
 

quebrantada su ley y voto de la virginidad. Aun el dicho Inga y los pontífices no le osaron a 

hablarle. Y asi había muchas vírgenes, acllaconas, si a estas les entrase la ley de Dios fueren 

santas de ellas. (pp. 231-235)  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

125 
 

 

CONCLUSIONES 

1. La población del Tahuantinsuyo durante el proceso político que le tocó vivir desde el 

gobierno de Pachacútec, Túpac Inca Yupanqui y Huayna Cápac, quienes incorporaron a 

varios grupos étnicos, generando un crecimiento geográfico y demográfico, situación que 

motivo e influencio en los soberanos incas a elaborar normas de convivencia basados en 

respeto, armonía y solidaridad dando lugar al establecimiento del derecho penal inca con 

el cual procedieron al reordenamiento político y jurídico del Estado inca, frente a las 

diferentes formas de convivencia y conducta social, así como la comisión de faltas y 

delitos, por tanto su represión era homogénea en los cuatro suyos, por lo que las acciones 

jurídicas y carcelarias se ajustaron a un sistema normativo consuetudinario con el 

propósito de regular la conducta social, el orden y la estabilidad del Tahuantinsuyo, bajo 

un sistema carcelario célere como mecanismo punitivo y preventivo.   

 

2. El grado de eficacia del Derecho Penal Inca (norma consuetudinario) como mecanismo de 

control social, basado en principios de justicia, autoridad, respeto y control social, se 

muestra frente a una población étnicamente heterogénea en la que fue necesario enfrentar 

a la comisión de faltas y delitos ejecutados por los habitantes de los pueblos incorporados 

al Tahuantinsuyo, quienes manifestaban diferentes conductas sociales, ello hacia 

imperativo la aplicación de una norma jurídica adecuada para regular la convivencia social 

y sancionar las conductas contrarias al orden establecido, bajo un sistema carcelario de 

tipo preventivo y punitivo de manera descentralizada y eficiente en la administración de 

justicia como mecanismo de control y prevención, a través de normas jurídicas para 

preservar la estabilidad política del Tahuantinsuyo durante el gobierno de Túpac Inca 

Yupanqui (1471-1493) .    

 

3. El Derecho Penal Inca, (consuetudinario), contemplaba una serie de faltas y delitos 

considerados leves y graves que atentaban contra el orden social, la cohesión comunitaria 

y la estabilidad política del Tahuantinsuyo, estas estaban categorizadas por la gravedad y 

la magnitud del daño causado a la persona, ayllu y Estado, siendo estos: delitos que 

lesionan bienes jurídicos de orden público, delitos que lesionan bienes jurídicos privados, 

delitos contra la persona y la sociedad, delitos contra el patrimonio, delitos contra la 

libertad sexual, delito contra el honor, holgazanería y las buenas costumbres, delitos que 

están subdividas por su naturaleza, durante el gobierno de Túpac Inca Yupanqui (1471-



 

126 
 

1493), la carcelería era una medida de detención temporal mientras dure el tiempo de 

juzgamiento o toma de decisión, para aplicar la sanción ante conductas que ponían en 

riesgo la autoridad del Estado y la armonía colectiva del ayllu, la eficacia de las sanciones 

se relacionaba con el carácter ejemplar y disuasivo de la pena. 

 

4. Durante el gobierno de Túpac Inca Yupanqui (1471-1493), se establecieron cárceles de 

acuerdo al estatus social, las faltas y los delitos, siendo estos centros de detención temporal 

mientras dure los procesos de indagación, comprobación y penalización al justiciable 

mientras tanto el infractor permanecía en las cárceles según sea el acto cometido, las 

cárceles fueron: la Cárcel del Inca, Sancay o Sancay Huasi, de Piñas y Arawai Wasi donde 

se administraba justicia de acuerdo a las características de cada uno de ellos, por ello a 

Tupac Inca Yupanqui es recordado como el "verdadero impulsor" de la administración de 

justicia con un orden convirtiendo las cárceles en lugares de detención temporal, de 

suplicio y juicio religioso, asimismo el sistema carcelario del Tahuantinsuyo alcanzó su 

mayor nivel de organización de acuerdo a las exigencias del Derecho Penal Inca de carácter 

retributivo y severo contando para ello con funcionarios o administradores de justicia y 

ejecutores de las penas, siendo estos: el Curaca, Tucuyricuc, Michoc, Apunchic o 

Tocricoc, Consejo de Ancianos y el  Sapa Inca, el sistema carcelario no buscaba la 

reeducación o la readaptación del individuo, sino que el sistema carcelario servía como un 

mecanismo de castigo físico, detenciones temporales, custodia de nobles o juicio divino. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

127 
 

 

BIBLIOGRAFÍA 

Acosta, J. d. (1940). Historia Natural y Moral de las Indias. Mexico: Fondo de Cultura 

Economica. 

Angles Vargas, V. (1988). Historia del Cusco Incaico (Vol. I). Impreso en Talleres Industrial 

Grafica S.A. 

Basadre Grohmann, J. (1937). Historia del Derecho Peruano. Lima: Biblioteca Peruana de 

Ciencias Juridicas y Sociales. 

Baudin, L. (1943). El imperio socialista de los incas. Santiago de Chile: Zic-zac S.A. 

Bejar Quispe, J. (2006). Los Delitos y las Penas en el Incanato. Un Enfoque Etnohistorico. 

Universidad Nacional De San Antonio Abad del Cusco. 

Bernal, J. (2005). La Idea de Justicia. Del Posgrado en derecho de la UNAM, I, 158. 

Betanzos, d. J. (1987). Suma Y Narracion de los Incas. Madrid: Atlas. 

Brandt, H.-J. y. (2007). Normas, Valores y procedimientos en la justicia comunitaria.Estudio 

cualitativo en comunidades indigenas y campesinas en Ecuador y Peru. (Vol. 2). Lima: 

Instituto de Defensa Legal. 

Busto Ramirez, J. (1986). Introduccion al derecho penal. Bogota: Editorial Temis S.A. 

Cabello Balboa, M. (1951). Miscelania Antartica. Lima: Universidad Mayor de San Marcos 

Instituto de Etnologia. 

Cieza de Leon, P. (1967). El Señorio de los Incas. Lima: Instituto de Estudios Peruanos. 

Cobo, B. (1956). Historia del Nuevo Mundo. Cusco: Atlas. 

Cunow, H. (1933). La Organizacion Social del Imperio de los Incas. Lima: Librería y Editorial 

Peruana. 

De las Casas, B. (1948). De las Antiguas gentes del Peru. Lima: D. Miranda. 

De Mendieta, G. (1870). Historia Eclesiastica Indiana. Mexico: D.F. 

De Molina, C. (1916). Relacion de las Fabulas y Ritos de los Incas. Lima: Sanmarti y Ca. 

de Montesinos, F. (1930). Memorias Antiguas Historiales y Politicas del Peru. Lima: Libreria 

E Imprenta Gil.S.A. 

Del Busto Duthurburu, J. A. (1996). Tupac Yupanqui. Lima: Brasa S.A. 

Del Busto Dutrurburu, J. A. (2017). Tupac Yupanqui: El Resplandeciente (Vol. II.E l 

Gobernante). Piura: Universidad de Piura. 

Domenack kihien, M. M. (2022). Aproximacion al sistema de Justicia en Tiempo de los Incas. 

Derecho, 59-73. 



 

128 
 

Escobar Medrano, J. (s.f.). Derecho Penal Inkaiko. Cusco: Universidad Nacional de San 

Antonio Abad del Cusco. 

Fernandez, D. (1963). Historia del Peru. Lima. 

Foucault, M. (1975). Vigilar y Castigar: Nacimiento de la Prision. Buenos Aires: Siglo XXI. 

Galimberti Miranda, C. A. (1974). Las Carceles en el Cusco Incaico:Segun los cronistas. 

Cusco: Universidad Nacional de San Antonio Abad del Cusco. 

Garcilaso De la Vega, I. (1959). Comentarios Reales de los Incas. Lima: Internacional del Peru 

S.A. 

Guaman Poma de Ayala, F. (1993). Nueva Cronica y Buen Gobierno. (F. P. Szeminski, Ed.) 

Lima: Fondo de Cultura Economica S.A. 

Herrera, A. (1730). Historia general de los hechos de los castellanos en las islas y tierra firme 

del mar oceano (Vol. VI). Buenos Aires: Guarania. 

Howland Rowe, J. (1985). Probanza de los incas nietos de conquistadores. Historica, 9, 193-

245. https://doi.org/https://doi.org/10.18800/historica.198502.003 

La Rosa Calle, J. (1966). Teoria del conflicto y mecanismos de solucion. Lima: Pontificia 

Universidad Catolica del Peru. 

Lemlij, M., & Millones, L. (1991). El Umbral de los Dioses. Lima: Biblioteca Peruaana de 

Psicoanalisis & Sidea. 

Locke, J. (1963). Ensayo sobre el Gobierno Civil. Madrid: Aguilar. 

Miquel, J. (1987). Curso de Derecho Romano. Barcelona: Promociones y Publicaciones 

Universitarias, S.A. 

Mitchell, C. (2016). La Naturaleza de los conflictos Intratables:Resolucion de Conflictos en el 

siglo XXI. Barcelona: Intitut Catala Internacional per la Pau,Bellaterra. 

Murra, J. (1978). La Organizacion Economica del Estado Inca. Mexico. 

Murua, F. M. (1946). Historia del Origen y Genealogia real de los Reyes Incas del Peru (Vol. 

II). Madrid: Instituto Santo Toribio de Mogrovejo. 

Murua, F. M. (1962). Historia General del Peru (Vol. I). Madrid: Manuel Ballesteros- 

Gaibrois. 

Nietzsche, F. (1887). La Genealogia de la moral. Alianza. 

Pease G.Y, F. (1971). Aproximacion el Delito entre los Incas. Universidad Pontificia Catolica 

del Peru, 55. 

https://revistas.pucp.edu.pe/index.php/derechopucp/article/view/12739/13293 

Pease, F. (1965). El derecho y la aparicion del Estado inca. Lima: Pontificia Universidad 

Catolica del Peru. 



 

129 
 

Poma de Ayala, G. (2015). Nueva Cronica y Buen Gobierno. Lima: Biblioteca Nacional del 

Peru. 

Rawls, J. (1971). Teoria de la Justicia. Fondo de Cultura Economica. 

Rostworowski, M. (1953). Pachacuteq. Instituto de Estudios Peruanos. 

Santillan, F. (1950). Tres Relaciones de Antiguedades Peruanas. Paraguay: Guarania. 

Santillan, H. (1563). Relacion del Origen,descendencia, Politica y Gobierno de los Incas. 

Editores Técnicos Asociados sa/Biblioteca Peruana. 

Sarmiento de Gamboa, P. (1942). Historia de los Incas. Buenos Aires: Copyright Emece 

Editores. 

Sigmund, F. (1913). Totem y Tabu. Lima: Beacon Press. 

Trimborn, H. (1936). El delito en las Altas culturas de America. Lima: Universidad Mayor de 

San Marcos. 

Urteaga, H. (1938). La organizacion Judicial en el Imperio de los Incas y en la Colonia. Lima: 

Gil S.A. 

Urteaga, H. (2023). El Imperio Incaico. Lima: Bicentenario casa editorial S.A.C. 

Valera, B. (1953). Relacion De las costumbres antiguas de los Naturales del Pirú. (C. Albertin, 

Ed.) España: Revista del Archivo Historico del Cuzco. 

Varcarcel, L. .. (2018). Historia de la Cultura Antigua del Peru (Incas). Lima: Inca Garcilazo 

de la Vega. 

Varcarcel, L. E. (1959). Etnohistoria del Peru Antiguo. Historia del Peru (Incas). Lima: 

Universidad Nacional Mayor de San Marcos. 

Vargas, J. (1979). Normas de Trabajo en el Imperio de los Incas. Lima. 

https://revistas.ulima.edu.pe/index.php/Ius_et_Praxis/article/view/3364 

Vargas, J. (1981). El derecho penal en el imperio de los incas (Contribución al estudio de la 

historia del derecho peruano. Lima: Imp. Editorial Atlántida. 

Vargas, J. (1993). Historia del Derecho (Parte General y Derecho Incaico. Lima: Universidad 

de Lima. 

Viveiros Castro, C. (1934). Atentados al Pudor (4a ed. ed.). Rio de Janeiro: Freitas Bastos. 

Weber, M. (1944). Economia y Sociedad. Mexico: Fondo de Cultura Economica. 

Zaffaroni, E. (1998). Tratado de Derecho Penal. Buenos Aires: Ediar. 

Zarate, A. (1555). Historia del Descubrimiento y Conquista de la Provincia del Peru. España: 

Sistemas y Computadores S.A. 

 

 



 

130 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ANEXOS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

131 
 

              Anexo 1. Primera Campaña al Chinchaysuyo 

 

 
         

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fuente: José Antonio del Busto, Tupac Yupanqui, 1996. Brasa S.A pág.28 



 

132 
 

Anexo 2. Segunda Campaña al Chinchaysuyo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

       Fuente: José Antonio del Busto, Tupac Yupanqui, 1996. Brasa S.A pág.34 

 

 



 

133 
 

Anexo 3. Viaje a Pachacamac 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

        

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fuente: José Antonio del Busto, Tupac Yupanqui, 1996. Brasa S.A pág.54 



 

134 
 

Anexo 4. Primera Campaña al Antisuyo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Fuente: José Antonio del Busto, Tupac Yupanqui, 1996. Brasa S.A pág.60 

 



 

135 
 

Anexo 5. Segunda Campaña al Antisuyo 

 

 

 

 

   

 

 

 

 

             

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fuente: José Antonio del Busto, Tupac Yupanqui, 1996. Brasa S.A pág.68 



 

136 
 

Anexo 6. Primera Campaña al Collasuyo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fuente: José Antonio del Busto, Tupac Yupanqui, 1996. Brasa S.A pág.75 

 



 

137 
 

Anexo 7. Segunda Campaña al Collasuyo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

       

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   Fuente: José Antonio del Busto, Tupac Yupanqui, 1996. Brasa S.A pág.83 



 

138 
 

Anexo 8. Campaña al Contisuyo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fuente: José Antonio del Busto, Tupac Yupanqui, 1996. Brasa S.A pág.77 


