
UNIVERSIDAD NACIONAL DE SAN ANTONIO ABAD DEL CUSCO 

FACULTAD DE CIENCIAS SOCIALES 

ESCUELA PROFESIONAL DE ANTROPOLOGIA 
 

 
           

TESIS 
 
 
 
 
 
 

PRESENTADA POR: 
Br. ROSARIO ANANI USCAMAITA ACUÑA 
Br. CARMEN ROCIO VILLALBA SURCO 
 

PARA OPTAR AL TÍTULO PROFESIONAL 
DE LICENCIADA EN ANTROPOLOGÍA 
 
ASESOR:  
Dr. MAXIMO CAMA TTITO 
 

 
 

                                             CUSCO – PERU 

                                           2025 

VESTIMENTA, TRADICION E IDENTIDAD EN LOS 

ALUMNOS DE CUARTO Y QUINTO GRADO DE 

SECUNDARIA DE LA I.E. SAN ANDRES DE CHECCA- CANAS 









ii  

DEDICATORIA 

Dedico a Dios que es el creador del universo, a mis apreciados padres, quienes me apoyaron 

sin condiciones en los estudios y por darme valores en los desafíos de la vida, gracias por inculcarme 

al canto, música, a mis hermanos, sobrinos y amigos que han brindado su apoyo para culminar la tesis 

a lo largo de este viaje académico. 

Rosario Anani Uscamaita Acuña 
 
 
 
 
 

 
A mi madre Segundina Surco de Villalba, por todo el sacrificio y esfuerzo que hizo para mis 

estudios universitarios, quien es fuente de inspiración en mi vida, y me muestra el camino de la 

generosidad con el prójimo y la lucha constante por no rendirse frente a la adversidad y obstáculos, 

sin vergüenza ni complejos frente a los demás y con un propósito y una convicción de fe en Dios y 

en la Virgen María, a usted querida madre, os dedico esta tesis, a mi padre, a mis hermanos y sobrinos 

agradecerle por todo el apoyo y la motivación. 

Carmen Roció Villalba Surco 



iii  

AGRADECIMIENTO 

Al creador quien es nuestro “Dios Padre”, por guardar nuestra vida y otorgarnos la 

oportunidad de hacer el trabajo de investigación, usando el mismo como herramienta de 

revalorización de las costumbres, tradiciones de las personas que no cuentan con medios para ser 

“escuchadas” y que puedan ser visibles en una sociedad centralizada. 

A mi alma mater Universidad Nacional de San Antonio Abad del Cusco, la Gloriosa Escuela 

Profesional de Antropología de la Universidad Nacional de San Antonio Abad del Cusco, por 

mostrarnos la grandeza de estudiar y la formación académica en la vida universitaria, por guiarme a 

un mundo de conocimientos terrenales que coadyuvaron a sistematizar de mejor manera la realidad 

social y cultural de nuestra sociedad peruana y de todos los fenómenos sociales, culturales, 

económicos que la rodean. 

A todos los docentes y trabajadores administrativos de la escuela Profesional de Antropología 

por brindarnos los conocimientos necesarios para poder encaminarnos como profesionales a carta 

cabal; y por su amistad, nos animó a seguir estudiando. 

 
 

A nuestro asesor de tesis: Dr. Máximo Cama Ttito y dictaminantes Mgt. Jesús José Solís Mora 

y al Dr. Ronny André Chacón Guevara quienes contribuyeron con su valioso tiempo y paciencia 

contribuyeron para mejorar la tesis quienes, con su sabiduría, nos ayudaron en encaminar el proyecto 

de investigación a una tesis que reivindique las costumbres y tradiciones en favor de los estudiantes 

y jóvenes, los olvidados de la sociedad. 



iv  

ÍNDICE GENERAL 

DEDICATORIA ............................................................................................................................. ii 

AGRADECIMIENTO ................................................................................................................... iii 

ÍNDICE DE TABLAS ................................................................................................................... x 

ÍNDICE DE FIGURAS ................................................................................................................. xi 

INDICE DE ILUSTRACION....................................................................................................... xii 

RESUMEN .................................................................................................................................. xiii 

ABSTRACT ................................................................................................................................ xiv 

INTRODUCCIÓN ......................................................................................................................... xv 

CAP I.-ASPECTOS TEÓRICOS Y METODOLÓGICOS DE LA INVESTIGACIÓN ............... 1 

1.1 Problema de estudio. ............................................................................................................... 1 

1.1.1 Problema objeto de investigación. ............................................................................... 2 

1.1.1.1 Problema general. ............................................................................................ 2 

1.1.1.2 Problema específico. ....................................................................................... 2 

1.2 Justificación y relevancia. ....................................................................................................... 2 

1.3 Marco Teórico. ........................................................................................................................ 3 

1.3.1 Folclor ............................................................................................................................ 4 

1.3.2 Identidad ......................................................................................................................... 5 

1.3.3 Identidad cultural ........................................................................................................... 7 

1.3.4 Endoculturación.............................................................................................................. 9 

1.3.5 Vestimenta .................................................................................................................... 10 



v  

1.3.6 El arte textil andino .................................................................................................... 12 

1.3.7 Rol .............................................................................................................................. 14 

1.3.8 La Tradición ............................................................................................................... 14 

1.3.9 Costumbres andinas ................................................................................................... 16 

1.3.10 La simbología ........................................................................................................... 17 

1.3.11 La globalización cultural. ......................................................................................... 17 

1.3.12 Medios de comunicación. ........................................................................................ 19 

1.4 Marco conceptual (palabras clave) ........................................................................................ 21 

1.4.1 Vestimenta .................................................................................................................. 21 

1.4.2 Identidad ..................................................................................................................... 21 

1.4.3 Costumbre ................................................................................................................... 21 

1.4.4 Herencia ..................................................................................................................... 22 

1.4.5 Tradición ..................................................................................................................... 22 

1.4.6 Ritual .......................................................................................................................... 22 

1.4.7 Folklore étnico ........................................................................................................... 22 

1.4.8 Simbología ................................................................................................................. 23 

1.4.9 Endoculturación ......................................................................................................... 23 

1.4.10 Globalización ........................................................................................................... 23 

1.4.11 La globalización de la cultura .................................................................................. 23 

1.5 Antecedentes empíricos de la investigación (estado del arte) ............................................... 24 

1.5.1 Internacional............................................................................................................... 24 



vi  

1.5.2 Nacional ..................................................................................................................... 24 

1.5.3 Local .......................................................................................................................... 25 

1.6 Metodología ........................................................................................................................... 26 

1.6.1 Enfoque de la investigación. ...................................................................................... 26 

1.6.2 El diseño de investigación. ......................................................................................... 26 

1.6.3 Tipo de investigación. ................................................................................................ 26 

1.6.4 El método de investigación. ....................................................................................... 26 

1.6.5 Nivel de investigación ................................................................................................ 27 

1.6.6 Unidad de análisis ...................................................................................................... 27 

1.6.7 Unidad de observación ............................................................................................... 27 

1.6.8 Población de estudio .................................................................................................. 28 

1.6.9 Tamaño de muestra .................................................................................................... 28 

1.6.10 Técnicas de selección de muestra ............................................................................. 28 

1.6.11 Técnicas de recolección de información ................................................................... 29 

1.6.11.1 La entrevista ................................................................................................ 29 

1.6.11.2 La observación ............................................................................................ 29 

1.6.12 Procesamiento y método de análisis ........................................................................ 30 

1.6.12.1 Procesamiento de la información ................................................................ 30 

1.6.12.2 Método de Análisis de la información ........................................................ 30 

1.7 Objetivos Generales y Específicos. ....................................................................................... 31 

1.7.1 Objetivo general .......................................................................................................... 31 



vii  

1.7.2 Objetivos específicos .................................................................................................. 31 

CAP II.- ÁMBITO DE ESTUDIO ............................................................................................... 32 

2.1 Localización política y geográfica ......................................................................................... 32 

2.2 Territorio. .............................................................................................................................. 33 

2.3 Geografía ............................................................................................................................... 34 

2.4 Clima ..................................................................................................................................... 34 

2.5 Fauna y flora.......................................................................................................................... 35 

2.6 Idioma ................................................................................................................................... 36 

2.7 Servicios básicos ................................................................................................................... 36 

2.8 Ganadería............................................................................................................................... 37 

2.9 Agricultura ............................................................................................................................. 37 

2.10 Textileria ............................................................................................................................. 38 

2.11 La religión ........................................................................................................................... 38 

2.12 Minería ................................................................................................................................ 39 

2.12.1 Mina de Ch’aqo (Mina de arcilla comestible) ......................................................... 39 

2.12.2 Mina de Taco. .......................................................................................................... 40 

2.13 Historia ................................................................................................................................ 40 

2.13.1 Historia de la Nación K´ana ..................................................................................... 43 

2.13.2 Apus Tutelares del distrito de Checca ..................................................................... 44 

2.13.3 Historia del templo de Checca ................................................................................. 45 

CAP III.- AMBITO DE ANALISIS............................................................................................. 47 



viii  

3.1 Institución Educativa San Andrés de Checca ....................................................................... 47 

3.1.1 Diagnóstico de la realidad educativa de la institución educativa “Agropecuario San 

Andrés de Checca .................................................................................................................. 49 

3.2 Se presenta la etnografía de las vestimentas típicas del distrito de Checca-Canas. .............. 52 

3.2.1 Vestimenta típica para la danza ..................................................................................... 52 

3.2.1.1 Descripción de la vestimenta típica qhaswa .................................................... 52 

3.2.1.2 Descripción de la vestimenta tradicional de la danza Ch’uku soltera o 

Tupay ............................................................................................................. 62 

3.3 Simbología de la vestimenta tradicional de Checca .............................................................. 64 

3.4 Financiamiento y elaboración de la vestimenta tradicional................................................... 68 

3.5 La indumentaria de los alumnos de 4to y 5to grado de la I.E. San Andrés de Checca ......... 70 

3.6 Canción y música en el distrito de Checca ............................................................................ 74 

3.7 Eventos culturales donde los alumnos participan y utilizan la vestimenta tradicional ......... 77 

3.7.1 Festival cultural folklórico Hatun Sausaya Pukara .................................................... 81 

3.7.2 Participación y organización de los alumnos en las danzas tradicionales en la provincia 

de Checca– Canas. ............................................................................................................... 82 

3.7.2.1 Participación de los alumnos en la danza de Qhaswa ................................... 82 

3.7.2.2 Participación de los alumnos en la danza Ch´uku soltera ............................. 83 

3.7.3 Participación de los alumnos en las batallas (Tupay) rituales del distrito de Canas. 86 

3.7.3.1 Participación en la Batalla (Tupay) ritual de Ch´iaraje. ................................ 88 

3.7.3.2 Participación en la Batalla (Tupay) ritual de Toqto. ..................................... 96 

3.7.3.3 Participación en la Batalla (Tupay) ritual de Mik’ayo en el oeste de Yanaoca. 



ix  

. .................................................................................................................... 99 

3.8 Identidad de los alumnos del colegio San Andrés de Checca ..............................................103 

3.9 La percepción de los alumnos del colegio San Andrés de Checca ......................................106 

3.9.1 Percepción del uso de vestimenta originaria (tradicional) ........................................112 

3.9.2 Percepciones ante las costumbres ch´equeñas. ........................................................116 

3.9.3 Tradición desde la percepción de los alumnos del colegio San Andrés de Checca. 119 

3.10 La influencia de la modernización y la globalización en la I.E. San Andrés de Checca ...120 

3.10.1 La influencia de la modernización y la globalización en la vestimenta típica ........127 

3.10.2 El impacto de la modernización en la vestimenta tradicional. ................................130 

3.10.3 Introducción de material sintético en la vestimenta tradicional. .............................135 

3.10.4 Los cambios en la vestimenta tradicional (típica) de Checca .................................136 

3.11 Cambios en la identidad de los alumnos en el Colegio San Andrés de Checca .................137 

CAP IV.- DISCUSION DE RESULTADOS ..............................................................................144 

CONCLUSIONES .......................................................................................................................146 

BIBLIOGRAFÍA .........................................................................................................................148 



x  

ÍNDICE DE TABLAS 
 

TABLA 1 Unidad de observación……………………………………………………………………………... 28 
TABLA 2 Límites Territoriales………………………………………………………………………………… 32 

TABLA 3 Población total……………………………………………………………………………………….. 33 

TABLA 4 Organizaciones religiosas………………………………………………………………………….. 39 

TABLA 5 Matrículas de educación secundaria por tipo de gestión, y sexo y grado, 2024…………….. 49 

TABLA 6 La simbología de la vestimenta tradicional de Checca…………………………………………. 65 

TABLA 7 Calendario festivo de las actividades del distrito de Checca…………………………………… 79 



xi  

ÍNDICE DE FIGURAS 
 

Figura 1 Localización política y geográfica…………………………………………………………….. 32 

Figura 2 Ubicación geográfica de la institución educativa San Andrés de Checca……………….. 48 

Figura 3 Traje típico de varones ch´equeños……………………………………………………..…….. 55 

Figura 4 Traje típico de mujeres ch´equeñas……………………………………………………..…….. 56 

Figura 5 Características de la indumentaria femenina y masculina ch´equeña…………………… 57 

Figura 6 Alumnas con traje típico ch´equeña………………………………………………..……. 59 

Figura 7 Ropa tradicional (típica) de los danzantes de qhaswa………………………………..……. 60 

Figura 8 Danzantes de qhaswa. Ubicado en el cerro Yanaorqo 2024…………………………….… 61 

Figura 9 Traje típico de ch´uku soltero………………………………………………………………..... 64 

Figura 10 Poncho ch´equeño del distrito de Checca…………………………………………..………... 68 

Figura 11 Indumentaria realizada por el artesano Alexander Huaraya- 2025…………………….... 70 

Figura 12 Indumentaria deportiva escolar de la I.E. San Andrés 2025…………………….………… 71 

Figura 13 Indumentaria escolar femenina 2025……………………………………………………...... 72 

Figura 14 Indumentaria deportiva masculina de la I.E. San Andrés……………………………….…. 73 

Figura 15 Batalla (tupay)de Ch´iaraje entre ch´equeños y yanaoqueños en el cerro Yanaorqo….. 96 

Figura 16 Señoras de edad participando en la feria comercial de Checca, 2024…………………… 102 

Figura 17 Cambios en la vestimenta típica de Checca 2024…………………………………………… 131 

Figura 18 Cambios e incorporación de bordados nuevos en la chaqueta ch´equeña………………. 132 

Figura 19 Bordados de la vestimenta femenina ch´equeña…………………………………………...... 134 

Figura 20 Vestimenta tradicional de Checca…………………………………………………………….. 135 

Figura 21 Vestimenta tradicional de las alumnas de 4to grado de la I.E. San Andrés de Checca.. 137 



xii  

INDICE DE ILUSTRACION 
 

ILUSTRACION 1 Organización y participación de los alumnos de la I. E. San Andrés de 
Checca………………………………………………................................................... 

 
84 

ILUSTRACION 2 Participación de los alumnos en las batallas rituales 

2025………………………………………………………………………………………. 
 

87 

ILUSTRACION 3 Esquema del rol que asumen los alumnos frente al uso de la vestimenta 
típica……………………………………………………………………………………… 

 
113 



xiii  

RESUMEN 
 

 La presente tesis es de carácter descriptivo y etnográfico sobre la Vestimenta, Tradición e 

Identidad en los Alumnos de cuarto y quinto grado de secundaria de la Institución Educativa San Andrés 

de Checca –Canas. Busca la finalidad de interpretar y describir la Identidad de los Alumnos, que se 

construye a través de la Vestimenta, las Tradiciones locales, para ello vamos comparar. La Vestimenta 

Tradicional, utilizada en las fiestas, aniversarios del colegio y del distrito. 

Se hizo la observación en el centro educativo, obteniendo datos de las interrelaciones de los 

Estudiantes y la manifestación de su Identidad mediante el uso de su Vestimenta y Tradiciones, al 

conversar con ellos se recolecto relatos y testimonios. 

Los datos obtenidos nos permitieron analizar y comparar los hechos, se tomó como objetivo 

a los Estudiantes. La Identidad ch´equeña. Siendo los Alumnos quienes mantienen la cultura del 

distrito. Es necesario conocer cuál es la Identidad que mantienen y aprenden en el transcurso de su 

vida sabiendo que la misma Identidad será transmitida a las futuras generaciones. Planteamos la 

investigación como un precedente para investigaciones futuras que se aboquen a la interpretación, 

de la Identidad, que expresan en actividades culturales, fiestas y ceremonias que participan durante 

el año, siendo un pueblo identificado y orgulloso con su Cultura. El uso de la Vestimenta Tradicional 

y participación de los Estudiantes se refieren a la revalorización, conservación de las Prácticas 

Culturales que son su Identidad Cultural y es muy importante, para la fuente de cohesión social y 

desarrollo. 

      Palabras Clave: Vestimenta, Tradición, Identidad, Alumnos. 

 
 



xiv  

ABSTRACT 
 

This thesis is descriptive and ethnographic in nature, focusing on the clothing, traditions, and 

identity of fourth and fifth-year secondary school students at the San Andrés de Checca Educational 

Institution in Canas. Its purpose is to interpret and describe the students' identity, which is constructed 

through clothing and local traditions. To this end, we will compare traditional clothing used in school 

and district celebrations and anniversaries. 

Observations were conducted at the school, gathering data on student interactions and the 

expression of their identity through clothing and traditions. Through conversations with the students, 

narratives and testimonies were collected. 

The data obtained allowed us to analyze and compare the findings, focusing on the students and 

their identity as residents of Checca, as they are the ones who maintain the district's culture. It is 

necessary to understand the identity that people maintain and learn throughout their lives, knowing that 

this same identity will be transmitted to future generations. We propose this research as a precedent for 

future investigations focused on interpreting the identity expressed in cultural activities, festivals, and 

ceremonies in which they participate throughout the year, demonstrating that they are a people 

identified with and proud of their culture. The use of traditional clothing and student participation 

reflect the revaluation and preservation of cultural practices that constitute their cultural identity and 

are crucial for social cohesion and development. 

 
 
 Keyword:  Clothing, Tradition, Identity, Students. 
 



xv  

INTRODUCCIÓN 
 

La presente investigación titulada “VESTIMENTA, TRADICION E IDENTIDAD EN LOS 

ALUMNOS DE CUARTO Y QUINTO GRADO DE SECUNDARIA DE LA I. E. SAN ANDRES 

DE CHECCA – CANAS, se sumerge en la etnografía de la identidad (relación de pertenencia), la 

vestimenta tradicional y las tradiciones festivas, y su relación con la construcción de la identidad 

cultural, describir la identidad a través del folklore, las tradiciones y el vestido. 

La manera del porque se llegó a la problemática, es por la ausencia de la participación de los 

alumnos de 4to y 5to grado en temas de investigación en relación a la vestimenta tradicional, practicas 

festivas. 

La vestimenta típica tradicional es un conjunto de prendas, atuendo usadas por los alumnos 

del 4to y 5to de secundaria colegio San Andrés de Checca juega un papel muy importante en la 

identidad y expresión cultural los alumnos son el eje principal del objeto de estudio, los docentes y la 

población son fuente de conocimientos en esta investigación en donde aportaron en nuestra 

investigación. 

En el aspecto de identidad, los estudiantes de Checca demuestran su relación de pertenencia, 

a través de la asignación de funciones y roles (invitación a participar), esta invitación en el transcurso 

de los estudios escolares, construye la relación de reciprocidad y orden social no solo cuando existe 

fiestas, sino en cargos públicos. La población en general valora a los participantes activos, porque 

muestran confianza y seguridad. 

En el aspecto educativo, la estructura curricular de la institución educativa de Checca, su proceso de 

enseñanza y aprendizaje occidental no encaja en la construcción de la identidad cultural de los 

alumnos. La necesidad de comunicarse, relacionarse, expresarse los alumnos, buscan los medios de 

comunicación, para expresar su folclor, modernizar su vestimenta. Para ello los docentes y ex 

autoridades locales, por medio de la relación de autoridad implementan normas de convivencia 

escolar, incentivan la participación de los alumnos en las diferentes actividades tradicionales, 

concursos. Donde sea motivo de expresión cultural, demostración, orgullo de su vestimenta y 



xvi  

tradición demostrando su identidad Ch’equeña en los diferentes eventos de carácter cultural y 

tradicional. 

Así mismo, el diseño metodológico se prosiguió a considerar el método deductivo, el cual nos 

permitió trabajar con las teorías de la identidad, folklore y el vestido y aportes, para ello se tomó como 

caso específico la Institución Educativa San Andrés de Checca a fin de orientar la etnografía sobre 

los datos. En relación a las preguntas planteadas elaboramos tres objetivos. 

La investigación realizada es de tipo básico y de nivel etnográfico, descriptivo el método de 

análisis es deductivo, por consiguiente, no contara con hipótesis. Se ha constituido un estado de arte 

a partir de las diferentes lecturas, para presentar un marco conceptual. 

El capítulo primero hace referencia a la metodología 
 

En el cual se especifica el problema de estudio, justificación y relevancia, el marco teórico; se 

detallan los antecedentes a nivel internacional, nacional y local, así como se expone las bases teóricas 

de las variables de estudio y la definición de términos. Además considera el diseño metodológico, se 

menciona el diseño y alcance de estudio; determinación de la población, muestra y muestreo de 

estudio, la técnica e instrumentos de la recolección de datos, el procesamiento y análisis de datos. 

El capítulo segundo se refiere al ámbito de estudio. 

Se describe los aspectos geográficos, ecología, flora y fauna, agricultura, salud, educación, 

aspectos culturales del ámbito de estudio. 

El capítulo tercero detalla el análisis de estudio. 
 

Se presentan la etnografía de la vestimenta tradicional y hallazgos del trabajo de campo, 

planteado y estructurado. 

El capítulo cuarto se refiere a las referencias, bibliográficas, discusión y anexos del estudio, 

conclusiones de la información. 



 

CAP I.-ASPECTOS TEÓRICOS Y METODOLÓGICOS DE LA INVESTIGACIÓN 
 

1.1 Problema de estudio. 

La vestimenta típica, tradición, danzas son expresiones de identidad cultural, las cuales son 

heredadas a las nuevas generaciones. Los alumnos de cuarto y quinto grado del colegio San Andrés 

quienes aprenden en su proceso de endoculturación, la noción de pertenencia que les da paso a sentirse 

parte de un grupo cultural, al igual que las tradiciones son muestras de las comunidades y grupos 

humanos. Por ello los espacios de interacción y aprendizaje educativo son considerados también 

aspectos en los que se forma la identidad de los alumnos. 

Las escuelas, colegios e institutos son centros de formación donde los alumnos interactúan, 

se educan y forman su identidad cultural, la cual es reforzada por medio de procesos de socialización, 

como también por políticas educativas que permiten el desarrollo de su noción de pertenencia. 

La educación en el ámbito rural fomenta la identidad cultural de los alumnos, quienes reciben 

influencia de otras realidades y entornos por medio la tecnología de la información, por ejemplo, tv, 

radio, WhatsApp, TikTok, Facebook, YouTube, Instagram los cuales afectan el crecimiento de la 

identidad. 

En el distrito de Checca, de la provincia de Canas, de la región Cusco, cuenta con Instituciones 

Educativas que fomentan el desarrollo de la identidad ch’equeña que es de mucho arraigo en la 

población y motivo de orgullo; es por ello conocer cómo este proceso forja la identidad en los 

alumnos de cuarto y quinto grado y como se refuerza en sus instituciones educativas, lo cual nos 

permite conocer las bases de la identidad local del distrito de Checca. 

Nos enfocamos en la Institución Educativa San Andrés de Checca - Canas, la cual cuenta con 

alumnos de cuarto y quinto grado de secundaria, los cuales en un contexto actual son quienes se 

 
1 



2  

encuentran bajo la mayor influencia de las tecnologías de la información, como las redes sociales y 

el internet. 

Las actividades escolares en el nivel secundario son espacios donde los alumnos muestran y 

manifiestan su identidad ch´equeña por medio de la vestimenta tradicional y las practicas festivas 

propias de su cultura los cuales son reforzados en el transcurso del aprendizaje, sin embargo, la cultura 

occidental a través de la malla curricular de la UGEL trata de occidentalizar las partes de la educación 

formal (occidental) en el país y motivados por la identidad de la población de Checca. 

1.1.1 Problema objeto de investigación. 
 

1.1.1.1 Problema general. 

- ¿Cómo se relacionan la vestimenta tradicional y las prácticas festivas con la construcción de 

la identidad cultural de los alumnos de cuarto y quinto grado de secundaria de la I.E. San Andrés de 

Checca – Canas? 

1.1.1.2 Problema específico. 

- ¿Cómo se expresa la identidad local a través de la vestimenta típica en los alumnos del cuarto 

y quinto grado de secundaria del colegio San Andrés, en el distrito de Checca? 

- ¿Qué papel cumplen las tradiciones locales en la construcción de la identidad de los alumnos 

del cuarto y quinto grado de secundaria del colegio San Andrés, en el distrito de Checca? 

1.2 Justificación y relevancia. 

La danza de qhaswa de Checca es declarado Patrimonio Cultual de la Nación de acuerdo a la 

Resolución Viceministerial y el Informe N° 900165-2018/DPI/DGPC/VMPCIC/MC del Ministerio 

de Cultura, por ello decidimos investigar como los alumnos de cuarto y quinto grado de la institución 

educativa San Andrés del distrito de Checca de la provincia de Canas, preservan su identidad usando 

su vestimenta típica y participando en las fiestas tradicionales. 



3  

La identidad cultural de los alumnos de cuarto y quinto grado de secundaria de la institución 

educativa San Andrés del 2023 al 2024 nos permitió proyectarnos para escudriñar la identidad local, 

los alumnos son quienes mantienen y expresan la cultura propia del distrito. Al mismo tiempo son 

susceptibles a la influencia globalización mientras las personas adultas (personas de tercera edad) ya 

poseen su identidad permanente, ellos no sufren cambios en su identidad. Es necesario conocer cuál 

es la identidad cultural que mantienen y aprenden en el transcurso de la infancia hasta la adolescencia, 

sabiendo que la misma será transmitida a las futuras generaciones. 

Por ello planteamos la investigación como un precedente para investigaciones futuras que se 

aboquen a la interpretación de la identidad de uno de los distritos con mayor fortaleza de su identidad 

local en sus actividades culturales, así como en las fiestas, eventos y ceremonias que participan a lo 

largo del año, siendo un pueblo orgulloso e identificado con su cultura. Los documentos elaborados 

en base a su cultura propia son instrumentos de gestión para implementar planes de protección de 

cultura y dialogo intercultural basados en el desarrollo de la localidad. La protección cultural se 

relaciona a la conservación de los bienes y prácticas culturales que son parte de la identidad cultural 

y es muy importante, para la fuente de cohesión social y desarrollo. 

1.3 Marco Teórico. 
 

Teoría 

El análisis efectuado en esta investigación se apeló a la teoría funcionalista que nos sirvió para 

interpretar cómo el vestido está relacionado con la dinámica de las instituciones sociales y como 

componente afecta su funcionamiento, según el antropólogo inglés Radcliffe-Brown: “la función, 

incluye en la noción de una estructura que consiste en una serie de relaciones entre identidades 

unificadas, la continuidad de cuya estructura se mantiene por un proceso vital compuesto 



4  

por las actividades de las unidades constitutivas de cuya estructura se mantiene por un proceso vital 

compuesto por las actividades de las unidades constitutivas” (Brown, 1986:206) . 

1.3.1 Folclor 

Entorno al folclor, recurrimos al aporte de (Mendoza, 2001) en el trabajo “Crear y sentir lo 

nuestro: Folclor, identidad regional y nacional en el Cuzco, siglo XX”, en el Cuzco y en el Perú se 

usaba el concepto según la definición desarrollada por el inglés William J. Thoms en 1846, quien 

adicionó connotaciones positivas al «saber popular» (folclor) y, además, postulaba que la vida 

campesina era una especie de comunidad ideal (o idealizada) en oposición a la emergente sociedad 

industrial y la cultura de las personas educadas formalmente cantos, de una comunidad que se 

transmiten de generación en generación y que reflejan .Estas manifestaciones pueden incluir cuentos, 

leyendas, música, danzas, festividades, creencias populares, vestimenta, gastronomía, artesanías.(…) 

Así, el folclor era propicio para los intelectuales y artistas cuzqueños hacia principios del siglo XX 

por lo menos por tres razones: en primer lugar, porque ellos tenían el deseo de promover una identidad 

regional y, a partir de ella, una nacional, es decir, buscaban forjar comunidades con una tradición 

común o un «folclor» regional y nacional; en segundo lugar, porque querían que las tradiciones 

andinas que apreciaban y que muchos de ellos interpretaban también lo fuesen, esta afirmación es tan 

errónea como lo es ver, en esta actividad artística, solo el reflejo de otros aspectos políticos, 

económicos o sociales de la época, que habrían llevado a los indigenistas(identidad) a quedarse 

atrapados en jerarquías sociales y raciales. La identidad como proceso de folclorización de las danzas 

cuzqueñas, que estaría atravesado por el diálogo entre los miembros de dos instituciones centrales en 

la práctica musical y coreográfica cuzqueña, las danzas rituales llamadas comparsas y las 

«instituciones culturales en su esfuerzo por impulsar un arte folclórico que incluyera a todos los 



5  

sectores de la sociedad cuzqueña, así como un arte mestizo como símbolo del movimiento, los 

neoindianistas enfrentaron múltiples paradojas y contradicciones. 

Una de las más claras fue la reproducción implícita de la dicotomía indio/ mestizo o 

indígena/mestizo, hecho que se evidenciaba aún más cuando utilizaban estas categorías para 

diferenciar los géneros de la música y danzas en los concursos” (Mendoza, 2001:26). 

La autora nos muestra un análisis del concepto del folclor del siglo XX y la influencia del 

indigenismo, cómo estas interacciones, expresiones han influido en la construcción y representación 

de identidades mestizas e indígenas “folclorización”, observando las danzas, músicas, cantos, 

vestimenta se han transformado en símbolos de relación de pertenencia y diferenciación cultural en 

las diferentes provincias. También destaca la importancia de la performance como un espacio donde 

se negocian y redefinen las identidades étnicas y raciales en el contexto andino. 

La siguiente teoría trata de la identidad, especialmente la identidad étnica, a través de un 

enfoque constructivista enfatiza que la identidad no es una esencia intrínseca, sino que se construye 

y se mantiene a través de las fronteras y la interacción con otros grupos étnicos y que son categorías 

de identificación donde los propios miembros, utilizan para organizar su interacción. 

1.3.2 Identidad 

Al hablar de identidad se hace referencia, a la identidad cultural que es una expresión de cada 

grupo social, para ello Barth, F. (1969) En su artículo “Identidad cultural un concepto que evoluciona” 

nos aproxima a la definición de la identidad, identidad étnica y cómo los grupos originarios son 

portadores de la cultura. 

“Si se insiste en considerar al aspecto de portadores de cultura de los grupos étnicos como 

característica primaria, nos tendremos que enfrentar a consecuencias de muy amplio alcance. 

Se propendería a identificar y distinguir a los grupos étnicos por las características 



6  

morfológicas de las culturas de que son portadores. Esto implica un, punto de vista 

prejuiciado de 1) la naturaleza de la continuidad en el tiempo de estas unidades y 2) del 

"locus" de los factores que determinan la forma de las unidades. 1) Hecho el hincapié en el 

aspecto de portadores de cultura, la clasificación de los individuos y los grupos locales como 

miembros de un grupo étnico dependerá del grado en que muestren rasgos particulares de 

esa cultura. Los límites étnicos canalizan la vida social y esto ocasiona una organización a 

menudo muy compleja de relaciones sociales y de conducta. La identificación de otra persona 

como miembro del mismo grupo étnico entraña una· coparticipación de criterios de 

valoración y de juicio. Por lo mismo, se parte del supuesto de que ambos están 

fundamentalmente "jugando al mismo juego"; esto significa que existe entre ellos una 

posibilidad de diversificación y expansión de su relación social capaz de cubrir, en caso dado, 

todos los sectores y dominios de su actividad. Por otro lado, la dicotomía que convierte a los 

otros en extraños y en miembros de otro grupo étnico, supone un reconocimiento de las 

limitaciones (Barth, 1976:.15-18). 

En ese sentido la identidad engloba a un grupo étnico por medio de la noción de pertenencia 

a un grupo cultural, esta pertenecía se manifiesta en valores y creencias, los cuales a su vez están 

expresados en conductas y acciones, la identidad es entonces una forma de expresión de los patrones 

culturales que nos da a entender que la cultura y la identidad están en continúa los vínculos 

interétnicos estables presuponen una estructura de interacción similar: por un lado, existe un conjunto 

de preceptos que regulan las situaciones de contacto y que permiten una articulación en algunos 

dominios de la actividad y, por otro. Un conjunto de sanciones sociales, culturales que prohíben la 

interacción interétnica en otros; sectores, aislando así ciertos segmentos de la cultura de posibles 

confrontaciones o modificaciones. El proceso de cambio por medio de la relación con otras culturas, 



7  

quizás el caso didáctico de la presión ejercida por otras culturas es el contacto por medios virtuales, 

lo que consigue que algunas conductas cambien e incluso la misma identidad se vea alterada, ya que 

es primordial entender a la identidad como un elemento en constante cambio y desarrollo, su dinámica 

está marcada por el contexto y las relaciones interculturales, de todos modos esta identidad se renueva 

o cambia. 

1.3.3 Identidad cultural 

Continuando con la definición de identidad cultural debemos contar con el aporte de Grimaldo 

(2006) quien en su libro “Identidad y política cultural en el Perú” nos hace entender el progreso de la 

identidad en el Perú. 

“El proceso por el cual los miembros de una cultura compartida se describen y se consideran 

parte de ella, así como la forma en que se comportan de acuerdo con las normas culturales que se 

originan en ella, se caracteriza específicamente como identidad cultural. También está implícita la 

definición que otras culturas tienen de ella” (Grimaldo, 2006:41 - 48). 

Con esta definición vemos que la identidad parte desde la etapa de endoculturación, donde el 

individuo en formación asume como propias las características de su grupo cultural, las cuales son 

parte de su comportamiento y actitud, la identidad. En ese sentido, la identidad se irá forjando y 

cambiando según a los momentos que el individuo tenga a lo largo de su vida, en especial en edades 

criticas como es la adolescencia. 

La definición de identidad nos debe llevar a entender la identidad multidimensional para esto 

(Fuentes, 2014) en su artículo “Identidad cultural en una sociedad plural: propuestas actuales y nuevas 

perspectivas”, realiza un aporte en el análisis de la identidad multidimensional. 

Sen contrapone los conceptos de la identidad: uno, la identidad personal que mantiene 

continuidad en el transcurso de la vida y el otro concepto social, donde el individuo se relaciona con 



8  

su entorno y sus costumbres, creencias, etnia. Expresan que no existe una identidad inmutable, sino 

que cada persona en relación a la dinámica social, posee múltiples afiliaciones donde no existe 

conflictos internos por ejemplo los estudiantes interactúan, muestra diferentes aspectos sociales y 

culturales de prioridad y semejanza esto no define su identidad local. 

Nos muestra que los miembros de una comunidad, con múltiples identidades, estas entran de 

manifiesto en diversos momentos, pero podemos percibir que la multiplicidad en las identidades no 

se da de forma aleatoria y desregulada, sino que la misma organización y los principios en los cuales 

se basa y se formó, hacen que los individuos continúen, por una misma línea de identidad sin 

contraponer sus principios y evitar la exclusión y polarización. 

“Algunos investigadores, como Sen (2007) y Maalouf (2009), adoptan una postura más 

equilibrada y sugieren que la identidad se construye sobre la multidimensionalidad, es decir, una 

identidad multifacética que no se centra en una única lealtad, sino que permite a las personas mantener 

simultáneamente relaciones con varias comunidades. Aunque el objetivo es admirable, no parece que 

el problema sea tan sencillo como afirma Sen cuando dice que una persona puede ser fan de los 

Beatles, vegetariana, cristiana, católica y amante de la música al mismo tiempo y que intentar ignorar 

estos diversos aspectos de la identidad y dar prioridad a uno sobre los demás es un ejercicio de 

simplicidad mental. Esto es correcto, ya que una persona no se define únicamente por uno de sus 

rasgos, sin importar cuán significativo pueda ser ese rasgo. Aunque una persona puede ser varias 

cosas a la vez, esto solo es cierto en dimensiones separadas y no en la misma, por lo que la sugerencia 

de los autores no aborda la cuestión. Cuando surge el desacuerdo, esta diferencia se hace evidente” 

(Fuentes, 2014:61-74). 

Al pasar los años los actores sociales cuanto a nuestra identidad somos los mismos, pero cada 

uno de nosotros, no lo mismo, las identidades cambian “es un juego de espejos” 



9  

“Identidad cultural como recurso en el proceso enseñanza aprendizaje. Se sabe que hoy existe 

dentro de la sociedad un escaso sentimiento de pertenencia a la comunidad social de hecho, 

el pequeño residuo identidad surge momentáneamente con ocasión de eventos especiales 

como los eventos deportivos y fechas puntales como las fiestas patrias, aunque contrario a 

esto los individuos día a día ven facilitado el identificarse por la gastronomía, vestimenta, 

actividades de diversión, la misma geografía. Es por eso que este progresivo desapego y 

minusvaloración de lo próximo-propio, es lo que debe atenderse educacionalmente a la 

brevedad para evitar derivar en una mal entendida apreciación de los fenómenos externos, sin 

apego valórico, ni sustento a la realidad más inmediata (Gonzales & Quiroga, 2002:75-90). 

Entonces podemos concluir que, pueden darse identidades múltiples en un individuo y en su 

grupo, las identidades se ponen de manifiesto en momentos específicos, es decir, que las identidades 

se expresan donde el grupo social lo permite, como es el caso de festividades y tradiciones. 

La identidad se manifiesta mediante signos, símbolos, señas, los cuales permiten el análisis y 

conocimiento de la realidad de una sociedad, es bajo este concepto que la sociedad se expresa, opina, 

muestra, exterioriza su sentir, sus emociones. 

El endoculturacion nos muestra el proceso de aprendizaje por el cual los individuos aprenden 

y asimilan los elementos y factores culturales desde una edad muy temprana dentro del marco cultural 

y social existentes, pre asignados que les permitirán desarrollarse en sociedad, adaptar su 

personalidad y carácter y a la vez portar sus normas, roles, valores de su familia y comunidad. 

1.3.4 Endoculturación 

Según el autor (Harris, 2001) define: 



10  

“La endoculturación es une: experiencia de aprendizaje parcialmente consciente y 

parcialmente inconsciente a través de la cual la generación de más edad incita, induce y 

obliga a la generación más joven adoptar los modos de pensar y comportarse tradicionales 

Así, los niños chinos usan palillos en lugar de tenedores, hablan una lengua tonal y aborrecen 

la leche porque han sido endoculturados en la cultura china en vez de en la de los. Estados 

Unidos. La endoculturación se basa, principalmente en el control que la generación de más 

edad ejerce sobre los medios de premiar y castigar a los niños. Cada generación en 

programada no sólo para replicar la conducta de la generación anterior, sino también para 

premiar la conducta que. Se adecue a las pautas de su propia experiencia de endoculturación 

y castigar, o al menos no premiar, la conducta que se desvía de éstas. (Harris, 2001:21) 

El proceso por el cual una entidad biológica-natural comienza a desarrollar su carácter social, 

comunitario, está lleno de reglas, convenciones. Los individuos de una sociedad se asimilan a sus 

normas institucionales fundamentales a través de la endoculturación. 

1.3.5 Vestimenta 

Debemos reconocer la relación existente entre la vestimenta y la identidad cultural, para ello 

recurrimos a los aportes de (Mercado, 2010), quien explica la relación existente entre la vestimenta 

y la noción de pertinencia entre las personas. 

“A través de métodos de comparación con la cultura europea y de restitución cultural 

mediante el suministro de ropa europea, el observador exigirá un cambio de vestimenta que 

signifique un cambio de identidad, ya que estos rasgos contradictorios son difíciles de aceptar 

para el ojo del observador. En un gesto que representa la auto inclusión o exclusión de un 

grupo situado al otro lado de una frontera imaginaria que se cruza para alcanzar o huir de 

una nueva identidad, serán aceptados o rechazados” (Mercado, 2010:15-32). 



11  

El uso de la vestimenta de índole europea y en este caso, oriundas de las comunidades alto 

andinas, representa en sí un proceso por el cual la población que asume dicha vestimenta lo hace 

como un símbolo de identidad, sintiéndose incluidos o excluidos de la identidad que se va afirmando. 

La vestimenta refleja la identidad, por ello Anna Amsler Montaudon (2014), en el artículo: 

“El vestido en la identidad y pertenencia de jóvenes universitarios”, aborda cómo la indumentaria de 

los jóvenes marca no solamente en el proceso de la identidad temporal, es decir, las modas y otras 

tendencias, sino que los grupos sociales adoptan la moda propiamente dicha como un elemento de 

identidad, se evidencia la identidad de las personas al analizar su vestimenta, los grupos se segmentan 

por el uso de determinadas prendas, las cuales más adelante manifiestan, la pertenencia de las 

personas” (Amsler, 2014: 1-8). 

Entonces podemos identificar a los jóvenes en sus grupos de pertenencia según a su 

vestimenta, la cual tiene elementos contextualizados por la propia sociedad, en la cual se identifican 

los adolescentes. Es necesario conocer la indumentaria como un signo de identificación por ello) en 

su artículo. La relación que existe entre la indumentaria y la cultura juvenil. Es una forma autónoma 

de manifestar su propia cultura dentro de una sociedad, la cual es impuesta por los adultos, en 

perspectiva con los alumnos, las culturas y su proceso temporal no se eximen de la hibridación, es 

decir, se tiene una tendencia a la fusión, donde la vestimenta son la forma precisa de tener una 

manifestación de identidad” (Melchor, 2007: 12). 

La vestimenta cumple con identificar a la persona, la cual se expresa con prendas de forma 

que permite que se le reconozca, salvo que estas conductas son aprendidas y enseñadas por los adultos 

para la población. Los trajes típicos son expresiones culturales, simbólicas de las civilizaciones de 

los andes del sur, desarrollada por los diferentes pueblos antiguos como los paracas, nazca, inca y 

practicada por las comunidades campesinas y es una manera de expresión de su identidad cultural. 



12  

1.3.6 El arte textil andino 

En torno a lo planteado por (Carrasco, 2006) en el libro: “Trajes típicos de la comunidad de 

Urinsaya Ñahui Chaccopata, Canas”. En esta sección prioriza las actividades artísticas y la influencia 

del arte occidental en las culturas andinas, geográficamente ubicadas por el norte desde el país vecino 

de Colombia y Venezuela, y por el sur hasta la Patagonia ( Argentina), donde se enfoca en dos focos: 

la costa de Perú y el Altiplano peruano. Bolivia, en este periodo 2800 a.c. aparece los primeros telares, 

donde domesticaron el algodón y el maíz, nace una etapa del tejido: llamado horizonte Chavin, donde 

destaca la cultura Paracas donde mostraban la vestimenta como ornamento con complejas técnicas 

de crepé y la torsión de hilos finos teñidos. El dominio del diseño y estilo fomenta a la reconstruir 

una cultura que se resiste a desaparecer y ver los valores simbólicos, estéticos propios de nuestra 

tradición. 

“Si bien la pintura como arte de caballete no se desarrolló en la época inca, ni hoy en las 

comunidades indígenas, sí se observa en sus tejidos. En su cerámica y en su composición hay 

armonía de color y diseños; cada prenda de vestir, cada objeto de cerámica, tiene un inmenso 

valor creativo: son verdaderos lienzos pictóricos. El artista tejedor expresa su ambiente como 

en su lienzo: su naturaleza, sus fenómenos astronómicos, su historia; en fin, sus anhelos y 

aspiraciones, su rebeldía y su protesta (Vidal, 1983:5). 

En el Tahuantinsuyo la fabricación de textiles adquirió importancia económica y social. El 

tejido se dividía en tres categorías y tenía un valor especial, pues para cada ceremonia agrícola, ritos 

de iniciación y ajuar funerario, se tejían finas prendas. Los tejidos tenían una función política, porque 

eran parte dadiva del Inca a los señoríos se sometían a su poder; y funcionaba como elemento de 

reciprocidad a cambio de mano de obra para los soldados, que eran recompensados con textiles. Estos 

textiles servían para adornar las paredes y techos de las construcciones del Qusqu(Cusco), como 



13  

banderas, estándares de guerra. La vestimenta es lo que diferencia las etnias y los rasgos sociales y 

políticos dentro del tawantinsuyo. 

El pueblo incaico tenía prendas de vestir comunes a todos los habitantes y muy distintas de 

las que hoy usan sus descendientes. Las que usaba la alta clase social se distinguía de las del 

pueblo en el fino acabado de las primeras, asi como en los adornos con bellos bordados y 

piedras preciosas. El Inca vestía una camisa que le llegaba hasta las rodillas llamadas 

unku.era confeccionada con un tejido fino llamado kumpi, pero esta misma prenda de vestir, 

hecha con tejido ordinario, era usada por todos los hombres en el imperio. También usaban 

la túnica o capote asegurada al cuello, y luego sandalias. El inca, los nobles y sacerdotes 

eran de cuero de camélidos; las del pueblo eran de fibra de maguey. Las mujeres usaban una 

camisa más larga llamada anaku, que les llegaba hasta los tobillos, y también una manta que 

aseguraban al cuello con un alfiler (Pons, 1891:59-60). 

Había tres tipos de tejidos. El primero era el kusi. Telas burdas, de tramas y urdimbres, usado 

sobre todo para confeccionar frazadas. Luego está el wasqa, textil de uso ordinario y elaborado en el 

marco doméstico y de fibra animal. Se usaba para la vestimenta diaria, y para vestir al ejército. El 

más fino, kumpi, era el textil decorado, fabricado en los akllawasi o casas de mujeres, sacerdotes y la 

familia del Inca (Taco, 2006: 07-13). 

El origen de la vestimenta ch´equeña comienza desde los primeros habitantes en el antiguo 

capital K’ana, donde comienzan a fabricarse su propia vestimenta típica pasando momentos, el traje 

no fue creada por una sola persona sino es una combinación de estilos, diseños, textiles, donde los 

artesanos y pueblos influenciaron, sus orígenes son foráneos. Los materiales utilizados en la textileria 

andina Ch’equeña son hispanos de ese entonces obligaban a comprar los botones, espejos, cintas, 

imperdibles, hilos de color y adornos de esa época, por ello al no poder utilizar su vestimenta típica 



14  

adornaban con esos objetos donde se aprecia en la vestimenta Ch’equeña por ejemplo las cintas 

doradas y plateadas en la montera y en el traje tanto de varón como de mujer llevan cintas de a color 

hilos brillantes, bordados, y adornados con botones en sus chaquetas, las cintas colgadas en el 

imperdible junto con el espejo, la lliclla del varón y el charango. 

En la actualidad la textileria ch’equeña junto con los artesanos a lo largo del tiempo ha 

subsistido sin dejar su originalidad y conservando su estilo típico y elementos, sin embargo, en el día 

de hoy ya no es usado a diario, solo en ocasiones y eventos culturales; las fiestas tradicionales, 

celebraciones, festivales y ferias. 

1.3.7 Rol 

Michel Batón (1971) en el trabajo “El rol en la vida social”, teoría de los roles se refiere a la 

actuación manifestada en un papel determinado y la relación entre el desempeño y lo esperado; en lo 

particular referente a comportamientos con reflejo social y a los problemas del mantenimiento del 

orden en una sociedad que cambia (Banton, 1971:11). 

Lo que nos propone es que la identidad se asume mediante roles, los cuales son interpretados 

por individuos que asumen el momento por medio de su vestimenta, como una base para la identidad. 

1.3.8 La Tradición 

En torno a la tradición, recurrimos al aporte de (Madrazo, 2005) quien en el artículo: “Algunas 

consideraciones en torno al significado de la tradición” donde analiza la relación entre la tradición e 

identidad en los espacios donde la población se desenvuelve. 

“Un aspecto de la identidad cultural de una comunidad es la tradición; sus componentes 

transmitidos influyen en la forma en que los demás ven tanto al individuo como al grupo. 

Para las generaciones más jóvenes, el peso de la historia de la tradición sirve como 

conocimiento previo que las prepara para los nuevos desafíos de la vida. La tradición es 



15  

importante y cultural; ayuda a los hombres a comprender su mundo y cómo encajan en él. 

También ayuda a las personas y a los grupos a mantener su sentido de identidad frente al 

olvido del tiempo” (Madrazo, 2005:28). 

La trasmisión del conocimiento, donde se incluyen las tradiciones, es el medio por el cual se 

mantienen, donde las nuevas generaciones asumen su identidad como un proceso de herencia, 

teniendo a los estudiantes como la nueva generación que se hará cargo de continuar con el proceso 

para reconocerse como miembros de un grupo cultural. 

Debemos definir el termino tradición en toda la extensión de la palabra, para ello Renato 

Huarte Cuella, (2012) en el artículo: “El concepto de tradición” en la filosofía de las ciencias sociales 

y humanas” proveniente del latín tradición se enfoca en la noción de propiedad y herencia, pues se 

refería a pasar de mano en mano, la tradición se encuentra dentro de la hermenéutica y que la 

hermenéutica encuentra en la tradición su espacio y lugar (Cuellar, 2012:19-39). 

Definimos entonces que la tradición es algo propio, lo cual puede ser transmitido de 

generación en generación. 

En torno a los rituales, costumbres andinas o indígenas nos muestra las expresiones culturales 

como parte de la base de la identidad donde las costumbres son transmitidas de generación en 

generación desde sus ancestros. Desde las perspectivas antropológicas, históricas, indigenistas y 

culturales donde se aborda las practicas, rituales, cosmovisiones del pueblo andino, donde la memoria 

colectiva y la tradición son basadas en la manera de pensar y de vivir del hombre ch´equeño. Las 

fiestas, la participación en actos rituales, no sólo recaen sobre la individualidad del participante 

adolescente, juvenil (y de su familia). Las fiestas son del distrito y comunidades de Checca. 



16  

1.3.9 Costumbres andinas 

En mención a las costumbres y cultura andina, abordamos en el trabajo de (Salazar, 2014) en 

su análisis “Cultura de las comunidades andinas. Un acercamiento a su resignificación de los 

poderosos forasteros: El caso de Julo Chico”, donde analiza los relatos, la tradición y manifiesta como 

la fiesta implica un quiebre con el mundo cotidiano y da lugar a los acontecimientos extraordinarios: 

“El paso de un ámbito a otro está marcado por modificaciones en el comportamiento, y esos 

cambios crean las condiciones para que se perciban como especiales. Ese es el sub universo 

de las fiestas y de las solemnidades” (DaMatta, 1978). La reciprocidad aparece como una 

constante en la cotidianidad de Julo Chico y al compararla con otras comunidades, se logra 

dimensionar que ésta se constituye en un componente vital de todo el mundo andino; aunque 

con distintos matices y grados. Cada comunidad, en tanto mundo de la vida, ha de 

reconfigurar una cosmología particular, por lo que no es posible realizar una generalización 

de las propiedades de la reciprocidad andina (Lohman, 2010:129). 

La identidad en Checca son las fiestas tradiciones como las tardes taurinas, las carreras de 

caballos, las Khaswas, los carnavales ch’equeños, símbolos de sus vestimentas o traje típico están 

adornadas de la flora y fauna silvestre, la luna y el sol representados en sus monteras y colores, los 

rituales como el ch’iaraje, la ofrenda a la pacha mama y las creencias en los apus y donde los 

diferentes modos de comportamiento entre los alumnos, jóvenes son distinguidos y nombrados como 

el hombre ch’equeño tienen el apelativo de Checca Layqa donde muchos se fundamentan su 

sentimiento de pertenencia. 

El autor define la cultura como una “trama de significados” donde las personas a través de 

sus tradiciones, ritos, vestimenta tejen y se expresan mediante símbolos. Nos da la idea de la 



17  

descripción densa no basta con solo describir un hecho, sino entrelazarla con el hecho, la intención e 

interpretarla. 

1.3.10 La simbología 

Según (Geertz, 1971). En el trabajo “La interpretación de las culturas”, nos da un análisis de 

la simbología (sea un rito de pasaje, una novela romántica, una ideología revolucionaria o un cuadro 

paisajístico) tiene una existencia tan concreta y una entidad tan manifiesta como lo material; las 

estructuras que lo simbólico trasunta, si bien elusivas, no constituyen milagros ni espejismos, sino 

hechos tangibles. La construcción de conceptos adecuados para dar cuenta de ellas en términos de 

generalizaciones pertinentes es la tarea intelectual más apremiante que nos aguarda, si es que 

queremos ampliar la incumbencia de la antropología más allá del despliegue repetitivo de sus recursos 

tradicionales. 

Geertz analiza el concepto de cultura que propugno y cuya utilidad procuran demostrar los 

ensayos que siguen es esencialmente un concepto semiótico. Creyendo con Max Weber que el 

hombre es un animal inserto en tramas de significación que él mismo ha tejido, considero que la 

cultura es esa urdimbre y que el análisis de la cultura ha de ser, por lo tanto, no una ciencia 

experimental en busca de leyes, sino una ciencia interpretativa en busca de significaciones. Lo que 

busco es la explicación, interpretando expresiones sociales que son enigmáticas en su superficie. Pero 

semejante pronunciamiento, que contiene toda una doctrina en una cláusula, exige en sí mismo alguna 

explicación (Clifford Geerz, 1971:19). 

1.3.11 La globalización cultural. 

Según (Welsch, 1999). En su trabajo: “La cultura como dimensión de la globalización: “Un 

nuevo reto para la sociología” considera: la globalización cultural como un proceso complejo de 

mezcla y transformación de culturas, en lugar de una simple homogeneización o aculturación. Su 



18  

concepto de transculturalidad destaca la diversidad cultural y la agencia de los individuos en la 

creación de nuevas formas culturales. 

“Consideran la globalización con optimismo. Ven en ella (a) un acontecimiento en pro del 

intercambio y la interacción que capacita para la superación de la era de los nacionalismos 

y de las perspectivas regionalistas, (b) el inicio de una fase de expansión de una cultura 

universal a través de la transculturalidad y (c) la aparición de un tipo de personalidad 

cosmopolita, propia de la «sociedad mundial» (Welsch, 1999).Traducen la globalización 

cultural como una opción de la política global para reestructurar el orden mundial, como 

demuestra el ya mencionado estudio de Huntington, o guardan cierta distancia al destacar la 

polisemia del concepto como consecuencia del fuerte impacto político-estratégico y 

económico de la globalización” (Welsch, 1999:4-28). 

El autor nos advierte que el proceso de globalización cultural obedece al concepto de 

transculturalidad para describir la interacción y mezcla de culturas de forma positiva, destacando la 

importancia de inventar nuevas formas de expresión cultural de los individuos, considera que las 

culturas no son entidades fijas, sino que construidas socialmente por los individuos y grupos a través 

de procesos de sociabilización interculturales. 

La globalización depende y se manifiesta bajo una lógica individualista. En la que las personas 

son bienes de intercambio, más por el contrario en la globalización entendida como proceso, tenemos 

que las interrelaciones y los nuevos medios de comunicación masivos hace que la preponderancia del 

mensaje este dirigida a las personas, trayendo claro, consigo un efecto en la identidad generando 

transformaciones. 



19  

La población que se ve inmersa en el proceso de la globalización tiende a generar cambios en 

su identidad más rápidos, estos cambios se dan a causa de las formas de comunicación tan agresivas 

y los mensajes tan contundentes, hacen que los individuos cuestionen su noción de pertenencia. 

1.3.12 Medios de comunicación. 

Debemos reconocer la relación entre la globalización (virtualidad) y el desarrollo de la 

identidad en los individuos, para ello nos enfocamos en el trabajo de (Muros, 2011) quien en su 

artículo “. El concepto de identidad en el mundo virtual: el yo online”, donde nos aproximamos al 

análisis de la virtualidad y la construcción de identidad cultural, en especial en jóvenes estudiantes. 

“En pocas palabras, la identidad virtual combina fenómenos de identidad individual o 

personal (identificarnos con identidades distintas) con fenómenos de identidad colectiva (que 

me asemejan o me alejan de la comunidad). Sin embargo, estudiar la identidad virtual 

requiere comprender el cuerpo virtual como un componente crucial de nuestra identidad, así 

como analizar otros elementos como nuestra actividad en la red” (Muros, 2011:49-56). 

La capacidad de comunicarse, en la actualidad, es un medio de construcción de identidad, la 

cual se pone de manifiesto por el acceso a los medios de comunicación masivos y el internet, donde 

la identidad se pone de manifiesto por medio de comportamientos en el entorno virtual. 

La noción del espacio virtual como un lugar de formación de personalidades nos conmina a 

recurrir al artículo de (Moya & Vazquez, 2010), con el título “De la cultura a la Cibercultura: la 

mediatización tecnológica en la construcción y en las nuevas formas de sociabilidad” (2010) en el 

cual nos explican los ámbitos de construcción de personalidad y comportamientos como se muestra 

a continuación: 

“Formas de control social, las nociones de “exclusión” e “Inclusión”, “requieren a la idea 

de “espacio”. El espacio se define a partir del establecimiento de límites que determinan un 



20  

afuera (donde están los excluidos) y un “adentro” (lugar de los incluidos). Estas divisiones 

de inclusión/exclusión también pueden identificar en las prácticas “online” de los usuarios 

de internet. Por ejemplo, a quien molesta u ofende a otro/s usuario/s en un chat, se lo 

“castiga” expulsándolo o bloqueándolo, para acceder a la información o a la posibilidad de 

interacción e intercambios en los foros, es menester con frecuencia registrarse como miembro 

del grupo, lo cual requiere la inclusión de información sobre datos personales, gustos. La 

tecnología, al mismo tiempo que ofrece recursos para plantear alternativas de resistencia o 

contra hegemonía, es útil para el disciplinamiento (control social) del otro” (Moya & 

Vazquez, 2010:75-96). 

La comunidad en torno a las redes sociales ejerce presión sobre los individuos, mediando 

incluso en su comportamiento, el cual deberá estar en torno a su identidad. 

Debemos considerar la identidad, redes sociales enfocados en los estudiantes, para ello 

recurrimos al aporte de (Lardies & Potes, 2022) en el artículo: “Redes Sociales e identidad: ¿desafío 

adolescente?” analiza la relación entre el entorno virtual y la identidad que construyen los 

adolescentes. 

“La idea de identidad digital, que es un relato en el ámbito digital que alude a la subjetividad 

e identificación del yo y que se forma a partir del establecimiento de un perfil en el 

ciberespacio, complementa la idea de identidad (Dans, 2015). Se trata de la representación 

de la personalidad de una persona en un entorno virtual que permite la comunicación virtual 

y la publicación de datos personales y/o profesionales. En consecuencia, sugiere la capacidad 

de controlar la propia visibilidad, reputación y privacidad (Giones-Valls y Serrat- Brustega, 

2010). En el ámbito de las redes sociales, los sujetos construyen y describen una identidad 

digital a partir de su retroalimentación y del contenido publicado. Entre la 



21  

identidad individual y comunitaria se crea un yo dinámico, reforzado por el lenguaje 

audiovisual (Caro Castaño, 2012). Según Ruiz Corbella y De Juanas Oliva (2013), las redes 

sociales proporcionan un medio para definir, reflejar y construir la propia identidad de 

acuerdo con las preferencias, intereses y deseos personales. Según Hernández-Orellana 

(2021), los adolescentes son incapaces de distinguir entre su yo online y offline (Lardies & 

Potes, 2022:10-11). 

El uso de los espacios virtuales, permite no solamente el fortalecimiento sino también la 

creación de identidades, tanto personales como colectivas, las cuales permiten a los alumnos asumir 

y explorar nuevos roles, los cuales se ponen de manifiesto en espacios no virtuales, teniendo 

influencia en su entorno social. 

1.4 Marco conceptual (palabras clave) 

1.4.1 Vestimenta 

Se utiliza como sinónimo de vestido o vestidura, el vestido se refiere a un conjunto de prendas 

exteriores que recubren el cuerpo (Perez & Merino, 2014:13). 

1.4.2 Identidad 

Fredrik Bart sostiene en su obra "Los grupos étnicos y sus fronteras", Barth argumenta que la 

identidad étnica no se define por características culturales objetivas, sino por las fronteras que los 

grupos construyen y mantienen a través de la interacción social (Barth, 1969:15). 

1.4.3 Costumbre 

Son características de cómo se comportan los individuos en sus interacciones entre sí y con la 

sociedad; están moldeadas por las circunstancias históricas de la existencia humana ( (Rosenthal & 

Ludin, 1946). 



22  

1.4.4 Herencia 

Se describe como la característica o características morales o ideológicas que, después de 

haber definido a un individuo, siguen presentes en su descendencia (Real academia española, 

2023:129-136). (Whitehouse, 2025) 

1.4.5 Tradición 

Para que las expresiones, ideas y acciones del presente tengan mayor significado en el futuro, 

los pueblos y las civilizaciones les asignan el término “tradición”. Tradición es la connotación de un 

conjunto hereditario de rasgos o características (Brown, 1986:206). 

1.4.6 Ritual 

“La realización de secuencias de actos y expresiones formales más o menos consistentes que 

no están totalmente codificadas por quienes las realizan” (Rappaport, 2001). Esto permite 

comprender un patrón de conducta; en particular, el ritual es la manifestación conductual que debe 

contener manifestaciones de contenido implícito. Aunque se puede decir que los animales también 

participan en rituales, en primer lugar, se asocia más con un rasgo religioso del ser humano. Es 

conveniente considerar el ritual como una actividad humana fuera de este debate (Dukheim, 2019) 

Se pueden utilizar tres tipos de datos para inferir símbolos rituales: 1) apariencia externa y 

rasgos discernibles; 2) interpretaciones proporcionadas por expertos religiosos y creyentes laicos; 3) 

circunstancias importantes que fueron creadas en su mayoría por el antropólogo (Turner V. , 2001:55). 

1.4.7 Folklore étnico 

Una persona puede relacionarse e identificarse con un grupo étnico aprendiendo y utilizando 

sus formas tradicionales, que incluyen cuentos, canciones, proverbios y comidas. Estas formas son 



23  

un reflejo imaginativo de temas como la comunidad, la identidad, la cosmovisión y la preservación 

de valores (Moyle, 1986) 

1.4.8 Simbología 

El símbolo representar múltiples significados simultáneamente. Ejemplo: en el ritual Isoma, 

el gallo rojo/blanco evoca dualidades como vida/muerte, masculino/femenino, tierra/espíritu (Turner 

V. , 1967:14). 

1.4.9 Endoculturación 

Es producida a través de transmisión de la cultura de las generaciones mayores a las más 

jóvenes en el hogar y en las instituciones educativas, cuando los niños internalizan rasgos culturales 

a través de la familia. (Harris, 2001:21) 

1.4.10 Globalización 

Ulrich lo describió es un "proceso que revaloriza las culturas locales, lleva terceras culturas 

al centro y desarrolla vínculos y lugares sociales transnacionales" (Beck, 1986:2). Ni la circulación 

acelerada de las "industrias culturales globales" ni la intrincada transgresión de las facetas políticas, 

económicas y culturales del marco categorial del Estado nacional hacia las nuevas fronteras de una 

"sociedad mundial" aún difusa constituyen la novedad de esta dinámica (Beck, 1986:2). 

1.4.11 La globalización de la cultura 

"Es un fenómeno asociado a la economía moderna y, como tal, es una realidad dictada por el 

mercado y la tecnología", afirma Rifkin. Las empresas se benefician de la reproducción de la cultura 

como mercancía, pero también se convierten en sujetos pseudoculturales impulsados por el mismo 

razonamiento económico cuando crean una "cultura corporativa" basada en ideales instrumentalistas 

del mercado (Rifkin, 2000:6). 



24  

1.5 Antecedentes empíricos de la investigación (estado del arte). 

Con respecto a los trabajos referidos a la vestimenta, tradición e identidad se tiene lo siguiente: 
 

1.5.1 Internacional 

Entorno a la relación de la de la vestimenta y la identidad (Tapia & E., 2014) en su artículo: 

“Indumentaria de La Cultura Afro-ecuatoriana a provincia de Esmeraldas y el Valle del Chota”, 

donde analiza la identidad cultural en cuanto a vestimenta del afro ecuatoriano también están presente 

en el campo religioso. Los sacerdotes africanos que residen en la provincia de Esmeraldas portan 

prendas diferentes al momento de dar la misa denominada “Misa Afro” para no olvidar sus raíces y 

costumbres. (Paul, 2014). También se ve gran diferencia dentro de la vestimenta en el caso de las 

culturas amazónicas: los shamanes utilizan distinto atuendo y pintura corporal, para diferenciarse del 

resto de su propio grupo. (Tapia & E., 2014:15-24). 

Nos explica el origen y la importancia de la vestimenta como símbolo de identidad cultural y 

cómo ha evolucionado debido a cambios culturales y la globalización en la actualidad Incluye 

descripciones detalladas de las prendas tradicionales usadas por hombres y mujeres en diferentes 

contextos como el baile, así como los cambios ocurridos en la indumentaria a lo largo del tiempo. 

1.5.2 Nacional 

(Merma & Yanapa, 2022) Sustentaron su proyecto de investigación titulado: 
 

“Importancia Socio-Cultural de la Festividad, Vestimenta e Instrumentos de la 

danza.Carnaval de Patambuco – Sandia, 2019. El objetivo de su investigación de conocer la 

importancia socio – cultural que tienen la festividad del carnaval para los pobladores del distrito de 

Patambuco-Sandia y describir la elaboración y significado de la vestimenta de la danza carnaval de 

Patambuco - Sandia. Llegando a la conclusión: La festividad del carnaval de Patambuco se desarrolla 



25  

durante siete días donde los pobladores se organizan para el adecuado desarrollo de la misma; 

sobresaliendo la participación activa de las autoridades y la población (Merma &Yanapa: 68- 88). 

El desarrollo de la festividad la participación de la población es colectiva y organizada, lo 

primero es por la participación voluntaria de los pobladores en las actividades, lo segundo es porque 

existen una organización jerárquica, encabezada por el alcalde, subprefecto, juez de paz, tenientes 

gobernadores, agentes municipales, capitanes, músicos y danzarines de cada comunidad. 

Ademas reconocen la importancia que tienen los rituales, acontecimientos y momentos de la 

festividad para la revaloración de su cultura. Sobre la elaboración de la vestimenta tradicional de los 

varones y las mujeres se realizan, con lana de oveja y alpaca procesado artesanalmente en finos hilos 

mediante el k’anti o phusca, actividad que viene siendo reemplazada por la compra de lana sintética, 

en la fabricación de la vestimenta utilizan instrumentos artesanales como el k’anti, tacarpus, chukura, 

awak’aspis, wich’uña, mini k’aspi. La población entiende el valor cultural de sus trajes y el 

significado de los símbolos e imágenes plasmadas sobre todo en sus llicllas y fajas. Símbolos e 

imágenes que siempre las relacionan con el entorno geográfico en el cual crecieron 

1.5.3 Local 

En relación a la historia, tradición y cosmología andina en el sector de Chumbivilcas 

consideramos el aporte de (Montes, 2021) “Chumbivilcas, reino de semidioses”, las provincias 

cusqueñas de Chumbivilcas, Espinar, Canas y Canchis habrían sido inicialmente collas de habla 

puquina aunque aimarizados temporalmente, y que la danza como el ayarachi fueron de habla 

puquina, explica la dualidad del Hanansaya y Urinsaya ( barrio alto y barrio bajo) quienes estaban 

bajo los curacas (Montes, 2021). Nos muestra su etnografía de los ritos y significación de las figuras 

como los sacerdotes mellizos y curanderos, conocidos como willka, Alqa-Wisa y Chhuchus o 



26  

Qurirasus, eran venerados como semidioses en esta región y como ha influenciado en la identidad 

cultural de los Chumbivilcanos (Montes, 2021: 46). 

1.6 Metodología 

1.6.1 Enfoque de la investigación. 

En la construcción de este estudio se empleó el enfoque cualitativo, con el objetivo de 

comprender las percepciones subjetivas de la realidad de los participantes (alumnos sobre la realidad 

de la vestimenta, tradición en la identidad local) sobre sus experiencias cotidianas en diversas 

circunstancias. Dado que la investigación cualitativa pretende interpretar desde el conocimiento y la 

importancia de cada individuo, se examina el carácter de los hechos, es decir, no se manipulan ni se 

interviene en los hechos (Hernandez, Fernandez, & Baptista, 2014). 

1.6.2 El diseño de investigación. 

Por la naturaleza de la investigación, se utilizó el diseño no - experimental, que se caracteriza 

por la observación del fenómeno social que ocurre en la realidad, no existiendo ninguna intención de 

querer alterar o modificar lo que sucede en el contexto, Hernández, Fernández y Baptista (2014). 

1.6.3 Tipo de investigación. 

Es una investigación de tipo básico, que determino por profundizar el entendimiento sobre la 

realidad de un fenómeno o situación, cuyo propósito es generar conocimiento. 

1.6.4 El método de investigación. 

Se utilizó el método deductivo, donde se consideró conceptos teóricos, para luego relacionar 

e interpretar el fenómeno social y finalmente analizar los resultados. La interpretación nos ayudó a 

conocer el fenómeno de forma objetiva, para ello utilizo las técnicas de observación, entrevistas, para 

obtener la conclusión final que respalda la idea planteada en la formulación del problema objeto de 

investigación. 



27  

La perspectiva de esta investigación fue direccionada a la vestimenta e identidad de los 

alumnos de San Andrés de Checca del 4to y 5to año de secundaria del distrito de Checca-Canas y 

como se relacionan con la vestimenta tradicional, durante la adolescencia se considera una etapa de 

cambios que sufren los estudiantes y a su vez se toman como una moda a la que deben adaptarse sin 

darse cuenta que modifica su vida formando un cambio sociocultural. 

1.6.5 Nivel de investigación 

La investigación es de nivel etnográfico - descriptivo debido a la novedad y la poca 

exploración del fenómeno social, para darle una explicación lógica, nos ayudó a conocer las 

cualidades internas o externas del fenómeno social. En base a la metodología propuesta, se elaboró 

un documento que contenga información de primera mano de la problemática observada. 

1.6.6 Unidad de análisis 

La unidad de análisis son los alumnos de 4to y 5to de secundaria del colegio San Andrés del 

año 2023 al 2024 y está enfocada en la relación de la vestimenta tradicional, las practicas festivas y 

el proceso de formación de identidad y noción de pertenencia, teniendo circunstancias externas que 

influyen en la formación de la mencionada identidad local, los cuales son, por ejemplo: factores 

culturales, sociales y económicos en la forma de variar en la vestimenta o traje típico y las diferentes 

costumbres, y manifestaciones culturales en las festividades en el transcurso del año. 

1.6.7 Unidad de observación 

El distrito de Checca es el más antiguo en la Provincia de Canas, donde la población k´ana 

muestra un gran arraigo por sus tradiciones y costumbres heredadas de tiempo prehispánicos donde 

el sentido de pertenencia es desde la vestimenta típica, la cual acompaña a los pobladores, estudiantes 

no solo en sus fiestas sino en su quehacer diario (Uso de la indumentaria). 



28  

Tabla 1 

Unidad de observación 
 

Unidad de análisis Observar Alumnos, fiestas y aniversarios 

Unidades de 

observación 
 

Especifico 

 
Tipos de vestimenta típica 

  Tipos de danza, 

Variedad de canciones 

Nota. Elaboración propia. 

1.6.8 Población de estudio 

Para la investigación se tomó como población objetivo a los alumnos de la I.E. San Andrés 

de 4to a 5to año de secundaria del 2023 al 2024, en la actualidad se registran 100 alumnos 

matriculados, al ser una población de una cantidad manejable, las entrevistas se efectuaron de manera 

direccionada a los estudiantes con mayor conocimiento sobre el tema. 

1.6.9 Tamaño de muestra 

La muestra por conveniencia se enfocó hacia un sector estudiantil, participantes activos en las 

diferentes fiestas tradicionales, aniversarios y concursos. En el cual existen 36 alumnos divididos en 

dos secciones de 4to y dos de 5to año de secundaria entre varones y mujeres. Cabe indicar que, se 

realizó entrevistas a estudiantes que no participan en las fiestas tradicionales, ex autoridades locales, 

docentes de la I.E. y padres de familia, personas ilustres por ser una investigación de tipo deductivo, 

la selección se dio de forma no probabilística, ya que una población reducida no se puede aplicar 

criterios probabilísticos de selección de informantes. 

1.6.10 Técnicas de selección de muestra 

La selección de muestra es intencional o estratégica de los participantes que enriquecieron el 

estudio, con su participación y perspectivas. Para ello se seleccionaron a los alumnos, bajo los 



29  

criterios de conveniencia, la población objetiva se consideró la accesibilidad, la disponibilidad y la 

capacidad para proporcionar información relevante, a los alumnos de la institución educativa que 

practican el baile, la danza, el canto y la música. 

1.6.11 Técnicas de recolección de información 

Para la recolección de los datos se aplicaron las siguientes técnicas e instrumentos: La 

entrevista y observación. 

1.6.11.1 La entrevista 

La modalidad de la entrevista se llevó de la siguiente manera: 

Según el medio utilizado: La entrevista fue de tipo semi estructurado, es decir, que nos 

permitió obtener información oral de varios alumnos, a través del dialogo y luego guiado por una 

guía de preguntas abiertas que fueron respondidas. 

Para mejor resultado la conversación fue amena, amable y tranquila, para recabar mejor la 

información que deseamos obtener sobre lo que investigamos, la entrevistas fueron aplicadas durante 

las horas de clases, según la regulación de la institución educativa, la cual nos facilitó espacios para 

realizar las mencionadas entrevistas. 

1.6.11.2 La observación 

La modalidad de la observación se efectuó de la siguiente manera: 
 

Observación: La observación fue de tipo no participante, los investigadores se mantiene 

externo a las actividades del centro educativo de San Andrés de Checca, para encontrar la relación 

propuesta entre vestido tradicional e identidad en los alumnos del San Andrés de 4to a 5to año de 

secundaria de los años 2023 al 2025, teniendo activa participación durante las fiestas tradicionales, 

celebraciones y aniversarios que la institución educativa celebra a lo largo del periodo de 

investigación propuesto. 



30  

Investigación de campo 

Se trata de la investigación no experimental, debido a que solo se observa el fenómeno social, 

básico, una investigación que busca conocer un fenómeno, nos enfocamos en la interpretación, para 

conocer el fenómeno de forma objetiva, para lo cual hicimos la observación participante en el centro 

educativo, al obtener datos de las interrelaciones de los alumnos de cuarto y quinto grado de la 

institución San Andres. 

Las manifestaciones de su identidad local son mediante sus vestimentas tradicionales y 

prácticas festivas, al mantener conversaciones con los alumnos de cuarto y quinto grado, recolectar 

relatos y testimonios, dichos datos obtenidos nos permitieron analizar los hechos. 

1.6.12 Procesamiento y método de análisis 
 

1.6.12.1 Procesamiento de la información 

El desarrollo de la información consistió en la elaboración de datos, organización, selección 

de informantes, recolección de datos, transcripción y posterior selección de datos relevantes mediante 

entrevistas individuales y grupos focales a los alumnos, padres de familia, docentes y ex autoridades 

locales, personas ilustres de la zona. Las grabaciones obtenidas en las entrevistas se transcribieron y 

se sistematizo, en diferentes archivos digitales y categorizadas según a las variables sobre “identidad, 

tradición, vestimenta tradicional y las percepciones de costumbre, danza, participación “luego se 

seleccionó los testimonios más importantes para el análisis. 

1.6.12.2 Método de Análisis de la información 

La presente investigación no se trata de la vestimenta típica usada en la vida cotidiana, sino 

aquellas que se usan en situaciones protocolares, rituales, representativas, la vestimenta tradicional 

que se usa para actividades ceremoniales, culturales en festividades civiles y religiosas de carácter 

social. 



31  

El análisis exploratorio consistió en analizar los datos, interpretación y resumir sus 

características. Esto nos ayudó a comprender los fenómenos culturales desde la perspectiva de los 

participantes. 

 La descripción: Nos dio un contexto más detallado. 

 La triangulación: la utilización de fuentes y contraste de datos, es decir utilizar la teoría 

y contrastar las entrevistas con la realidad. 

Los instrumentos utilizados: 
 

 Libreta de campo. 

 Guía de observación. 
 

 Guía de entrevistas. 

 Internet. 

 Cámara fotográfica. 
 

1.7 Objetivos Generales y Específicos. 
 

1.7.1 Objetivo general 

- Interpretar la relación de la vestimenta tradicional y las prácticas festivas con la construcción de 

la identidad cultural de los alumnos de cuarto y quinto grado de secundaria de la I.E. San Andrés 

de Checca – Canas. 

1.7.2 Objetivos específicos 

- Describir en qué circunstancias expresan su identidad local a través de la vestimenta típica en los 

alumnos del cuarto y quinto grado de secundaria del colegio San Andrés, en el distrito de Checca. 

- Identificar qué papel cumplen las tradiciones locales en la construcción de la identidad de los 

alumnos del cuarto y quinto grado de secundaria del colegio San Andrés, en el distrito de Checca. 



32  

CAP II.- ÁMBITO DE ESTUDIO 
 

2.1 Localización política y geográfica 

Departamento de Cusco, Provincia de Canas y el distrito de Checca, sus coordenadas son: 

71°23’42.441” O 14°28’20.381” S para la capital del Distrito, a una altura de 3828 m.s.n.m. 

Figura 1 

 
Ubicación geográfica del distrito de Checca. 

 
 

 
Fuente. Redsalud cce.gob.pe, [Ubicación del distrito de Checca, Cusco]. 

 
Tabla 2 

Límites territoriales 
 

Norte: Distrito de Quehue, Canas. 

Sur: Distrito de Pichigua, Espinar. 

Este: Distrito de Kunturkanki y Layo. 

Oeste: Distrito de Livitaca, Chumbivilcas. 

Nota. Redsalud cce.gob.pe. 2025. 



33  

Población. 

El distrito de Checca cuenta con una población con la siguiente cantidad: 
 

Tabla 3 

Población total 
 

DISTRITO DE CHECCA CANTIDAD 

Población Total 5983 

Nota. Municipalidad Distrital de Checca 2025. 

La migración de personas es constante y progresiva, con la tendencia del campo a la ciudad, 

las causas que originan esta situación pueden ser definidas por la falta de recursos económicos, 

afectan a la población entre otras. 

De acuerdo con los estudios del INEI se tiene que el 98,95% reside de manera permanente en 

el distrito, mientras que solo el 1,05% migra a otras ciudades de manera permanente, porcentaje que 

se podría considerar como no representativo ya que existe la tendencia en la población de permanecer 

en su ámbito territorial, los lugares de mayor destino migratorio en busca de trabajo y estudios son 

Cusco, Arequipa, Sicuani y Espinar. 

2.2 Territorio. 

El distrito de Checca cuenta con una distribución nucleada, donde la población está dentro de 

pequeñas comunidades campesinas, las cuales se distribuye de la siguiente manera: “Alto Ccayhua 

Orccocca, Anansaya, Ccollana, Chitibamba, Tucsa Consa, Consapata, Orccocca, Quillihuara 

Consachapi y Sawsaya” (Cama, 2021), las cuales cuentan con diversas organizaciones sociales que 

representan a la comunidad, nos encontramos como puntos de intercambio y trueque para productos 

que provienen de Espinar (Yauri) y Arequipa. 



34  

2.3 Geografía. 

De acuerdo al autor (Ccasa, 2012), cuenta con cumbres y montañas, las cuales se encuentran 

desde Laramani, El Descanso, Apacheta Mamajani y Ccoccairo unidos por las cadenas de Qapac 

Muro, Kanllimoro, Ch’ila y el cerro Ch´iaraje, lugar donde se realizan las batallas rituales, hacia la 

zona lateral izquierda del rio Apurímac, encontramos Londoni, Qotapalla, Visalle, por el norte 

Huampone Makurani, finalmente Toqto, Kanata y Sawsaya la cumbres más grandes y espacios 

rituales se encuentran en Toqto (límite con Livitaca), Londoni (Coporaque) Ch´iaraje (Quehue y 

Langui) todas ellas por sobre los 5000 m.s.n.m. 

En torno a la hidrografía, encontramos importantes cuerpos de agua, tanto en flujo como en 

suspensión, los ríos son: “el Apurímac, desde el sur hacia el norte, el cual se alimenta de los ríos 

Sairosa o Qaqengora, Vizcachani y Palomani, por el otro lado Huacrahuacho, Checca y finalmente 

Kcollpamayo”(Ccasa Mamani,2012:21). 

2.4 Clima. 

El ambiente de Checca es caracterizado por ser de un clima frio según a la temporada templada 

y frígida, por las precipitaciones varían desde los 500 a 1000 mm registrados durante el año, la 

temperatura regular varía de entre los 20°C durante el día y menos de 0°C durante la noche. La 

temperatura media anual es de 7°, así mismo la temperatura mínima registra -9° durante la época de 

inverno. La época de lluvias y donde se registra la mayor cantidad de precipitaciones corresponde a 

los meses de diciembre a marzo, siendo algunas de estado sólido, es decir, nieve y granizo, a partir de 

los 4200 msnm. 



35  

2.5 Fauna y flora. 

El distrito tiene una gran variedad de fauna propia del páramo andino y como también de la 

puna, que se encuentran a lo largo de su territorio desde las altas planicies, cumbres rocosas, ríos y 

lagunas.  
 
 En la fauna encontramos zorro, vizcacha, vicuña, taruca, gaviota. 

 La fauna hidrológica está compuesta por truchas (Salmon trutta), suches 

(Trichomycteros ribulatus) además de especies anfibias como ranas, serpientes y 

sapos (Telmatoblus Sp), (Bufo spinopsus). 

Con respecto a la flora, de acuerdo a lo investigado dentro de la biodiversidad, podemos 

encontrar, que cuenta con una diversidad de especies clasificadas en formaciones y comunidades 

vegetales hacia el lado del río Apurímac como son: 

 Pajonales de llano y ladera. 

 Pastizales de llano y ladera. 

Debido que gran parte del territorio se encuentra en la puna, la que está conformada por 

pequeñas planicies lacustres y por laderas recubiertas por gramíneas altas, conocidas como pajonales. 

Son pastos que se encuentran conglomerados en matas tupidas, tal como lo demuestran especies como 

la chilliwa (Festuca dolicophylla), utilizada para el alimento del ganado. 

Del mismo modo existen bofedales, se trata de pantanos con vegetación alto andina, se 

presentan sobre suelos sin drenajes y almacenan humedad, de tal manera que, permanecen húmedos, 

incluso durante el tiempo de sequía y de manera permanente. Los suelos usualmente son de arena o 

grava con una capa rica en materia orgánica o turba; aquí las plantas predominantes son los juncos y 

cipreses, pasto y hierba son los elementos menos abundantes. 



36  

2.6 Idioma 

El idioma de los pobladores de Checca es el quechua, el cual se utiliza en las asambleas 

comunales, en reuniones familiares, en actividades comerciales. 

Las instituciones educativas es uno de los espacios donde se aprende el castellano como 

segunda lengua, es utilizada para comunicarse, los pobladores salen del distrito hacia otras provincias 

y otras regiones. 

La predominancia del quechua va cambiando, en la actualidad los estudiantes hablan 

indistintamente el quechua y el castellano, en ocasiones dándole mayor preponderancia al castellano. 

Los niños son bilingües y en su caso dan preferencia al quechua, esto debido a que en el núcleo 

familiar este idioma es el más usado, los alumnos quechua hablantes en el colegio el idioma en las 

clases se usa el castellano, el quechua no lo consideran importante. 

2.7 Servicios básicos 

Casi todas las viviendas cuentan con servicios de agua potable, letrinas y en 50% con 

electricidad. El servicio de agua potable no es óptimo en cuanto a la calidad ni cantidad, se trata de 

agua entubada sin cloración y en poca cantidad, si aumenta el número de consumidores se agota. 

 Agua potable 

Las comunidades cuentan con el servicio de agua entubada, la mayoría es clorada por la labor 

realizada por la Junta de Administración de Agua y Saneamiento (JASS). Las cloraciones se realizan 

en forma mensual, las familias que no acceden al servicio solucionan su necesidad con agua 

superficial arriesgándose a contraer enfermedades de piel y gastrointestinales. 

 Desagüe 

En cuanto al desagüe se ha identificado que nivel urbano se cuenta con la disposición de 

residuos líquidos por arrastre de agua, que abarca el centro urbano, mientras que en el ámbito rural 



37  

no existe un sistema de disposición de excretas con arrastre de agua, siendo el tratamiento por 

oxidación (baño con hoyo seco). 

2.8 Ganadería 

Constituye la principal actividad y fuente de ingresos económicos en del distrito de Checca, 

cada familia tiene entre 8 y 30 vacas, un factor limitante para criar más vacas es el poco espacio de 

terreno, antes tenían hasta 40-50 cabezas de ganado vacuno, ahora la cantidad es menor debido a que, 

con el incremento de la población, se han ido repartiendo los terrenos llegando, las familias más 

jóvenes, a poseer un área cada vez más pequeña. 

La cría de ganado ovino es menos popular debido a que es más propenso a la Kallutaka 

(fashiola hepática), al igual que las llamas y las ovejas, la raza de ganado vacuno predominante es el 

Brown swiss en un 65% seguido por la raza criolla, las vacas son dosificadas cada dos o tres veces 

con medicamentos como fasinex, prosantel, albendazol, antes se usaba el tetracloruro de carbono que 

en la actualidad ha perdido importancia debido a su alta toxicidad. 

Las familias ch’equeñas cubren su canasta familiar semanal gracias a los ingresos que genera 

la venta de queso, leche, carne de cordero, lana de oveja, fibra de alpaca, productos agrícolas en 

menor escala como papa, chuño, oca, izaño. Algunas comunidades como Ccollana, Sausaya, tienen 

una buena producción de ganado vacuno lechero, cada familia a la semana vende queso percibe entre 

30, 40, 50, 70, 100, 150 y 200 soles, dependen de la cantidad de vacas lecheras que poseen. Las 

transacciones comerciales se efectúan en los mercados sabatinos en el distrito de Descanso 

(Kunturkanki) y los días viernes en el mercado de Checca. 

2.9 Agricultura 

El clima no es óptimo para la agricultura ya que caen fuertes heladas, granizadas y nieve, los 

principales cultivos son: papa, cebada, trigo, oca, izaño, olluko, ccañihua, quinua y avena. 



38  

Se cultiva papa de las siguientes variedades: K’ucha, Mallku, Q`anchillo, Phuqaya, Cebayllos, 

linli, amakhaya. Estas variedades de K’hucha, Mallko y Q`anchillo son las más resistentes a las 

heladas, mientras que las variedades de sewayllos, linli y amakhaya sufren destrozos en las hojas, 

tallos, dificultan su producción. 

2.10 Textileria 

Se mantiene como una actividad económica complementaria; los productores textiles 

elaboran los típicos ponchos de Canas, el chumpi, los phullos para las mujeres, en la actualidad 

muchos de los insumos tradicionales fueron reemplazados por lana sintética, sin embargo, existen 

grupos de artesanos que apuestan por revalorar la fibra de llama, de oveja y de alpaca. 

Los teñidos lo hacen con colorantes o tintes naturales provenientes de las plantas o de ciertos 

minerales, entre las plantas más importantes para el teñido tenemos la tara, beterraga, hojas de alfalfa; 

mientras que los minerales utilizados son limonita o taco, qollpa o sulfato de aluminio, entre otros. 

La mayor demanda para el turismo la tienen los tejidos con insumos naturales para los cuales 

se valen de telares tradicionales, solo unos pocos hacen uso de telares mejorados, en las comunidades 

campesinas aún se siguen utilizando las prendas de bayeta a pesar de la introducción de prendas de 

procedencia americana de segunda mano en gran cantidad y a precios bastante accesibles. 

Los varones confeccionan pantalones y casacas de bayeta y las mujeres su juguna, los típicos 

cinturones o faldas bordados con flores y adornados con típicos encajes que se colocan en la parte 

inferior. 

2.11 La religión 

En el distrito de Checca se profesan cuatro religiones: donde la iglesia católica cuenta con 

mayoría de fieles, la Iglesia Evangélica Peruana, Bautista y Voz de restauración con un aproximado 

de 40%, como se aprecia en la siguiente tabla. 



39  

Tabla 4 

Organizaciones religiosas 
 

Categorías Casos % 

Católica 2,829 71.12 

Cristiana- Evangélica 1,066 26.8 

Otra-(Bautista-Restauración) 83 2.09 

Total 3,978 100 

Nota: Adaptado de (INEI, 2007). 

Según los datos del INEI se establece la presencia de más de dos Organizaciones Religiosas 

a nivel del distrito, siendo la religión católica la que más devotos posee 71.12% de un total de 3978 

habitantes, puesto que los días viernes se lleva a cabo la misa realizada por el párroco 

En la actualidad la religión en el distrito de Checca, es importante en la identidad y la 

cosmovisión de la etnia K’ana de Canas, su espiritualidad está arraigada en prácticas ancestrales que 

integra elementos prehispánicos y católicos u otros reflejando una sincretización cultural que sigue 

perdurando. 

2.12 Minería 

2.12.1 Mina de Ch’aqo (Mina de arcilla comestible). 

Es un yacimiento que se encuentra sector de Quillihuara, de la comunidad de Chimpa Toqto 

Orccocca (Ccasa, 2012) allí se extrae un mineral blanco mantecoso denominado ch’aqo, se extrae 

haciendo perforaciones en el suelo de una profundidad de 2 a 5 metros, este mineral se comercializa 

en los mercados del Cusco, Juliaca, Arequipa, Sicuani, Espinar, es muy cotizado por sus propiedades 

curativas contra la gastritis, ulceras estomacales, para bajar la fiebre intestinal que produce la 



40  

fermentación de los alimentos. Para bajar la fiebre corporal, fortalecimiento de los huesos por la 

presencia de calcio. 

La gente de Checca consume el cha’qo preparado con agua y sal, acompañado con papa 

sancochada de las variedades k’ucha, mallko y q’anchelo, por ser estas papas agrias que no se pueden 

comer sin ch’aqo. Del material ch’aqo, se experimenta en la elaboración de cremas dentales, jabones, 

caramelos. 

k’ucha, mallko y q’anchelo: son las variedades de papa nativa que existe en la zona, las 

denominaciones de los nombres son en idioma quechua. 

2.12.2 Mina de Taco. 

Es un yacimiento artesanal que se encuentra en la comunidad de Tacomayo Rosasani, la mina 

de ch’aqo, separados solo por unos 200 metros de longitud. Para extraer ese mineral se realizan 

perforaciones profundas en forma de túneles de 10-15 metros de profundidad. Para realizar la 

perforación, se realizan previamente rituales a Juanico, quien, según la creencia, es el dueño de la 

mina, de no hacer el mencionado acto, este pude provocar derrumbes enterrando a los mineros dentro 

del túnel como habría ocurrido hace algunos años. 

El Taco se utiliza como pintura, se le mezcla con sustancias como son el cactus, aunque con 

mayor precisión su flema, también conocido como waraqo, la cual tiene la cualidad de ser pintura 

esmalte, no se puede borrar con facilidad, por lo cual fue utilizada en las pinturas rupestres en muchos 

recintos arqueológicos de la zona (Ccasa, 2012) .Es una espina que crece en las alturas de los cerros 

en abundancia tiene un color verde oscuro, pelitos blancos parecido a la barba y florece amarrillo. 

2.13 Historia 

En torno a la etimología, encontramos que en aymara Ch’eqa significa izquierda, proveniente 

de la separación a partir del rio Apurimac, asentados los aymaras, por otro lado, en quechua podemos 



41  

ver que proviene de la palabra Ch´eqaq que significa “correcto, verdad y cierto” (Ccasa, 2012). El 

primer asentamiento reconocido es Qollpak’uchu, en que se ubica el monolito Checca Rumi 

(posiblemente la principal divinidad para los pobladores de Checca) como también las evidencias 

arqueológicas de Checca Pukara y Qora Pukara. En la parte alta encontramos el centro ceremonial 

circular establecido en las zonas de Hatun k’ana, Chicuana, Cacha y Horuro. 

Durante la época pre inca, el distrito de Checca tenía una extensión mayor a la actual, abarcaba 

lo que es el distrito de Quehue, parte del periodo pre cerámico la población de Checca era parte de la 

localidad de Yauri, hoy distrito. Las herramientas e instrumentos como el sílex asociado a las pinturas 

rupestres como las evidencias encontradas por la zona, determinan un poblamiento de una data de 

5000 años. (Ccasa Mamani, 2012:40). 

Checca Rumi: Es una piedra como cabeza clavada que fue encontrada en el distrito, en las 

zonas arqueológicas Checca Pukara y Qora Pukara, tiene la forma de un cadáver, la fotografía de esta 

cabeza es utilizada en los logos y artesanías en barro como identificación de Checca está ubicada en 

la municipalidad como estatua en la puerta. 

Durante la época Inca, aunque parecidos a los Canchis eran diferentes, se relacionaban en 

costumbres y tradiciones, tanto como los medios de subsistencia, los cuales se incluyeron dentro de 

los grandes planes de expansión incas, con ellos incas Sinchi Roca, Wiraqocha, y Pachacutec, quienes 

anexan a los K´anas y Kanchis al imperio. Es en esta época que se institucionalizan las batallas 

campales, como parte de la férrea defensa de los ch´equeños ante el avance aimara, como también la 

evidencia del control inca en la zona por con más ocupaciones de la parte de Qhorapata (Ccasa 

Mamani, 2012: 49). 

Época colonial, luego del establecimiento del Cusco como la capital del imperio de los incas, 

se inició con el proceso de entrega del territorio a los encomenderos, los cuales hacían uso del 



42  

territorio y la población, la cual acusaba de abusivos e intransigentes, por ello en 1563 se realizan los 

repartimientos, entre ellos el Checca con un total de 1695 personas (Ccasa, 2012) la cual da pie a la 

fundación española del distrito en 1574. 

Durante la colonia en 1572 y por mandato del Virrey Francisco de Toledo y Figueroa, los 

pobladores de Checca fueron asignados a la reducción del pueblo de Checcasupa, considerando cinco 

ayllus: Anansaya, Consa, Orccocca, Sawsaya y Ccollana. 

Durante ese año, se inició a la construcción del templo del distrito el cual es dirigido por el 

apóstol San Andrés, al igual su plaza principal o plaza de armas, municipio o cabildo, casa cural y 

algunos tambos, por ello su fundación española como distrito se considera el 30 de noviembre de 

1595, fecha registrada que se evidencia en alto relieve en la campana del templo. 

Durante el censo realizado en 1637, la población de Checca, reubicados en el distrito de 

Checcasupa, caracterizados por su rebeldía, valentía y ser guerreros, se registraron como mitimaes 

pertenecientes a las haciendas de Huaroc y Yanahuara de Urubamba 

La época de las haciendas juega un papel importante en lo que corresponde a la historia de 

Checca, para lo cual debemos mencionar a las familias más resaltantes, como la de “Angela Huayhua, 

hija de Remigia Montufar Huayhua, quienes aceptaron el apellido Montufar por cuestiones sociales, 

quienes eran los propietarios de la hacienda Quisimocco. Otra familia de importancia y relacionados, 

eran los Cárdenas Montufar, dueños de la hacienda Yllazo y Condorccota. Finalmente debemos 

mencionar a la señora Gabina Pérez de Castillo, quien ocupaba la hacienda Chorrillos, Ccapac Muro 

y Ch’ila, localidades que ahora son comunidades campesinas” (Ccasa, 2012). 

Durante 1689, las relaciones entre los Curatos de Canas y los Canchis, a solicitud del obispo 

Manuel Mollinedo y Angulo, Checcasupa eligieron su templo en estancias como Ccocayro y 

Barrantes, al tener una población de 1500 personas. Durante la época republicana, el distrito se creó 



43  

por Ley del 29 de agosto de 1834, durante el gobierno del presidente Luis José de Orbegoso y 

Moncada. Los ch´equeños son conocidos como los ch’eqa layqakuna en mención a sus dotes en 

espiritualidad andina o paqos andinos, como también se les conoce “Ch’aqu P’ukukuna o traducido 

como las personas que comen tierra en plato de barro, pertenecientes a la etnia K’ana, fervientes 

enemigos de los Chumpiwilcas y Quewis (Cama, 2021). 

2.13.1 Historia de la Nación K´ana. 

De acuerdo al origen histórico y avance cultural llego a llamarse k´ana k´iti o Huamani k´ana 

se encuentra circunscrito al Altiplano del Qollao, en el asentamiento humano Tiawanaco o sector 

pukara arribaron hace aproximadamente 5.000 ac, en la etapa pre cerámico, conocidos como 

wayrarunas. La palabra k´ana nace del idioma aymara que significa “luminosidad”, luz que se origina 

del sol, su capital fue Htun k´ana que corresponde al distrito de coporaque y su capital religiosa estaba 

ubicado en Raqchi “Templo de Wiraqocha” ubicado en el distrito de Canchis 

Por otro lado Maria Teresa Polo Rodríguez (2000) nos menciona que la nación k´ana habría 

estado constituida por grupos humanos k´anas, qanchi, Ayawira y Qawiña: corresponden a los 

actuales pobladores de Checca, Quehue, Langui, Layo, Kunturkanki, Yanaoca, Pampamarca, 

Tungasuca, Surimana (actual Ocoruro, Condoroma y Suyckutambo que pertenence a Espinar). La 

capital de dicha nación habría estado ubicada en Hatun k´ana en el distrito de pichihua. 

“En el periodo inca, la nación k´ana forma parte del Tahuantinsuyo como consecuencia de la 

confederación, manteniéndose de forma indisoluble en su interior, denominados k´ana wamani junto 

a los demás naciones como inka, chanka, wanka. 

Miguel Glave (1988) señala que, en la época pre hispánica, fue Hatuncana el pueblo mayor 

de la provincia, teniendo su centro en k´anamarca (alto Pichigua). La conquista de los españoles trajo 

una nueva organización “encomiendas”, siendo los primeros favorecidos aquellos que participaron 



44  

en la conquista, incluyendo indígenas, es asi Francisco Pizarro entrego en renta a Paullo inca 

diferentes tierras como Mohina, Callanga, Guajabamba, Gualaua, Hatun cana y Auri o Yauri 

(Valcarcel 1985:20). 

Hasta 1784, el virreinato del Perú estaba dividido en Obispados, corregimientos p provincias 

y los últimos curatos. Él obispado de entonces abarcaron Abancay, Aymaraes, Cotabambas, Marques 

y Chilques(Paruro), Chumbivilcas, Canas y Canches, con su capital Tinta. Mientras Quispicanchis 

con su Quiquijana, Calca y Lares: Urubamba; Paucartambo; Carabaya; Azángaro y lampa. 

En 1780, cuando Túpac Amaru protagonizo uno de los movimientos más grandes de 

liberación en contra de los abusos y opresión los españoles. La rebelión inicio un antecedente de la 

independencia peruana, teniendo como consecuencia luego de la derrota la ampliación de diferentes 

replesarias a los pobladores que conforman esta nación. Luego del levantamiento, Don Agustín de 

Jauregui y Aldecoa (1780- 1784), época republicana, fue reemplazado por Don Teodoro de Croix, 

quien el 7 de julio de 1784 disponía el cumplimiento de la división del Virreinato del Perú en siete 

intendencias. 

Los distritos con los que fue creada la Provincia de Canas fueron: Yanaoca, Checa, Langui, 

Coporaque, Pichigua y Yauri. Seguidamente la ley del 17 de enero de 1803 se elevó al pueblo de 

Yanaoca como la nueva capital de la Provincia de Canas, que continúa hasta la fecha. Por la 

disposición de la Ley No, 2542 de fecha 17 de noviembre del año 1917, la Provincia de Canas, debido 

a motivaciones políticas, fue nuevamente fraccionada en dos Provincias: Canas y Espinar, la primera 

con su capital Yanaoca y la segunda con su capital yaurí (Rodriguez, 2000:10-14). 

2.13.2 Apus Tutelares del distrito de Checca 

 Apu Hatun sausaya: Es un Apu tutelar está reconocido por el misterio de cultura por 

que mantiene unos centros arqueológicos pre incaico y se lleva el festival folklorico 



45  

hatun sausaya este Apu es poderoso y le rinden homenaje con rituales como el pago a 

la pachamama u ofrenda. 

 Apu Sombreroni: El Apu tutelar del distrito de Checca, tiene la forma de un sombrero 

y es un lugar donde se realiza el pastoreo y se cría toros de casta, para la corrida de 

toros. 

 Apu Macuarani: Se encuentra ubicado cerca al Apu toqto donde se lleva la batalla 

ritual toqto es pastal de vicuñas y animales silvestres ya no de animales domésticos. 

 Apu Qhapaq Muru: Es un Apu tutelar igual que los demás considerado como el 

qhaswana donde se baila y canta en tiempos de qhaswas se realizaba punchay qhaswa. 

 Apu Qoyani: Ubicado cerca a la espalda de la ch´iaraje es un paraje y pajonal los 

ch´equeños le guardan respeto al Apu tutelar y cada agosto siempre hacen su ofrenda 

a los Apus y a este mencionado. 

2.13.3 Historia del templo de Checca. 

El templo de Checca fue construido en el año 1688 usando como mano de obra a unos 100 a 

150 indígenas que a diario acudían a trabajar bajo pena de azotes y latigazos, que era controlado por 

curas y españoles, el trabajo consistía en el traslado de piedras del río, los palos fueron traídos desde 

el valle del Colca donde abundan árboles de sauco. 

Para todos los templos coloniales del país, las campanas llegaron desde España, en el año 

1695 fueron traídos al puerto de Matarani – Arequipa en los navíos mercantiles, se relata que fueron 

traídos un total de 8 campanas, 2 de ellas con aleación de oro, porque este metal tiene mejor sonido, 

estas campanas estaban al servicio del pueblo durante 274 años, se presume que fueron destruidos, 

junto con el templo por rayos que cayeron. (Checca, 2024) 



46  

El 23 de marzo de 1969 quedó destruido el templo, abandonado y desmantelado, perdiéndose 

las reliquias elaboradas en pan de oro. Los lienzos de la escuela cusqueña desaparecieron 

misteriosamente, solo quedaron los santos destruidos, también el templo se derrumbó por el completo 

abandono. En el año 2003, fue reconstruido gracias a voluntad del párroco de Yanaoca, padre Pablo 

Prendergars Lions, quien aportó con 10.000 euros y también al apoyo económico del Instituto 

Nacional de Cultura Cusco (Ccasa, 2012). 



47  

CAP III.- AMBITO DE ANALISIS 
 

3.1 Institución Educativa San Andrés de Checca 

Es una institución mixta de dependencia pública ubicada en el sector urbano del distrito, 

específicamente en la Av. Progreso S/N, ofrece educación secundaria y sola por el turno mañana. La 

institución pertenece a la UGEL CANCHIS, revisa y dispone de la normativa a seguir por parte de 

docentes y estudiantes, y esta última forma parte de la Dirección regional de educación DRE CUSCO. 

(Huaraya, 2009) 

La institución San Andrés busca educar y formar personas eficientes, personas con 

autoestima, razón, habilidades principalmente sociales con una firme formación tanto académica, 

moral como emocional, para conseguir éxito personal y profesional en una sociedad contemporánea 

y cambiante. (Huaraya, 2009) 

En Checca la institución aporta una educación de calidad, que pretende que los estudiantes 

logren su total desarrollo intelectual, físico, moral, espiritual, social y emocional. 

En conjunto de elementos forman parte del modelo de la Institución Educativa San Andrés, 

que es un proyecto educativo, con metodológica enfocada en conquistar lo mejor de cada estudiante. 

La institución educativa es un lugar de mucha importancia en la formación de la identidad de 

los pobladores del distrito de Checca, ya que desde las aulas les enseñan a revalorar sus tradiciones 

y a sentirse orgullosos de su cultura. (Huaraya, 2009) 

Se acostumbra la educación bilingüe, siendo la mayoría de sus estudiantes de lengua materna 

quechua, aprenden en la institución el lenguaje castellano. Se hace hincapié en lo que es la historia 

de Checca y el respeto por la vestimenta típica, el estilo, canto de las comunidades madres, de la 

qhaswa y los estilos, la vestimenta que diferencia el margen izquierdo y derecho. (Huaraya, 2009) 



48  

Pertenece educacionalmente a la UGEL CANCHIS, a pesar que pertenece políticamente a la 

Provincia de Canas. Una de las razones para que este administrado por dicha UGEL es por la fácil 

movilización de los docentes hacia Sicuani, ya que hay carretera que los une, cuenta con 1,034 

alumnos matriculados para este año lectivo 2024. 

Respecto a los servicios educativos del Distrito de Checca cuenta con las siguientes 

instituciones: 

Figura 2 

 
Ubicación geográfica de la institución educativa San Andrés de Checca. 

 
 

Fuente. Elaboración propia, Mapa ubicación de las escuelas del distrito de Checca, Cusco]. 



49  

Tabla 5 

Checca: Matrículas de educación secundaria por tipo de gestión, sexo y grado, 2024. 
 

Institución 
 
educativa 

 Total de alumnos 
 

matriculados 

Sexo  
Cantidad   

 M V 

 
Secundaria 

4to G. 
 

5to G. 

 
100 

 
45 55 

 
Nota. Matrículas de los alumnos de 4to y 5to grado (Ministerio de Educación del Perú, 2024). 

3.1.1 Diagnóstico de la realidad educativa de la institución educativa “Agropecuario San 

Andrés de Checca. 

De acuerdo con los testimonios de exalumnos de la Institución Educativa Agropecuario San 

Andrés de Checca, compilados en la Revista Cultural Educativo "Altiva Canas", los alumnos 

recorrían hasta 5, 8 y 10 kilómetros, para llegar al centro educativo, llevan su kharmu consistente en 

tostado de haba, trigo, maíz, ch’uño phasi, no conocían ni propinas. Haciendo un diagnóstico de la 

realidad. 

En San Andrés de Checca observamos tantas necesidades, debilidades y fortalezas no solo de 

los docentes, como por parte de los padres de familia, alumnado, infraestructura, gobierno local, 

gobierno nacional y organizaciones sindicales, entre ellas podemos citar: 

Los estudiantes no tienen un local adecuado para el estudio con las condiciones mínimas, 

como una buena ventilación, iluminación, espacio adecuado y ordenado. Las tareas las hacen en 

cualquier parte, incluso hasta encima de la cocina a leña (q’onchas). 

 Deficiente preparación de los docentes, por la falta de materiales educativos: libros 

por especialidades, libros pedagógicos, bibliotecas virtuales, materiales e instrumentos 

en los laboratorios de ciencias naturales. 



50  

 Los estudiantes no conocen otras realidades, ya que los niños que viajaron a las 

ciudades como Arequipa, Cusco, Sicuani, son introvertidos. 

 Los egresados del colegio no están preparados para ingresar a las Universidades ni 

para realizar trabajos calificados, la educación debe servir para defenderse en la vida. 

 Los padres de familia no apoyan a sus hijos, incluso los que tienen becas, no hacen 

postular a las Universidades e Institutos, en vano se hacen dar las becas. 

 Los currículos educativos deben estar de acuerdo a las necesidades del alumno y 

demandas de la sociedad. 

 Los institutos Pedagógicos gradúan profesores en cantidad y no de calidad, por eso 

los padres de familia no guardan la confianza en el correcto aprendizaje de sus hijos. 

 No hay respeto ni responsabilidad de los estudiantes, quieren hacer lo que quieren, no 

obedecen a sus padres ni maestros. 

 Falta de material educativo (didáctico) y de textos escolares actualizados. 

 Falta de laboratorios de biología - química y física. 

 Por necesidades de trabajo y estudios, migran a las capitales provinciales y regionales 

como Cusco, Arequipa, Lima, Moquegua, Tacna. 

Propuestas educativas para la solución de problemas. 

 Que los padres doten de un ambiente adecuado en sus casas para el estudio de sus 

hijos. 

 Los estudiantes deben prepararse en las academias, incluso en el nivel primario y con 

mayor razón cuando cursan su educación secundaria. 

 Participar en el mejoramiento de la calidad educativa en forma conjunta: docentes, 

alumnos, padres de familia, el alcalde distrital, autoridades locales, organizaciones 



51  

sociales, profesionales, ex alumnos, autoridades regionales, y autoridades del 

Gobierno Central. 

 Equipar con materiales didácticos con tecnología de última generación, equipar la 

biblioteca con libros actualizados. 

 Equipar con laboratorios de física, química, biología, ecología y tecnologías 

productivas. 

 Exigir a los docentes que se capaciten cada año y que demuestren a la APAFA el 

documento que acredite su capacitación. 

Cambiar la modalidad de la I.E. Agropecuario San Andrés de Checca, con una modalidad 

multidisciplinaria, técnico Industrial donde el estudiante escoge la especialidad por vocación y no por 

obligación como ocurre ahora con la única especialidad, ya que esta no le agrada a todos, esta 

modalidad multidisciplinario está aplicándose en la Gran Unidad Escolar Inca Garcilaso de la Vega 

del Cusco, para lo cual se implementaría con módulos de maquinarias; cada Especialidad Técnica de 

la siguiente forma: 

 Taller de mecánica automotriz. 

 Taller de mecánica de Producción. 
 

 Centro de producción agropecuario. 

 Taller de electricidad y electrónica industrial. 

 Taller de industria textil. 

 Exigir a los docentes el avance del currículo en un 90%. 

 Instalar una vitrina publicitaria para que los padres de familia coloquen ahí sus 

sugerencias para la mejora de la calidad educativa, cualquier ciudadano, autoridades, 



52  

ex alumnos, profesionales, coloquen sus propuestas, críticas, para el mejoramiento de 

la educación ch'equeña. 

 Incorporar a la educación secundaria dimensiones productivas, empresariales y 

tecnológicas y no como ahora que los estudiantes que egresan de colegios y 

universidades no se desempeñan en el campo laboral, salen con las manos vacías. 

 Fomentar la alimentación balanceada de los estudiantes. 
 

3.2 Se presenta la etnografía de las vestimentas típicas del distrito de Checca-Canas. 

Es necesario conocer las vestimentas en el distrito, saber cómo se implementa la vestimenta 

tradicional y la moderna a la vez que podremos conocer cada una se complementa, a continuación, 

con el desarrollo del capítulo, podremos definir de mejor manera como es cada una de ella, según a 

los relatos obtenidos de la población en su. 

3.2.1 Vestimenta típica para la danza 
 

3.2.1.1 Descripción de la vestimenta típica qhaswa. 

Conocer la vestimenta típica desde la perspectiva de la población y sus características es de 

vital importancia, ya que el concepto de vestimenta y su diseño tradicional, como los elemento que 

lo manifiestan trasmiten la identidad la cual nos permite analizar la relación entre la vestimenta y la 

identidad. 

Los ch´equeños son hombres valientes, rebeldes y aguerridos guerreros, quienes al mismo 

tiempo cuentan con un espíritu festivo y alegre, formado por las costumbres ancestrales, expresadas 

a través de bailes acompañados de sus cantos rituales, como expresión social y cultural de mágico 

totémico. 

Ejemplo de ello es el P’unchay qhaswa, Tuta qhaswa, T’ika Qhaswa, otras son aquellas 

manifestaciones de la cosmovisión andina y la católica, que se expresa durante fiestas patronales 



53  

como entre las más representativas tenemos: San Juan, Santa Cruz, Virgen Asunta, Virgen de la 

Natividad, San Andrés e Inmaculada Concepción, con las evocaciones de t’inkasqas y saminchasqas. 

El Checca qhasway es una expresión tradicional del distrito de Checca, se manifiesta en un 

escenario de batalla ritual con una danza a la cual acuden ataviados con vestimenta típicas como la 

montera dorada en el varón simboliza al sol, la montera adornada de plata es para la mujer y que 

simboliza la luna. Se trata de una representación de la dualidad andina opuesta y complementaria, 

acompañada en simultáneo de una serie de armas para defenderse, el zurriago, waraka y el poncho 

rojo que simboliza toda la sangre que perdió en la batalla el guerrero ch’equeño. 

Según algunos cronistas como Guamán Poma y Bernabé Cobo, la qhaswa es una danza ritual 

de origen precolombino de la provincia de Canas – Cusco, que se realiza | una coreografía circular 

tradicional la cual es realizada por jóvenes campesinos quechuas, que celebran el ciclo de la vida, es 

el ritual dedicado al cortejo, la música es ejecutada por jóvenes varones, el instrumento utilizado 

durante la ceremonia es un charango de caja plana con cuerdas de metal (10 a 15 cuerdas). 

La qhaswa ch’equeña configura una expresión cultural de la ritualidad de la zona, la cual se 

ejecuta en diversas festividades y celebraciones para lograr que las comunidades rindan culto a la 

naturaleza, que la reproducción de los animales sea propicia, las cosechas tanto como las lluvias 

rieguen los campos de cultivo. 

“Por otro lado Mariela Mercado Quispe nos menciona que el Checca qhasway, es una 

expresión social y cultural, que constituye un momento festivo de sincretismo religioso, el cual se 

interpreta con cánticos melodiosos, realizado tanto por varones como mujeres, enfocados en el 

enamoramiento, se hacen con toques de picardía, jolgorio, galantería y coquetería propio de los 

adolescentes y estudiantes. 



54  

En edad casadera, quienes al compás las melodías del chillador con el pinkuyllo, donde se 

danza tomados de las manos y zurriagos, formando un círculo que representa el mundo o teqsimuyu, 

siguiendo movimientos horarios y anti horarios, con saltos hacia el interior y exterior del círculo. Es 

así que se conforma un elemento cultural representativo de Checca” (Mercado Quispe, 2022:05) 

“Esto manifiesta un sentimiento de identidad cultural o noción de pertenencia, que se sostiene 

por medio de un contacto tanto recíproco como armonioso entre la divinidad y lo mundano, donde 

expresan los sentimientos, pensamientos y ofrendas a la divinidad con sus respectivos rituales la cual 

es compartida de generación en generación” (Mercado Quispe, 2022:05) 

“De acuerdo a la Ley N° 28296, Ley General del Patrimonio Cultural de la Nación con la 

resolución viceministerial que declara a la danza qhaswa de Checca como patrimonio cultural de la 

nación. Es una expresión folclórica y musical relacionada a la agricultura, en actos como la 

preparación de la tierra, tanto para la siembra como para el riego; cada una de ellas en su contenido 

ritual se tienen elementos de la naturaleza venerados a través del conocimiento y cosmovisión propios 

de Checca. 

Según información encontrada en las crónicas coloniales, la qhaswa se representaba en fechas 

importantes relacionadas a la cosmovisión K´ana. A partir de la presencia de los españoles que se 

comenzó a adaptar las festividades religiosas de origen católico, las cuales se adaptaron y continúan 

hasta la actualidad entre ellas encontramos la Fiesta de las Cruces en el mes de mayo, la Fiesta de 

San Juan Bautista durante el mes de junio, las fiestas de la Virgen Asunta en agosto, la Virgen de la 

Natividad para el mes de setiembre, San Andrés y la Virgen Inmaculada Concepción en el mes de 

setiembre, en esas ocasiones, los ch´equeños rinden veneración a sus santos católicos, como a sus 

divinidades locales andinas” (Mercado, 2010). 

 Diferencias entre la P´unchay y Tuta Qhaswa. 



55  

Se ejecuta con charango, mandolina y guitarra, p´unchay qhaswa se realiza de día en las fiestas 

patronales como Virgen de Natividad en Ch´eqa, san Juan Bautista, Santa Cruz de Checca. Está 

disminuyendo el entusiasmo con que antes se llevaba, debido por varios factores entre ellos: La 

aparición de sectas religiosas derivadas del cristianismo y la juventud alienada a la cultura occidental. 

Tuta qhasway se ejecuta de noche, en los cerros elevados denominados “qhaswanas”, algunas 

qhaswanas han desaparecido, otros siguen vigentes. (Huaraya, 2009) 

La vestimenta utilizada durante la tuta qhaswa está compuesta de una montera de color 

dorado, una chamarra verde con adornos de cintas multicolores, un mantel blanco imitación, un 

poncho rojo con bordados y caballos, toros, algunos ponchos rojos, un pantalón de bayeta negro, 

todos llevan sus chilladores en la mano, y chalina blanca. 

Figura 3 

Traje típico de varones ch´equeños 
 

 
Fuente. La imagen muestra los trajes de los ch´equeños, 2023, fotografía de La Municipalidad de 

Checca, 2023. 



56  

Figura 4 

Traje típico de mujeres ch´equeñas 
 

 
Fuente. La imagen muestra los trajes de las mujeres ch´equeñas, 2023, tomado por la Municipalidad de 

Checca, 2024. 

 Características de la vestimenta típica de qhaswa. 

En ese sentido, la vestimenta comprende lo esencial dentro de la qhaswa en Checca, mientras 

las mujeres usan una montera negra adornada con una franja plateada en forma de cruz, en el dorso 

una ukhuna, muy parecida a la chaqueta que utilizan los hombres, se adornada con botones grandes 

blancos y sujetas por imperdibles o t’ipana, dentro de la ukhuna se utiliza una blusa blanca o almilla, 

encima va la suq’uta, es una prenda pequeña de forma rectangular con guardas o pequeños encajes 

en sus cuatro extremos para cubrir la espalda durante la danza. 

El uso de una manta o q ‘eperina, para la espalda e incluso hasta los tobillos, en la qhaswa de 

Checca, son usadas para llevar la khipucha de coca, mantita cuadrada muy pequeña conocida como 

k´analla en otras regiones, confeccionan polleras y phalikas, las que son sujetadas con un chumpi, 

faja con cintas o simp’a watu en los extremos. 



57  

Los cantos son parte importante del ritual, en ellos se expresan los detalles y problemas que 

pueden ser acumulados durante el año, como las acciones propias de los estudiantes que se inician en 

la vida sexual, que buscan pareja. 

Figura 5 

Características de la indumentaria femenina y masculina Ch´equeña. 
 

 
Fuente. Estructura de la indumentaria femenina y masculina, tomado por la: Municipalidad distrital 

de Checca, 2023. 

Las ideas y creación de la vestimenta tradicional de Checca, tiene y representa la identidad 

del pueblo ch´equeño, es el conjunto de prendas usadas y puestas dentro de ello están los accesorios, 

joyas y demás y en sus comunidades andinas esta con significados culturales y espirituales esta suele 

usarse en festividades rituales y simboliza la identidad cultural respeta a las tradiciones, y respeto a 

la naturaleza y con la cosmovisión andina que se usa en festejos y rituales. 



58  

Los varones acuden con su atuendo típico, que consiste en la montera de forma ovalada, la 

cual tiene una franja dorada en forma de cruz que se utiliza con un chullo de varios colores conocido 

como maqt’a ch’ullu, llevan puesta una chaqueta con un chaleco o chiliko, debajo del cual va con 

una almilla, los ponchos se llevan amarrados en la cintura de forma triangular, atados solo en el muslo 

izquierdo, se acompaña además con chalina blanca, pantalones negros y una prenda conocida como 

fondillón, el cual es negro y blanco, ésta va sujeta con un chumpi o faja, que se encuentra en la cintura. 

Se sostiene el chillador que tiene pompones de colores y trenzas de varios colores que es 

adornada con cinco espejos con la forma del sol y las estrellas representando a los cinco ayllus 

ancestrales de Checca: Ccollana, (tipo de localidad comunidad campesina pueblo indígena) 

Anansaya, (es una localidad pueblo indígena) Consabamba, (es un centro poblado menor) Orccocca 

(orqo cerro) y Sausaya (es una comunidad campesina pueblo indígena). En los pies calzan con ojotas 

tradicionales. La qhaswa de Checca es una manifestación que estuvo presente durante la aparición y 

permanencia de los ch´equeños, hoy se baila en diversas épocas del año para expresar alegría y 

reconocer que somos hijos de esta añorada tierra” (http://tesis.unap.edu.pe/handl). 

Pinkuyllo: Instrumento de viento que se utiliza en los carnavales para tocar la qhaswa de los 

soplos sale melodías para cantar y bailar. 

http://tesis.unap.edu.pe/handl)


59  

Figura 6 

 
Alumnas con traje típico ch'equeña 

 
 

 
Fuente. Prof.R.Q.55años I.E. San Andrés de Checca (2023). 

 
“Mi vestimenta típica está preparado para diferentes cargos, para diferentes fiestas, para 

aniversarios, cumpleaños, para muchos aspectos, pero está guardado tengo cuidado si hay 

desfile por ejemplo de profesionales, estudiantes no puedo estar con esta vestimenta 

tradicional que es natural de Checca, sino tengo que estar con un terno no presentable con 

corbata. Cada comunidad tiene su uniforme, aquí en Checca somos varias comunidades 

entonces cada uno tiene su uniforme, su color diferente” (Prof.R.Q.55años I.E. San Andrés 

de Checca). 

El testimonio nos ofrece la vestimenta como expresión de identidad y tradición cómo la 

vestimenta tradicional se entrelaza con la identidad cultural, los roles sociales y las normas 

contemporáneas, la vestimenta tradicional no es uniforme ni aleatoria; está cargada de significados 

simbólicos y sociales y cada tipo de ropa representa un rol o estatus dentro de la comunidad, se 



60  

evidencia la adaptabilidad del profesor en relación tradición y la modernidad, reconoce que en ciertos 

espacios públicos o institucionales, como desfiles profesionales o escolares, la vestimenta tradicional 

no es aceptada como “presentable , la presión social que existe en el distrito por adoptar normas 

externas, en este caso, el uso de traje y corbata, que muchas veces responde a criterios occidentales 

de formalidad. 

La vestimenta en el distrito de Checca no solo cumple una función práctica o estética, sino 

que constituye un lenguaje cultural, una forma de mostrar la identidad individual y colectiva. Al 

mismo tiempo, esta identidad debe negociarse constantemente con las normas externas, 

especialmente en espacios formalizados, lo cual puede generar conflictos simbólicos y adaptaciones 

estratégicas. La diversidad de uniformes entre comunidades refleja una riqueza cultural interna que 

desafía visiones simplistas o monolíticas sobre lo "tradicional". 

Figura 7 

 
Ropa tradicional (típica) de los danzantes de qhaswa. 

 
 

 
Fuente. Municipalidad de Checca (2024). 



61  

“Es para identificarnos como las p’asñachas, aunque ahora cholitas nos dicen, pero como 

cariño, no como insulto del Cusco. Es un traje muy colorido que consta de una pollera, ojotas, 

suq’uta, chamarra, qeperina, montera y accesorios como las trenzas y la qhipucha” (A.Q.16 

años. 5to B). 

El testimonio muestra como varones y mujeres muestran su vestimenta tradicional, los 

detalles de sus bordados, colores así mismo expresan en público su identidad cultural, la vestimenta 

no es solo herencia, sino también elección y afirmación de identidad, incluso en jóvenes de 16 años. 

A través del traje, la entrevistada reafirma su identidad como mujer andina (p’asñacha), y también 

desafía estigmas históricos resignificando términos como “cholita”. La precisión con la que describe 

cada prenda indica una profunda conciencia cultural y un vínculo afectivo con su tradición. En este 

sentido, el atuendo se vuelve un acto de resistencia, orgullo y continuidad intergeneracional. 

Figura 8 

 
Danzantes de qhaswa. Ubicados en el cerro de Yanaorqo, 2024. 

 
 

Fuente. Sh. Q. C. (2023). 



62  

“El traje de p’asña y maqt’a está conformado por montera, juguna, soqota, lliklla, no debería 

faltar su chumpi su pollera y su en agua antes decía como que tenían hartas polleras le decían 

centro. Antes cada comunidad tenían su propia vestimenta en ahora es una sola como puedes 

ver la pollera es un solo color, antes no se dividían en margen izquierdo o margen derecho, 

sino cada comunidad tenían su propio traje y eso se diferenciaban en su forma de vestir, en 

su forma de bordados que ellos manejaban por ejemplo una comunidad Orccocca con la 

comunidad Consabamba y Orccocca se ponía la juguna verde mientras que Consa se ponía 

la juguna azul aparte de eso la pollera que se vestían Consa era tapando franela no se 

ponían trenzas atrás. Mientras en Orccocca se ponen tapado y doblado las trenzas usaban 

bordados. En Orccocca pueden poner imagen de una paloma y en Consa una flor o dos 

palomas, es lo que diferenciaban” (Sh.Q.Ch.15 años. 4to A). 

Son los alumnos de la I.E. San Andres que en su entorno escolar hacen de su vestimenta un 

elemento resaltable de su identidad cultural, se pone de manera de expresión, fanatismo. El testimonio 

nos muestra cómo la vestimenta tradicional funciona como un registro vivo y visible de la diversidad 

cultural ch´equeña dentro de una región. La ropa no solo viste, sino que narra historias, diferencias y 

pertenencias de las diferentes comunidades. Sin embargo, también muestra un proceso de 

homogenización que amenaza la riqueza de esa diversidad cultural, lo cual puede tener implicancias 

en la preservación de la identidad cultural y las tradiciones ancestrales. 

3.2.1.2 Descripción de la vestimenta tradicional de la danza Ch’uku soltera o Tupay. 

Esta vestimenta, se utiliza en Checca en los tiempos u temporada de carnavales, se le conoce 

como ch’uku soltera, el termino proviene del quechua que significa “lana larga y en abundancia” el 

vestuario típico imita la abundancia y el colorido de los camélidos de la zona de Checca, cumple las 



63  

funciones de protegerse del frío y calor. El cuerpo del danzante es adornado y se distingue de otros 

pueblos. 

En la actualidad aún es usada, para mantener viva su cultura e identidad y las tradiciones 

costumbristas. Estos trajes conectan con la pachamama lo que les permite expresar su orgullo y sus 

raíces caneños, ch´equeños y refleja su sentir y orgullo del cholo ch´equeño caneño. La artesanía 

utilizada por supuesto se va innovando en el transcurso de los años sin dejar de lado la autenticidad, 

esto se preserva de generación en generación. 

 Características de la vestimenta típica ch´uku soltera. 

- Pantalón de bayeta negro o blanco. 
 

- Chaqueta de bayeta negra con adornos. 
 

- Zapatos o botas negras. 
 

- Ch’uko abultado de color rojo, representando la lana de los camélidos, fertilidad. 
 

- Montera con adornos colgantes de lana. 
 

- Pinkuyllo, una flauta tradicional de gran tamaño. 
 

- Chullo, gorro de lana típico de la región. 



64  

Figura 9 

 
Traje típico del Ch’uku soltero. 

 
 

 
Fuente. Municipalidad de Checca (2023). 

 
“Es un traje multicolor de mi distrito, que nosotros estamos en una gala en nosotros aparte 

de eso, cuando nos vestimos según me comenta mi abuelito me dijo que existía diferentes 

trajes entonces si tú te vistes de p´asña o de maqt´a con ese traje colorido estás haciendo feliz 

a la pacha Mama” (Sh.Q.Ch.15 años. 4to A). 

La vestimenta típica identifica a las personas de Checca como miembros de una comunidad, 

de la nación k´ana. Asi la vestimenta tradicional es un puente entre la identidad cultural, la memoria 

ancestral y la relación sagrada con la naturaleza. Vestir el traje multicolor del distrito se vive como 

un acto que honra y mantiene vivo el vínculo con la Pacha Mama, reforzando al mismo tiempo la 

identidad comunitaria y la continuidad de tradiciones ancestrales 

3.3 Simbología de la vestimenta tradicional de Checca. 



65  

Tabla 6 

La simbología de las vestimentas tradicionales de Checca. 
 

La vestimenta tradicional Qhaswa de Checca 

Características de la 

vestimenta típica 
 

Significado de la prenda 
 

Representa 

La montera Simboliza al sol, deidad masculina, Es  un 

energía. 

símbolo de poder y 

Ch'ullu: Las figuras animales, representan la 

pareja en el cortejo 

La conexión con la naturaleza. 

Chiliku (Chaleco): Los adornos simbolizan la dualidad El equilibrio en la cosmovisión 

Chamara: Simboliza la protección El abrigo de la comunidad 

Pañolón blanco: Simboliza la unión El lazo entre los miembros de la 

comunidad 

Pantalón: Simboliza la conexión con la tierra La vida cotidiana. 

Colores y Bordados: Simbolizan los elementos de la 

naturaleza y cosmovisión andina 

Son las deidades andinas 

Vestimenta tradicional Ch´uku soltero. 

Características de la 

vestimenta típica 

Significado de la prenda Representa 

El termino 

soltero 

Ch´uku Simboliza el cortejo amoroso y la 

fertilidad en la cosmovisión andina. 

Simboliza el encuentro y la 

confrontación ritual entre dos mitades. 

Representa la fertilidad y el ciclo 

de la vida. El Ch’uk es un joven 

soltero que, al son del pinkuyllo, 

corteja a la soltera del pueblo. A 

través de pasos briosos y 

canciones de carnaval, expresa 

su interés amoroso, mientras que 

la soltera responde con actitudes 

de resistencia y desafío. 

El ch´uku Son las grandes madejas o ruedas de 

lana atadas en la cintura, que aluden a 

Representa  la  fertilidad  y  el 

juego ritual de los camélidos, 



66  

 los camélidos altos andinos “lanudos”. 

Simboliza la riqueza 

ligado al pastoreo y a la tradición 

chequeña. 

El Pinkuyllo 

pinkuyllo) 

(o Simboliza las coplas de burla/cortejo 

sirven para expresar de manera ritual 

izada las tensiones entre varón y mujer, 

establecimiento de pareja y continuidad 

Representa un instrumento de 

viento. 

Montera Símbolo de protección frente a 

las fuerzas naturales, y como un signo 

de respeto hacia la tradición ancestral y 

la Pachamama. 

Representa la identidad y 

pertenencia cultural de la mujer 

campesina, así como su estado 

civil y rol social. 

Chaqueta Simboliza la dignidad, elegancia y 

orgullo de la mujer andina. Suelen 

usarse colores intensos (rojos, azules, 

verdes), los cuales tienen valor 

simbólico: 

. El rojo puede aludir a la energía vital 

y la fuerza interior. 

. El azul simboliza el cielo y la 

espiritualidad. 

. El verde se asocia con la fertilidad y 

la naturaleza. 

Representa el carácter festivo y 

adolescente juvenil, reforzando 

la idea de que las estudiantess 

participantes celebran su etapa 

de vida con orgullo y belleza. 

Chumpi Simboliza la fuerza, la protección y la 

identidad familiar o comunitaria. 

Representa la unidad entre 

cuerpo y espíritu, 

 
Zapatos 

negras. 

 
o 

 
botas 

El color negro representa la firmeza, 

elegancia y conexión con la tierra.Las 

botas denotan fortaleza y 

determinación, cualidades atribuidas a 

la mujer andina que participa en la 

danza. 

Representa ritmo del trabajo 

agrícola, el pulso de la tierra y el 

vínculo espiritual con el 

territorio. 

Las banderas blancas El color blanco  en la  cosmovisión 

andina tiene un profundo valor 

Representa la 

reconciliación, 

unión 

evocando 

y 

la 



67  

 Lo simbólico el mundo terrenal, 

superior e interior). Las banderas 

blancas que portan las bailarinas 

cumplen una función comunicativa 

dentro del lenguaje corporal de la danza. 

Las campanillas y cascabeles 

también pueden aludir al carácter de 

llamado (como “anuncio” del 

encuentro) y a la visibilidad del actor en 

la danza, que debe destacar frente a la 

sotera. 

ausencia de conflicto y la 

convivencia pacífica entre los 

pueblos. La pureza, la paz y la 

renovación espiritual. 

Está asociado a la luz del 

amanecer y al equilibrio entre los 

mundos (Kay Pacha, Hanan 

Pacha y Uku Pacha: 

El diseño de la vestimenta ch'equeña. 

Característica de Significado de la prenda Representa 

la vestimenta 

 
 
 
 
 
 

 
EL pallay 

Son la manifestación cultural que 

cumple en nuestro estudio, abordamos 

el rol que cumple el pallay en estos 

últimos tiempos. Como revalorar la 

importancia de la manifestación 

cultural, como tejido andino que tiene 

un sinfín de significados y mensajes no 

verbales que presenta en cada prenda 

típica de Checca. 

Son vivencias, poder, uso, 

identidad y manifestación viva 

de su realidad y entorno social. 

En prendas, como ponchos, 

chalinas, fajas, unkhuñas, q´epe, 

frazadas entre otros, expresadas 

en diferentes manifestaciones 

culturales, lo cual es muy 

importante para el hombre, el 

cual hasta la actualidad tienen un 

gran significado en la 

cosmovisión  andina  que  aún 

sigue latente. 
 
 

Nota. Elaboración propia. 



68  

La transculturación que viven los ch´equeños en su vestimenta se puede ver en los nuevos 

bordados y brillantes. El intercambio de rasgos culturales de manera gradual, como la celebración 

Figura 10 

 
Poncho Ch´equeño del distrito de Checca 

 
 

 
Fuente. Poncho fotografiado por Bach. Rosario Usacmita Acuña (2024). 

 
3.4 Financiamiento y elaboración de la vestimenta tradicional. 

La elaboración de la vestimenta tradicional en Checca la población suele financiar la 

elaboración de sus trajes típicos para las fiestas, ritos tradicionales a través de diversas modalidades. 

Algunas de estas formas son: 

- Aporte personal o familiar: Los pobladores de Checca ahorran durante el año para 

poder cubrir los gastos del traje típico, antes era confeccionado en forma artesanal con 

materiales tradicionales como la lana de oveja y alpaca. En la actualidad los jóvenes 

y adolescente se encuentran en las tiendas de los artesanos de la zona. Utilizando 

materiales locales y técnicas de bordado a mano y a máquina de coser. 



69  

- Apoyo de instituciones públicas: El principal promotor de la cultura local es la 

Municipalidad distrital de Checca, luego de la declaración del Qhaswa como 

patrimonio cultural de la nación se enfocó en preservar y fortalecer las tradiciones 

desde el año 2018, sin embargo, en la actualidad, el centro cultural de Checca se 

encuentra cerrado. 

- Venta de productos artesanales: La venta de los tejidos tradicionales, artesanías o 

productos agrícolas del distrito de Checca, se encuentran en el distrito de Yanaoca en 

la actualidad. 

- Migrantes que retornan: Los Ch´equeños que migraron a la ciudad de Cusco, 

Arequipa. Envían remesas a sus familiares que ayudan a financiar los trajes y otras 

actividades. 

 Importancia de los artesanos Ch´equeños 

Los artesanos de Checca cumplen un papel importante en la producción de prendas de vestir 

tradicional y en la preservación de la identidad cultural, el traje no solo posee valor estético sino 

portan historias, tradiciones y conocimientos ancestrales. 

Artesanos de la zona: 
 

- Alexander Huaraya perteneciente a la familia Huaraya, especializado en bordados flor 

matizados. 

- La familia Lloclle Arosquipa, especializados en borados k´ana. 
 

- El señor Aurelio Laucata, perteneciente a la familia Laucata, especializado en 

bordados matizados. 



70  

Figura 11 

Indumentaria realizada por el artesano Alexander Huaraya - 2025. 
 

 
Fuente: Captura propia Carmen Rocio Villalba Surco. 

 
3.5 La indumentaria de los alumnos de 4to y 5to grado de la I.E. San Andrés de Checca. 

El uso diario de la indumentaria de los alumnos ch´equeños de la I.E. San Andrés, es la ropa 

sport, busos, pantalones corduroy, casacas sintéticas, chompas de material sintético, pantalones jeans, 

poleras chalecos, camisa, quienes lo utilizan son los varones y las mujeres. Durante la temporada de 

frio los estudiantes utilizan los ponchos de lana, chalina y gorros de diferentes colores. 

 El uniforme escolar 

Está compuesto de la siguiente manera; las chompas de lana roja con líneas blancas, la falda 

ploma con tirante, medias de lana hasta cerca a la rodilla, zapatos negros y la camisa blanca para las 

mujeres. En los varones utilizan el pantalón de tela y de color plomo, zapatos negros, la chompa de 

lana de color rojo con líneas blancas, camisa blanca y el sombrero rojo con blanco. 

 La ropa deportiva. 



71  

Para las prácticas del curso de educación física utilizan la ropa deportiva “buso escolar” que 

está compuesta por una casaca de color rojo con bordes negros y líneas blancas, camiseta de color 

blanco y una truza, bicichors y zapatillas blancas o de color. 

Figura 12 

Indumentaria deportiva escolar de la I.E. San Andrés 2025. 
 

 
Fuente: Fotografía tomada por Rosario Uscamaita Acuña.2025 

 
“Yo voy con uniforme porque es obligatorio es incómodo ir con uniforme, sino iría con otra 

ropa porque me hace frío y también el sol quema, mis pies se raja con la helada” 

(M.K.BR.CH. 16 años. Sección 4to A). 

El testimonio de la adolescente muestra en evidencia una tensión entre la vestimenta 

institucional moderna (uniforme escolar) y las necesidades reales, climáticas y culturales del entorno 

andino (Checca). La ropa deja de ser una herramienta de identidad o protección, y se convierte en 

una imposición que ignora el contexto y la experiencia cotidiana de quien la porta. A diferencia de la 

vestimenta tradicional, que se adapta al clima, expresa pertenencia y se usa en ocasiones 

significativas, el uniforme escolar aparece como un símbolo de autoridad externa, poco funcional y 



72  

desvinculada de la realidad local. Esta situación invita a repensar la relación entre vestimenta, 

identidad y bienestar, especialmente en contextos rurales. 

Figura 13 

Indumentaria escolar femenino 2025 
 

 
Fuente: Rosario Uscamaita Acuña.20250 

 
“Me gustaría vestirme, aunque sea con la pollera típica el uniforme escolar es manchozo y 

rápido se ensucia la camisa más que todo y cuando sudamos queda negro el cuello casi diario 

tengo que lavar o sino tener varios para cambiarme” (Y. C. S.16 años. 4to B). 

El adolescente revela cómo la vestimenta, uniforme escolar, lejos de ser una solución 

funcional o un símbolo de orden, se convierte en una prenda incómoda, poco práctica y desconectada 

de la realidad cultural y climática del entorno local (Checca). En contraste, la pollera típica aparece 

como una opción deseada, asociada a la comodidad, identidad y orgullo. La crítica al uniforme escolar 

no solo apunta a lo estético o práctico, sino que evidencia tensiones más profundas entre lo impuesto 

y lo sentido como propio, entre las normas institucionales y la realidad vivida. La ropa, en este caso, 

se vuelve un campo de disputa simbólica entre la modernidad uniformadora y la tradición viva. 



73  

Figura 14 

Indumentaria deportiva masculina de la I.E. San Andrés. 
 

 
Fuente. Carmen Roció Villalba Surco.2025. 

 
“No me gusta usar el uniforme es incómodo porque tengo k lavar a diario y planchar se 

ensucia rápido cuando jugamos fútbol a veces se rompe mi pantalón y no protege del frío 

adentro tengo que usar pantalón de lana también calentador no muevo bien ni juego bien 

impide que pueda jugar bien el fútbol” (R.A. Ch. 15 Años. 4to A). 

La mayoría de los alumnos del 4to y 5to revelan una desconexión profunda entre la vestimenta 

institucional (el uniforme escolar) y la realidad concreta de los estudiantes andinos. La ropa, en este 

caso, deja de ser una herramienta de identidad o igualdad, y se convierte en un obstáculo para la vida 

diaria, el juego, la protección contra el clima e incluso la autoestima. A diferencia de la vestimenta 

tradicional, que suele adaptarse al entorno físico y cultural, el uniforme aparece como una imposición 

ajena, incómoda y poco sensible al contexto rural. 



74  

3.6 Canción y música en el distrito de Checca 

Las canciones y la música en el distrito de Checca se caracteriza por ser de género huayno 

tradicional, para las qhaswas costumbristas (tradicional) se usa los instrumentos como el 

pinkuyllo,charango, guitarra y mandolina y los cantos son alusivos al ch'iaraje, batallas rituales y al 

enamoramiento, es decir al cortejo y contrapunto de la mujer al varón o viceversa. 

Son cantos donde sus versos no tienen autoría, donde el pueblo es el actor social y autor de 

los cánticos. Las mujeres cantan con voz melodiosa, femenina y el varón con voz aguerrida y varonil, 

las tonalidades son al compás de los instrumentos. 

a.-   Desarrollo de la música. 

La música caneña tiene varios géneros como son: las qhaswas (tuta qhasway y p´unchay 

qhasway), los carnavales al son del pinkuyllo, marimachos y bandurrias, otro género son los huaynos 

ejecutados con la mandolina y charango. (Huaraya, 2009) 

 Canto tradicional del Ch´iaraje y batallas rituales 
 

 
Jakuraqchu amaraqchu ch'iarajellay 

patachata,tupananchis patachata(bis) 

amas wayqey manchankichu ch'iarajellay 

patapiqa tupananchis patapiqa(bis) 

Ch'iarajellay patapiqa ya no hay Mamá ya no 

hay Tayta (bis) 

amas wayqey manchankichu yawar mayu 

puriqtinpas amas wayqey manchankichu 

rumi chiqchi phawaqtinpas(bis) 

(Traducción) 
 
Vamos o no a la cima del ch’iaraje encima 

donde el encuentro (bis) 

nunca temas mi hermano en la sima del ch’iaraje 

en la cima del encuentro (bis) 

en la cima del ch’iaraje ya no hay mamá ya no 

hay papá (bis) 

nunca temas mi hermano cuando camine río de 

sangre cuando corra granizo de piedra 

FUGA 



75  

FUGA phawajatay 

suchujatay waqtay pacha wayqesito(bis) 

Yawar mayuña puriqtinpas amapunis 

manchankichu rumi chiqchiña paqaqtinpas 

amapunis manchankichu. 

entra y acercate golpea(bis) 
 
Cuando corra río de sangre nunca temas cuando 

corra granizo de piedra nunca tengas miedo. 

 
 
 

 Canto tradicional del qhawa “ Anillo churasqay” 
 

 
Anillo churasqay kavinchu manachu 

sortija churasqay kavinchu manachu(bis) 

mana kaviqtinqa osqhay chanqanpuway(bis) 

cielopi estrella kashanchu manachu noqapi 

sonqoyki kashanchu manachu (bis). 

Mejoral mejoral mejor soy soltero pitapas 

maytapas aysarikunaypaq(bis) Jaqay 

chimpamantas espejo k'anchamun manas 

espejochu yanaypa ñawinsi(bis) 

Illarirusunpunis paqarieusunpunis hasta que 

warma yanayki celosakunan kama(bis). 

FUGA. 

Allin allinta khaqayusayki imaykis qholla 

carnaval wata wiñapo carnaval tukuy 

solteroq p'altakunan(bis) 

(Traducción) 
 
El anillo que te he puesto te queda o no sino te 

queda puedes devolverme para que le ponga a 

tu para ponerle a tu hermana menor(bis) 

 
 
en el cielo hay estrellas para mí tienes 

sentimientos o no(bis) 

mejorar mejor soy soltero para estar con quien 

sea (bis) 

de allá del cerro alumbra el espejo no es espejo 

son los ojos de mi amada(bis) nos amanecimos 

y anoche seremos hasta que ponga celoso tu 

pareja 

FUGA 



76  

Tupankichu tupasaqmi serpentinallaq 

chaupichampi misturaschallaq 

chaupichampi(bis). 

te veo muy bien tu por dónde eres joven tienes 

tus años como la jora carnaval de todas las 

solteras su pasado (bis) 

tú me ganas o yo te gano en medio  de la 

serpentina entre las misturas 
 
 
 

 Canto tradicional del qhaswa de Checca. 
 

 
Hakuchu panay rishasun qhaswanallanchis 

patachata cheypina panachay tususun 

cheypiña panachay takisun (bis) 

(varon) Hakuya turaychay rishasun 

qhaswanallanchis  patachata cheypiña 

turachay tususun cheypiña turachay takisun 

(bis) mujer. 

sausaya lomatas wichani taqla charangoy 

aysarisqa kuskanpatata wichashaqtiy 

espejoykiwan k'anchamanki soqotaykiwan 

wajamanki (bis)varón. 

Sausaya lomatas wichani k'ana monteray 

aysarisqa kuskanpatata wichashaqtiy 

espejoykiwan k'anchamanki charangoykiwan 

wajamanki (bis) mujer. 

(Traducción) 
 
Vamos hermana a qhaswana pata hay ya 

vamos a bailar y cantar hermanita(bis) 

(Varon) vamos hermanito a qhaswanapata hay 

bailaremos y cantaremos (bis) Mujer. 

 
 
Subo al cerro de sausaya con mi charango en 

la mano cuando estoy subiendo al medio con 

tu espejo m alumbras con tu mantita me llamas 

(bis) varón. 

Subo al cerro de sausaya con mi k'ana montera 

cuándo estoy subiendo al medio con tu espejo 

me alumbras con tu charango me llamas (bis) 

mujer. 

Mi charango voy vender para hablarle tus 
 
padres (bis) varón. 



77  

Charangoychaytapas venderukusaqsi tayta 

mamaykita parlayurunaypaq (bis). 

Polleraypatapi tiyarachirayki kasarasun nispa 

creerachirayki (bis) Pitas 

khawashanki noqata khawaway ikaykita 

hina(bis) 

Isipuytuta ruwaykusun q'enqo puytuta 

ruwaykusun lloq'echaman pañachaman 

wayqeychay fulano.mujer. jakuchu panay 

ripusun (bis) 

Wasiykimanta wasiyman llaqtaykimanta 

llaqtayman.varon. 

jakuya turay ripusun (bis). 

Wasiykimanta wasiyman llaqtaykimanta 

llaqtayman manapunisya riymanchu (bis) 

(mujer). 

Encima de mi pollera te he hecho sentar te 

hice creer que nos vamos casar (bis) mujer a 

quien miras mírame a mí como a tu esposo 

isipuytuta hacemos curva puytuta haremos por 

izquierda y derecha hermanito fulano (mujer). 

vámonos hermanita de tu casa a la mía de tu 

pueblo a la mía (bis) 

Vámonos hermanito de tu casa a la mia de tu 

pueblo a la mía no quiero ir (bis) (mujer). 

 
b.-   Situación actual de los artistas Caneños 

 
La realidad social, económica y educativa de los artistas caneños, se trató un enfoque en sus distintos 

aspectos: 

3.7 Eventos culturales donde los alumnos participan y utilizan la vestimenta tradicional. 

En torno a la vestimenta tradicional, debemos definir los eventos donde la utilizan. 

Corresponde a espacios rituales y la realización de fiestas y festividades, como se nos indica en los 

siguientes relatos: 



78  

“En Eventos importantes como la festividad de la Virgen Natividad, aniversario del distrito, 

carnavales y en diferentes eventos de qhaswa, Toqto, Mik’ayo” (D.Cc.H.16 años.5toB). 

Las expresiones culturales como los carnavales, el Qhaswa, Ch´iaraje, a través de la historia 

hace que la población de la zona, por medio de cuentos, mitos, leyendas transmitan sus costumbres, 

pensamientos, en la actualidad existe una convivencia pacífica y armoniosa en el distrito de Checca, 

durante las batallas rituales la población en general recuerda su historia y la escenifica en el tupay. 

La vestimenta tradicional es clave para marcar y vivir los momentos de mayor valor simbólico las 

batallas rituales (tupay) al vestirse en las diferentes festividades religiosas y rituales ancestrales, los 

adolescentes, estudiantes renueva su vínculo con la cultura, la historia y el territorio. Así, la tradición 

se mantiene viva. 

Generalmente se participa en los aniversarios del pueblo donde bailamos por el colegio y el 

pueblo, por ejemplo, Ch´iaraje Toqto, ch’uku. En fiestas costumbristas, religiosas, 

matrimonios, carnavales, fiestas de alegría, donde demostramos nuestro traje colorido como 

el nuestro, expresa alegría y coqueteo” (E.P.Ch.15 años. 4to A). 

En el testimonio los alumnos nos muestran que la vestimenta no solo es un elemento cultural 

estático, sino que cobra vida en las festividades, a través de la participación activa de alumnos y 

adolescentes. A través del color, el diseño y el acto de vestir, se reafirma la identidad cultural, se 

representa la comunidad, y se expresan emociones como la alegría, el orgullo o incluso el deseo. 

Estas prácticas demuestran una transmisión intergeneracional en donde el uso del traje 

ch´equeño es tanto un acto de pertenencia como una herramienta de comunicación simbólica y social. 

 Calendario festivo de las actividades programadas durante el año en el distrito 

de Checca – Canas. 



79  

Incluye eventos tradicionales andinos, festividades religiosas y ferias agrícolas, actividades escolares. 

Algunas de las principales fechas son: 

Tabla7 

Calendario festivo de las actividades del distrito de Checca 
 

Mes Nombre tradicional Actividades principales Celebración y ritual 

Enero El 20 de enero se 

celebra la lucha ritual 

del Ch´iaraje. 

También se celebra el 

Topto el primero de 

enero. 

Batalla ritual entre los 

comuneros de Checca, 

Langui y Layo 

Se realizan una vez al año un 

impresionante 

enfrentamiento, para 

mantener la fertilidad de la 

tierra 

Febrero Topto El día de compadres Se realiza tres veces al año 

Marzo Festival Cultural 

Folclórico Hatun 

Sausaya Pukara 

Se realiza los bailes u 

danzas en el cerro (apu) 

Sausaya. 

Celebra la herencia cultural de 

Checca con música y danzas 

tradicionales. 

Mayo Santa Cruz Las actividades pueden 

comenzar el día anterior, 

el 2 de mayo, con la 

"Bajada de la Cruz" 

Se celebra el 3 de mayo con la 

fiesta de la Cruz Velacuy. 

Durante esta festividad, se 

honra a las cruces de los 

cerros, casas y caminos con 

decoraciones, misas y 

procesiones, mezclando la fe 

cristiana con rituales andinos 

Junio XII Feria Nacional y 

XXIII Feria Regional. 

Tambien se celebra 

San Juan 

Durante la feria se realiza 

la promoción y ventas de 

artesanías del distrito de 

Checca. En la fiesta de 

San  Juan  se  realiza 

actividades cono 

Feria resalta el valor cultural y 

productivo de la región 

También se celebración de 

San Juan 

https://www.google.com/search?q=Cruz%2BVelacuy&client=firefox-b-e&sca_esv=b64be62ce0c76d87&ei=DfEKaePgFO6u5OUPt-DPmQU&ved=2ahUKEwjX-43fs9qQAxUqs5UCHXSbKUYQgK4QegQIARAC&oq=que%2Bdia%2Bse%2Bcelebra%2BSanta%2BCruz%2C%2Ben%2Bcusco&gs_lp=Egxnd3Mtd2l6LXNlcnAiJ3F1ZSBkaWEgc2UgY2VsZWJyYSBTYW50YSBDcnV6LCBlbiBjdXNjbzIGEAAYBxgeMgYQABgHGB4yBhAAGAcYHjIIEAAYogQYiQUyCBAAGIAEGKIEMggQABiABBiiBDIFEAAY7wVIkSZQAFjmE3AAeAGQAQCYAW6gAW6qAQMwLjG4AQzIAQD4AQH4AQKYAgGgAoABmAMAkgcDMC4xoAeHBbIHAzAuMbgHgAHCBwMzLTHIBw4&sclient=gws-wiz-serp&mstk=AUtExfBf83G37qfEk9iH5zgy5IJS3edCDoMOLsGEQ0x-RMvzLgCbzCuwzM0cG_g_Y6Hi2srxdE82dSrbVLXC9hJ9MOsFEiZBm2lnTmoLUmaboY2XcjZdnK1GVSC9VGm8CcK8bko&csui=3


80  

  procesión de ovejas y una 

feria de ganaderos 

 

Agosto Virgen Asunta Fiesta religiosa incluye 

diversas actividades 

culturales y religiosas 

durante esos días, como 

danzas folklóricas y otras 

ceremonias 

La celebración principal en el 

distrito de Checca, ocurre del 

14 al 22 de agosto. 

septiembre Festividad de la 

Santísima Virgen 

Natividad 

Durante estos días se 

realizan diversas 

actividades  como 

entradas de flores, misas, 

concursos de danzas y 

procesiones. 

Celebración central que se 

realiza el 15 de septiembre 

El significado principal de 

esta fecha es la celebración del 

nacimiento de la Virgen 

María, combinando la fe 

católica   con   tradiciones 

andinas 

Noviembre (1 y 2 de noviembre) 

Día de todos los 

Santos 

En todo el distrito de 

Canas, incluyendo 

Checca, se realiza misa, 

visita al cementerio y 

ofrendas  de  comida  y 

flores. 

Dedicado a los niños difuntos 

o “angelitos”. 2 de noviembre: 

Día de los Muertos o de los 

adultos fallecidos. 

Diciembre Se celebra el tupay 

(batallas rituales) 

Toqto y M´irkayo. 

El 1 de enero, 8 

diciembre, 20 febrero. 

El M´irkayo se celebra el 

8 de diciembre entre 

Yanaoca y  sus 

comunidades. 

celebración que rememora una 

lucha entre las poblaciones de 

Checca y Chumbivilcas 

Nota. Elaboración propia 



81  

3.7.1 Festival cultural folklórico Hatun Sausaya Pukara. 

Este evento ha sido desarrollado como piedra angular para promover y conservar la rica 

historia cultural de la región. 

En la ceremonia de inauguración participan numerosos grupos folclóricos de diferentes 

organizaciones, incluidas instituciones educativas. En la ceremonia se izan la bandera del 

Tawantinsuyo, que encarna el espíritu y el alma del folclore del distrito de Checca, y la bandera 

nacional. En sus comentarios, los dirigentes provinciales y municipales destacan la importancia de 

esta celebración para la valoración de su patrimonio cultural. 

El festival cuenta con una amplia y diversa participación en las siguientes categorías: 

- Nivel inicial PRONOEIS: Los más pequeños que deslumbran con su entusiasmo y 

amor por las tradiciones. 

- Nivel primario y secundario: Estudiantes de todas las edades que muestran sus 

habilidades en danzas tradicionales. 

- Comunidades campesinas y anexos: Grupos que traen consigo las danzas 

ancestrales de todo el distrito. 

- Centros culturales, agrupaciones folclóricas, Institutos superiores y 

Universidades: Presentan una amplia gama de coreografías y géneros. Los 

participantes provienen de las provincias de Canas, Canchis, Espinar, Calca y 

Chumbivilcas, quienes muestran la diversidad cultural de sus comunidades a través de 

una intensa rivalidad entre los diferentes grupos, exhibiendo un alto grado de talento 

y entusiasmo. 

Con el objetivo de incentivar la participación de las comunidades en qhaswas, batallas y 

aniversarios, el señor Cesar Chayña, ex alcalde del distrito de Checca, abogó por la revalorización de 



82  

la vestimenta, evento que hoy se conoce como concurso de qhaswas tradicionalistas. Se destinó una 

plaza a la Virgen de la Natividad, donde las comunidades pueden reunirse y bailar juntas, formando 

grupos. Además, el ex alcalde alentó a que se entreguen premios solo a quienes presenten dos 

estudiantes en cada grupo participante, vestidos con trajes tradicionales locales. Si bien hay 

diferencias en la vestimenta, los nuevos estilos son más vibrantes. (Huaraya, 2009) 

La vestimenta típica de uso diario era única y usada en todas las fiestas, aniversarios, batallas 

(Tupay), Los hombres usaban ponchos rojos y pantalones de bayeta blanca, mientras que las mujeres 

usaban polleras negras, monteras, chamaras y otras prendas. Usaban cintas conocidas como “cinta 

cónica”, que eran caras y solo las poseían los más pudientes. 

Ahora que el festival ha concluido con éxito, los funcionarios locales expresan su gratitud a 

todos los invitados y participantes, al tiempo que reafirman su compromiso con el avance de nuestras 

costumbres. (Huaraya, 2009) 

Los conjuntos más destacados de cada categoría reciben premios y reconocimientos al final, 

y se presta especial atención a las personas que han hecho una contribución sustancial al avance del 

folclore local y, por tanto, regional. (Huaraya, 2009) 

3.7.2 Participación y organización de los alumnos en las danzas tradicionales en la provincia 

de Checca– Canas. 

3.7.2.1 Participación de los alumnos en la danza de Qhaswa. 

En la actualidad la participación de los alumnos se aprecia durante las fiestas religiosas y 

batallas rituales de Tupay Toqto y Ch’iaraje, desarrolladas durante los meses rituales de diciembre, 

enero y febrero realizados todos los años, puesto que su ausencia significaría una crisis en la 

cosmovisión de los ch´equeños. 



83  

3.7.2.2 Participación de los alumnos en la danza Ch´uku soltera 

La participación de los alumnos de cuarto y quinto grado de secundaria es voluntaria, 

coordinada, participaron, dependiendo su edad, del contexto escolar y el conocimiento cultural de las 

danza. Los Bailarines u danzantes estudiantiles interpretan los personajes de ch’ukos (varones) o 

solteras (mujeres) y acompañados de alunmos que tocan la música, con instrumentos tradicionales y 

al compás de cantos. 

 Organización de los alumnos en las danza qhaswa y ch´uku soltera. 

La forma de organización de los alumnos, es hacer grupos y delegaciones de danzantes, se 

realizó mediante una filiación por parentesco como podemos ver en la filiación amical, vecinal e 

incluso territorial, probando una división de personas en dos e incluso tres y cuatro grupos de 

qhaswantes durante las fiestas, de acuerdo a los testimonios: 

“Todo el pueblo en general no hay edad todos participan no hay edad limitada para 

participar quien te va prohibir no hay eso es voluntario la participación a menos tu familia 

no quiera eso otra cosa, además no se practica se cita a las chicas y ellas vienen y ya saben 

que van cantar solo ese rato dicen esa canción hay que cantar no hay un previo ensayo nada 

solo ese rato ya se canta para el público. Ahorita los antiguos y los invitados se reúnen en 

la plaza luego van al templo de Mamacha Asunta allí se exhibe las qhaswas antes dice se 

reunían en las qhaswanas ahora ya no van a los cerros solo se concentran en la plaza” 

(D.Cc.H.16 años.5toB). 

En testimonio nos revela una comunidad donde la tradición chequeña, la identidad y la 

vestimenta se entrelazaron en una práctica viva, participativa de los alumnos y la población en general 

y en transformación. La identidad se reconstruyo en encuentros generacional, y la vestimenta 

tradicional  funciono  como  símbolo  visible  de  continuidad  cultural  de  Checca. 



84  

Aunque los espacios y formas cambien, el sentido profundo de la unión, la pertenencia y la memoria 

Chequeña. Se mantiene a lo largo del tiempo, reafirmando que la cultura chequeña se preserva no por 

repetición mecánica, sino por participación viva y significado compartido entre alumnos. 

Ilustración 1 

Organización y participación de los alumnos de la I.E. San Andrés de Checca. 
 
 

JERARQUIAS 
•  LOS 

ANTIGUOS(PERMANENTES) 

• INVITADOS 
 

GENERO 
• ENTRE VARONES 

• ENTRE MUJERES 

• 14 AÑOS a 
MÁS EN 

EDAD VARONES. 
• 12 a15 AÑOS 

EN MUJERES. 

Fuente. Elaboración propia 
 

La formación de equipos en la danzas de qhswa y ch´uku soltera, se realizó en grupos, donde 

se seleccionaron los roles de bailarines y los que tocaran la música. En los recorridos en el distrito 

atraviesan espacios sagrados, denominados apachetas, en los cuales la tradición dice que se realizan 

cantos ceremoniales, pues aquellas apachetas son elementos fundamentales para la gestión territorial, 

ya que permiten definir y asignar espacios para el descanso los que se asocian a los sitios ceremoniales 

y sagrados que son espacios de evocación con alto valor social, donde se expresa la solidaridad y 

reciprocidad para realizar actividades tradicionales como el kharmu (el compartir una gran variedad 

de alimentos fríos) y bebidas, al igual que el esparcimiento, permitiendo conversaciones coloquiales 

y comentarios de situaciones ocurridas durante aquellas fiestas. 

Es así que cada delegación, continúa desplazándose con cánticos y música de 

acompañamiento, producido por sus chilladores y pinkuyllos, durante el recorrido, se establece zonas 



85  

de descanso, en las que se danza se comparten alimentos, bebidas y se reparten durante el 

acompañamiento que permitirá conseguir los objetivos del ritual. 

Se realizan hasta dos descansos durante el recorrido, esto de manera coordinada con los 

grupos que participan, lo cual demuestra respeto, algunas veces según los testimonios, indican que el 

segundo grupo intenta adelantar al primero, lo cual se traduce en enfrentamientos entre varones de 

uno y otro grupo, como de mujeres entre mujeres, de ambos grupos. 

Para que sea realizada la qhaswa, los grupos se presentan por turnos, respetando el plan 

establecido. Da inicio formando un círculo de varones y mujeres (representando el tiempo cíclico) 

inicia con movimientos lentos, cortos de derecha a izquierda, emulando la corriente de la qocha 

(laguna). 

La coreografía masculina es con saltos en un pie, ejecutados de forma enérgica, dando vueltas 

y saltos en ambos sentidos, horario y antihorario, las mujeres por su lado acompañan con cánticos en 

quechua, de manera pausada y tranquila. 

Mientras se danza la qhaswa de Checca, se manifiesta al kiyu, tanto desde en el inicio como 

al final de la coreografía, ya que el kiyu es un ave que tiene la posibilidad de comunicarse con las 

divinidades, esta es la razón por la cual se le evoca con característica deferencia. Es la representación 

de los dos capitanes que dirigen al grupo completo y para lo cual se desplazan contorneando los 

qenqos (trayecto de corrientes de agua) como expresión de la fuerza hidráulica. 

Para dar lugar al encuentro ritual de los capitanes entendido como el tinkuy (unión 

momentánea de opuestos), una vez concluida esta parte de la coreografía, el círculo se desune y los 

varones recogen los instrumentos, dando inicio de esta manera a la qhaswa. 



86  

El proceso ritual de fertilización se da mediante el ciclo del agua, la cual proviene de las partes 

altas para poder fertilizar la zona baja, es decir los apus masculinos inseminan a la tierra, en épocas 

propicias” (Cama Ttito, 2021:256). 

Los cánticos durante la qhaswa de Checca tienen diversos orígenes, en las que se destaca la 

geografía, haciendo alusión a las montañas, los bofedales y pampas, las quebradas y ríos como a las 

apachetas, las viviendas, chacras y sus cultivos, animales, parcelas cercadas, calles, plazas, ríos y 

lagunas. En alusión a la condición socioeconómica, el desarrollo fisiológico hacia la adultez, pasando 

de la adolescencia y la etapa adulta, finalmente a la vestimenta. 

3.7.3 Participación de los alumnos en las batallas (Tupay) rituales del distrito de Canas. 

La participación de los alumnos de la I.E. San Andrés de Checca en las batallas rituales o 

tupay (como el Chiaraje, Toqto, o Chiaraccollana) es activa e interesante porque combina tradición 

cultural, identidad de Checca y educación intercultural y promueve la identidad cultural y orgullo del 

distrito.  
 

 La organización en las batallas (Tupay) rituales desde la perspectiva de los 

alumnos de la I.E. San Andrés de Checca. 

La participamos de los alumnos en las batallas rituales. Lo consideran un honor, los ch'eqeños; 

participan en uno de los bandos durante la primera fase y posteriormente luego pasan al bando 

contrario en plena gresca; todo por querer constatar las diferencias en el culto. 

“Claro yo fui por ejemplo desde mis 7 años con mi tío a la qhaswana también al ch´iaraje de 

acompañante llevando sus instrumentos agarrando el caballo y cuidando sus cosas 

pertenencias. Todos en familia vamos y hay encima se reúnen y forman su bando, nos 

reunimos entre comunidades y entran todos a luchar como ya es de costumbre no es necesario 



87  

reunión nada ya cada uno ya sabe sus funciones y habilidades tu función hay es luchar y 

ganar y no rendirte eso es todo” (D.Cc.H.16 años.5toB). 

El testimonio nos expresa una tradición viva del ch´equeño, viva y encarnada. La 

participación en el ch’iaraje no se reduce a un espectáculo ni a una costumbre del pasado, sino que 

es un acto identidad que articula memoria del distrito de Checca, se muestra la relación de pertenencia 

(identidad) y el enfrentamiento corporal entre los individuos. Através de la lucha, la familia y la 

comunidad recrean su identidad colectiva, mantienen su relación con la tierra y los ancestros antiguos 

u fallecidos, y muestra los valores del coraje, la unidad y la reciprocidad. 

El testimonio no solo narra una experiencia suya, sino que expresa su sentir de una forma de 

ser en el mundo (un rol), donde la tradición ch´equeña y la identidad cultural se expresan mediante 

los cuerpos, habilidad, los objetos y las vestimentas tradicional que acompañan a las batallas (tupay) 

rituales de ch´iaraje, topto y mirk´ayo. 

Ilustración 2 

Participación de los alumnos en las batallas rituales 2025. 
 
 

. 

Fuente. Elaboración propia. 

 
territorial 

 
voluntariado 

Las comunidades 
cerca de los apus del 
Ch’iaraje,M’ikayo y 

Toqto). 

 
publico en general 

Las autoridades, 
líderes comunales y 

población en general. 

No existen grupos, ni 
bandos, sino 
participación 

individual y libre. 

 
participacion de los 

estudiantes 

 
habilidad 

 
Ch´astis y los maulas. 



88  

3.7.3.1 Participación en la Batalla (Tupay) ritual de Ch´iaraje. 

Todos los años al llegar el 20 de enero se produce la fiesta ritual más importante de Checca, 

la cual tiene como el inicio definitivo al pago a la tierra, “se indica que en esa época la tierra se 

encuentra abierta y hambrienta, quienes atienden esta necesidad son los layqas, quienes satisfacen a 

la Pachamama con las ofrendas” (Cama Ttito, 2021:166). Un espacio ritual donde los especialistas 

tienen la obligación de realizar acciones para mitigar el hambre de la tierra, momento propicio para 

alimentar con elementos sagrados a la tierra, en este caso, la sangre. 

La historia del Ch´iaraje de este enfrentamiento remonta sus raíces a tiempos inmemoriales, 

donde las localidades de Canas denominadas “Los Altos” (Checca, Langui, Layo y Kunturkanki) y 

“Los Bajos” (Pampamarca, Túpac Amaru, Quehue y Yanaoca) se enfrentan en una danza ritual de 

provocaciones en dos actos: por la mañana y al mediodía. Historiadores sitúan al Ch´iaraje como una 

ofrenda ancestral a la Pachamama, destinada a preservar la fertilidad del suelo de generación en 

generación. 

El Tupay: Es sinónimo de batalla, encuentro, en el paraje de Ch´iaraje, Toqto y Mik’ayo en 

sí es la lucha de por los dos bandos contrarios. 

Según la historiadora americana Diane Hopkins, el Ch´iaraje se remonta a la época del 

Tahuantinsuyo, debido al desarrollo de la batalla entre el Hanan y Urin Cusco, iniciadas por el Inca. 

Asimismo, Bernabé Cobo refirió que la batalla se realizaba con hondas que se utilizaban para lanzar 

“ciertas frutas como tunas”, esto quiere decir que las personas se arrojaban con frutas, como una 

simulación de batalla, pero que en el fondo era considerado un “pukllay” que significa jugar. El que 

ponía fin al pukllay era el Inca, cerrando de esa manera el enfrentamiento y dando la paz entre ambos 

bandos. 



89  

Las batallas de Hanan y Urin Cusco se realizaban en el mes de diciembre, febrero y marzo, y 

según los cronistas Cobo y Guamán Poma de Ayala, la batalla se desarrollaba en el mejor momento 

de la actividad estacional. Por último, debemos, explicar que, gracias a fuentes orales, el Ch´iaraje ha 

sido considerado como una creencia de poder influenciar y predecir la cosecha venidera, asimismo 

derramar sangre humana, asegurará una buena cosecha y prosperidad. 

El Ch'iaraje se realiza cada año de manera establecida, el 20 de enero se lleva a cabo la una 

fiesta guerrera de Ch’iaraje, a 4500 - 4900 m.s.n.m en un lugar ubicado entre las fronteras múltiples 

de Quehue, Langui, Checca y Yanaoca. Los combatientes rebeldes son de los distritos de Ch´eqa, 

Kunturkanki por el lado sur y por el lado norte los distritos de Langui, Quehue, Yanaoca y algunos 

pobladores de Canchis. Las armas que portan los combatientes son: las warak´as, liwis, zurriagos 

wichiwichis, 

Los ch´equeños tienen que levantarse a la 1 de la media noche para preparar sus fiambres y 

sus armas. Parten a las 3 de la mañana y tienen que recorrer hasta 20 kilómetros al campo de batalla, 

mientras otras comunidades se encuentran cerca de Ch´iaraje; van montado en caballos, otros a pie 

acompañado de valerosas mujeres que llevan fiambre consistente en sancochado de chuño, mote de 

maíz, con carne de cordero y queso llamado kharmo, los guerreros, además, llevan el pinkuyllo 

instrumento musical inseparable, al compás de las melodías del pinkuyllo entonan la famosa canción 

de los guerreros “aman wayqey manchankichu yawar mayu puriqtinpas”. Las mujeres vestidas con 

trajes típicos entonan canciones en la qhaswa que alienta a los bravos guerreros ch´equeños. 

La batalla ritual de Ch´iaraje comienza a las 10 horas y dura hasta las 12.30 con mucha 

agresividad, luego se da un descanso donde se confraterniza entre familiares y visitantes, donde se 

comparte el tradicional kankacho con kharmu, los hombres brindan con licores soplando el pinkuyllo 



90  

al compás con aquellas jóvenes que qhaswan motivando para el segundo enfrentamiento que será 

más sangriento que el de la mañana. 

La batalla se reorganiza, adelante avanza la vanguardia portando sus lazos, piedras y liwis. 

Los jinetes mejor adiestrados en la batalla y un poco más atrás los guerreros que van a pie ataviados 

de sus warak´a, liwi o zurriagos. Las mujeres cantan con sus voces melódicas en las lomas, en sus 

respectivos bandos o trincheras lanzando versos ofensivos para sus rivales. 

La cosecha y siembra en la región andina revisten una importancia crucial tanto desde una 

visión económica como cultural. Los ciclos agrícolas no solo sustentan la vida de las comunidades, 

sino que están vinculados a sus tradiciones y formas de vida. La agricultura en el Ande configura el 

principio de la alimentación en las comunidades locales. 

Los diferentes cultivos como la quinua, la papa, el maíz y otros alimentos autóctonos 

constituyen la dieta fundamental de las poblaciones andinas. En tal sentido, las prácticas agrícolas 

están ligadas a la historia y la cultura en las comunidades en el ande, las cuales tienen una estrecha 

relación con los rituales y celebraciones antes, durante y después de la cosecha, como la batalla ritual 

del Ch´iaraje. 

Aunque para muchos aldeanos esta batalla podría parecer un juego, su significado va más allá 

de la aparente diversión. En este ritual de fuerza, cada integrante de la comunidad pone a prueba su 

valentía, honor y prestigio. Contrario a lo que se podía suponer, los dos bandos no se enfrentan por 

odio ancestral acumulado a lo largo de los años, sino por el arraigo a una tradición que consideran 

fundamental para su pueblo. 

Era como si, al lanzar piedras y mostrar su esfuerzo físico, estuvieran rindiendo una ofrenda 

a la Pachamama. La alegría y satisfacción que experimenta al derramar su propia sangre en honor a 

la Madre Tierra trascienden la mera lucha. La vestimenta desplegada por los participantes es un 



91  

recordatorio constante de la importancia de sus raíces culturales, resaltando la magnificencia de la 

herencia andina. 

Se tejen historias en torno a este ritual único. La creencia popular sostiene que en cada batalla 

al menos habría un caído. Esta caída representaba un auspicioso inicio de año para ambos bandos, 

según la interpretación local. Pero si solo había heridos, el presagio se tornaba sombrío, anunciando 

un año desfavorable, por la escasez de lluvia. 

Las leyendas de Canas hablan de esta batalla ancestral como un acto de renovación, una 

conexión profunda con la tierra y sus dioses. Aunque diversas interpretaciones y mitos rodean el 

evento, los pobladores lo abrazan con una energía y orgullo palpables. Es la continuación de una 

tradición que se transmite con devoción de generación en generación, asegurando que las piedras 

lanzadas en esta festividad resonaran en las montañas que guardan los secretos de Canas. 

Cada 20 de enero de cada año acuden al campo de batalla turistas de diferentes países, turistas 

nacionales de diferentes regiones del Perú, los turistas observan de lejos, filman y toman fotografías, 

el número de turistas es de unas 500 personas, el número de guerreros por bando de Checca llega a 

1500 y por bando del enemigo algo de 4000 rebeldes luchadores, el encuentro se realiza entre las 

lomas de las montañas de Iscurani y Londoni, los guerreros de Sausaya pelean en la zona de 

Llaqtaq´asa, cada comunidad tiene su sitio para defender o atacar al enemigo, en el campo de batalla 

luchan en ciertos momentos cuerpo a cuerpo, en ese instante, se produce la mayor cantidad de heridos. 

Antes, en los liwis ataban. 

Denunciados, es el culto máximo de la batalla de sangre, la que acaba con algunas víctimas y 

decenas de heridos, entre leves, moderados y graves de cada bando. Aquellos que vencen inician el 

retorno, alegres llevando incluso prisioneros como premio de su bravura, caballos, prendas de vestir, 

se retiran entonando canciones. 



92  

 La participación de los alumnos de la I. E. San Andrés en la batalla (ritual) de 

Ch´iaraje. 

Los alumnos de la institución educativa San Andrés de Checca son participes en estos eventos 

del ch´iaraje la gran mayoría de los padres de familia incentivan a sus hijos con esta costumbre 

ancestral es por ello que hasta hoy en día prevalece esta costumbre a pesar del tiempo y no hay nada 

de prohibición ni regla alguna la participación es libre y voluntario en este evento costumbristico, los 

alumnos y adolescentes se inician a partir de los 12 a 14 años de edad en su participación, este 2025 

se han prohibido por las muertes de muy jóvenes y padres de familia y se ha tratado como salvajismo 

a esta costumbre, pero ellos entiende que desde su perspectiva no es asi que solo la gente foránea lo 

ve de ese modo para ellos es una fiesta significativa y tiene mucha reverencia y es un orgullo ser 

caneño y un privilegio ser ch´equeño ellos los alumnos mencionan que el ch’earaje es un recordatorio 

de sus ancestros de un héroe como Tupac Amarun II. 

Seguir practicando el Ch’iaraje es una cultura viva de ellos lo viven y sienten no solo es 

costumbre también es orgullo y araygo. 

 Vestimenta tradicional (típica) que utilizan en el Ch´iaraje. 

Antes de la invasión española, las comunidades indígenas de Checca utilizaban tejidos 

elaborados a partir de lana de alpaca y llama. Las polleras, chaquetas, jugunas tradicionales eran 

confeccionadas a mano utilizando técnicas ancestrales de tejido que incluían el uso de tintes naturales. 

Influencia Colonial: La llegada de los colonizadores españoles en el siglo XVI, produjo una 

fusión de culturas que introdujo nuevas técnicas de confección y estilos europeos en la región de 

Cusco - Canas. Las mujeres de Checca comenzaron a adaptar sus prendas tradicionales, incorporando 

elementos europeos como encajes y colores más brillantes, sin perder sus características indígenas. 



93  

La consolidación de la identidad tradicional: Durante el siglo XIX y principios del XX, la 

pollera en Checca continuó evolucionando dentro de un marco de resistencia cultural. A pesar de las 

influencias externas, la prenda mantuvo sus características esenciales, como el uso de lana y los 

bordados tradicionales. (Checca, 2024) 

La industrialización, como los cambios en la producción, trajo consigo la disponibilidad de 

telas y materiales sintéticos. Esto permitió una mayor producción en masa, pero introdujo desafíos 

en la preservación de las técnicas tradicionales. La pollera comenzó a ser producida en mayores 

cantidades, lo que llevó a una estandarización de los diseños y una posible pérdida de la diversidad 

regional en los bordados. 

La globalización y comercialización; a finales del siglo XX y XXI, en las últimas décadas, 

la globalización ha tenido un impacto significativo en la pollera. La comercialización de la pollera 

para el turismo y los mercados internacionales ha llevado a una adaptación de la prenda para satisfacer 

las demandas del mercado. Los diseños han sido modificados, y algunos elementos tradicionales han 

sido sustituidos por versiones más comerciales. 

Resurgimiento de la Identidad Cultural: a pesar de estos cambios, ha habido un resurgimiento 

del interés en preservar las tradiciones. Las comunidades de Checca, han comenzado a enfatizar la 

importancia de las técnicas tradicionales y el significado cultural de la pollera en eventos y festivales. 

Adaptación Cultural: La evolución del vestido tradicional en Checca refleja la capacidad de 

la comunidad para adaptarse a cambios socioculturales mientras preserva elementos esenciales de su 

identidad. A través de los siglos, la pollera ha sido un símbolo de resistencia cultural, capaz de 

absorber influencias externas sin perder su esencia. 

“ En mi caso yo llegue a participar en el Ch´iaraje un año fui a combatir con ese traje 

fuimos presa fácil porque, todos quieren bajarse al cholo a los que van bien vestiditos nos 



94  

dicen es saludable bajarse, es buena suerte para el enemigo, tuve la ocasión de utilizar el 

traje del curaca de aquellos años, como autoridad que fui utilice ese traje curaca de esos 

años del que mandaba de puro negro y la montera negra el ch’ullito va negro, pantalón 

negro y el poncho plomo al hombre eso significaba que era autoridad esos años y siendo 

autoridad utilizamos la ropa toda esa temporada, raras veces el terno, dependiendo la 

ocasión en aniversarios que se ha caracterizado en su gestión, se ha recuperado la ropa es 

única no varía para diferentes eventos ahora se puede variar el color, puede ser granate, 

puede ser verde, naranja. En la mujer ch'equeña incomparable con su traje típico y su canto 

con su voz inigualable en qhaswas costumbristas en las fiestas tradición de Quehue es la 

ñusta que roba corazones con su atuendo de multicolores y su linda sonrisa a un guapo 

ch’equeño. (C.Ch.C.45 años. Prof. IE San Andrés de Checca). 

En la entrevista el docente pone en manifiesto cómo la vestimenta tradicional trasciende lo 

estético para convertirse en una forma de expresión del poder, el género, la memoria y la identidad 

cultural. En contextos rituales como el Ch’iaraje o en funciones de autoridad, la ropa no solo 

comunica jerarquías, sino que se convierte en una extensión del cuerpo y del espíritu colectivo. Tanto 

hombres como mujeres portan con orgullo sus trajes, conscientes de que cada hilo y color encarna 

siglos de historia y resistencia. En tiempos de cambio, la tradición no desaparece, sino que se adapta 

sin perder su esencia, y su conocimiento se vuelve clave para entender cómo el distrito de Checca 

reafirma su identidad desde lo que viste y cómo lo vive. 

En su entorno privado y público hacen de su vestimenta un elemento resaltable e indicador de 

su identidad cultural, se pone de manifiesto durante los momentos rituales, siendo indicativo que la 

construcción de identidad se manifiesta con la vestimenta tradicional durante los actos públicos. La 

vestimenta tradicional consta de elementos los cuales serán descritos por los propios actores: 



95  

“Empecemos por el varón utiliza montera amarilla y su respectivo chullo y su borlita roja 

o rosadita y su chaquetita puede ser de color verde o puede ser de color granate esas son 

las más típicas de ahí viene el chilliquito, la camisita blanca y atrás esta su imitación es 

blanquita no tiene por qué tener otras cosas otros le ponen una rosa una flor es colorido 

no, el cual no es así, los pantalones negros nomás hasta la rodilla y tiene el puntillón se 

llama al blanquito, es cuando se canta o la mujer le canta al varón le dicen sut’illa maqta 

hamushan puntillunta qhawarichikuspa ya está viniendo pero y el varón con su parte 

blanquita sucio y el varón para no quedarse atrás sutílla sipasqa hamushan qheste 

phalikanta qhawarichikuspa o sea con su pollera sucia y eso nos han catalogado como un 

poco racista porque canta Carlos Chaiña así que se cree el, no es así sino es un cantico y 

de las chicas la monterita, el traje de casa no es de fiesta porque no lleva la franja. Tú te 

pones el mejor traje para la fiesta, la montera negra, su phullo, su chaqueta, adentro se lleva 

su chillico y la pollera que es con estos bordados naturales, no hay más bordados. Los 

adolescentes de hoy en día por vender más han hecho más bordados alucinando que sea más 

bonito “(C. Ch.C.45 años, Prof. I.E. San Andrés de Checca). 

La diversidad de la vestimenta, muestra con el paso de los años, una aculturación, en el 

momento de la interacción social entre comunidades cercanas y distritos cercanos. Haciendo que las 

vestimentas cambian y todas ellas se pueden ver en las festividades específicas y momentos 

determinados por la tradición y costumbres del Pueblo Ch´equeño. El testimonio muestra una 

reflexiona sobre los usos, significados y transformaciones de la vestimenta andina y denuncia una 

pérdida progresiva de autenticidad cultural frente a las presiones de la modernidad, la 

comercialización y la globalización. La vestimenta tradicional no es una moda, sino un sistema de 

comunicación cultural, una forma de organizar la vida social y un reflejo del sentido de pertenencia 



96  

(casa-fiesta), jerarquías (autoridad-común), géneros y generaciones. Además, se combina con el 

canto, el gesto, el lenguaje y la danza, formando una identidad cultural integral. 

Figura 15 

 
Batalla (tupay) de Ch´iaraje entre Ch´equeños y Yanaoqueños en el cerro Yanaorqo 

 
 

 
Fuente: Municipalidad distrital de Checca (2023). 

 
3.7.3.2 Participación en la Batalla (Tupay) ritual de Toqto. 

La celebración de la batalla ritual de Toqto es un evento de gran valor cultural y se lleva a 

cabo en carnavales (compadres) y entre las comunidades de Canas y Chumbivilcas. Esta tradición 

implica el enfrentamiento de bandos de estas comunidades en busca de la victoria, se puede observar 

grupos étnicos, por un lado “los Canas, Yanaocas, Livitacas y Pisquicochas corresponden al mismo 

grupo étnico, de la zona de Chumbivilcas” (Cama, 2021), la división territorial es una cuestión formal. 

Llevadas a cabo en el distrito de Livitaca, en el departamento de Cusco, en un lugar conocido 

como Toqto, se realiza un espectáculo social, el cual se realiza “por tres veces al año, el 8 de 

diciembre, el 1 de enero y en compadres” (Cama, 2021). Fecha móvil, que se basa en el antiguo 



97  

calendario Juliano dependiente de la posición de la luna. Donde el enfrentamiento será entre los 

K’anakunas y los Chumpiwilcas. 

En el primer día, los participantes se instalan en el lugar y la lucha se inicia luego de un pago 

a la tierra realizado por todos aquellos participantes y es acompañado de la “t´inka” que se ofrece a 

los auquis. En el segundo día se ven las batallas y luego pasan a formarse grupos de cinco e incluso 

diez a más personas, quienes luego de beber y comer, se enfrentan, el tercer día se ayuda a los heridos 

resultados del enfrentamiento y luego se realizan las qhaswas (rondas festivas entre perdedores y 

ganadores). 

Es una festividad guerrera igual que Ch’iaraje que se lleva a cabo durante tres veces en el año. 

Participan los guerreros caneños del distrito de Checca como son Chimpa Toqto, Orccocca, 

Tandabamba, Chitibamba, Chullunquiani, Hanansaya, K’uti y Consapata contra los Chumbivilcanos 

de los siguientes lugares: Pisquicocha, Livitaca y otros. Toqto es un paraje entre las fronteras de 

Chumbivilcas y la provincia de Canas, se demora dos horas de Yanaoca a Toqto y a cuatro horas a la 

ciudad de Cusco, 3 horas a la ciudad de Sicuani en vehículo motorizado pasando el río Apurímac 

donde se ubica el puente Inka de Q´eswachaka” (Cama, 2021). 

La batalla (Tupay) ritual de Toqto trasciende la mera competencia física; constituyen un 

vínculo profundo con las tradiciones ancestrales arraigadas en la región andina. Esta tradición no solo 

rinde homenaje a la identidad y al legado de las comunidades locales, sino que desempeña un papel 

crucial en la preservación de su invaluable herencia cultural para las generaciones venideras. 

En este enfrentamiento participan tanto mujeres como varones. El requisito indispensable para 

ser parte de esta celebración es ser miembro de alguna de las dos comunidades. Cabe precisar que 

esta batalla es abierta a la presencia de visitantes, quienes tienen la oportunidad de ser testigos de un 

evento cultural único. La importancia de este enfrentamiento trasciende la mera competencia 



98  

por determinar quién es el mejor. En vista que radica en la interpretación de augurios a partir de las 

derrotas y victorias acontecidas en la contienda. 

En diciembre de 2022, la tradicional batalla (Tupay) ritual de Toqto, arraigada en la cultura 

de las comunidades de Canas y Chumbivilcas en la región de Cusco, resultó en una tragedia dejando 

un saldo lamentable de cuatro personas fallecidas como consecuencia del enfrentamiento. 

Además de estas pérdidas, numerosos ciudadanos de ambos bandos resultaron heridos, 

subrayando así los riesgos asociados con esta práctica ancestral. Podemos decir que “Toqto” es: “un 

lugar silencio, agreste, que limita Canas de Chumbivilcas, el recorrido es corto, de dos horas, si 

partimos de Yanaoca, pero al ser de la ciudad del Cusco el viaje tardará alrededor de cinco horas, por 

supuesto que desde Sicuani el tiempo será intermedio, en promedio unas tres horas (Cama, 2021). El 

punto de reunión es en el actual Q´eswachaca en el distrito de Quehue. 

 Participación de los alumnos de San Andrés en la batalla ritual (tupay) Toqto 

La participación de los alumnos de la Institución Educativa San Andrés de Checca en el tupay 

Toqto, son de la margen izquierda la mayoría y pocos de la margen derecha del rio Apurímac. El 

estudiante ch´equeño va reunido con su cuadrilla de su comunidad de origen a la cual pertenece y en 

la familia que integra con sus hermanos y padres quienes inculcaron para que vayan al Toqto, antes 

previa coordinación en familia y entre amigos de confianza llevando su honda, lazo, liwi a pie también 

a caballo. 

El estudiante ch´equeño asume la función de: 
 

- Provocación: Los jóvenes y alumnos (adolescentes) participaron en los insultos y 

provocaciones iniciales contra el bando rival, como pasear a caballo por el territorio 

contrario. 



99  

- Combate: Aunque no sean los combatientes principales, se unieron a las luchas con 

armas como hondas y zurriagos, ya sea a pie o a caballo. 

- Acompañamiento: Los adolescentes en su mayoría formaron parte de la comunidad 

que participa en el ritual, apoyando a los combatientes y presenciando la batalla como 

parte de la tradición ch´equeña. 

3.7.3.3 Participación en la Batalla (Tupay) ritual de Mik’ayo en el oeste de Yanaoca. 

Se realiza en el 8 de diciembre de cada año ente las comunidades de Yanaoca, Kaskani, 

Pongoña, Surimana y otros invitados en el otro bando está representado por Chiknayhua, Hanccoyo, 

Yanaoca. Es otra batalla ritual solo que se realiza en Yanaoca capital de la provincia de Canas. 

A diferencia de Toqto y Ch´iaraje aquí se enfrentan entre comunidades de Yanaoca y 

participan mujeres en el enfrentamiento con warakas y liwis. Y la batalla comienza desde 10 am 

ambos bandos empiezan a provocarse entre ellos para dar inicio a la batalla con arengas y rituales se 

dirigen al medio del escenario para dar inicio de la batalla en la primera etapa de la batalla resultan 

heridos que son trasladados en plena pela para acudirles la gran mayoría sale sangrando y son llevados 

de emergencia a los centros de salud de Yanaoca en casos de gravedad cerca a las 12 del mediodía a 

1pm salen de los dos bandos a comer la merienda ( el qharmu ) donde las mujeres son encargadas de 

llevar es preparada por las mujeres llevan para sus esposos y para todos los guerreros y hacen un 

compartir juntando todos los fiambres en ponchos y uncuñas (llikllas), todos en una ronda comen y 

comparten el qharmu la comida contiene papa, chuño, moraya (chuño blanco), y el infaltable carne 

sancochada de cordero, res y queso entre otros. 

Las participaciones de mujeres en estos últimos 20 años en el ritual ya ingresan a luchar al 

igual que los varones, antes estaba prohibido que las mujeres ingresen al campo de batalla ellas solo 

podían mirar desde lejos, llevar fiambre, chicha y podían cantar en la qhaswa. 



100  

Al finalizar la comida toman un poco de cerveza cañazo entre otras bebidas para animarse y 

entrar a la batalla después del almuerzo cantan y bailan con las solteras entre canticos y música con 

pinkuyllo, guitarra, mandolina, chillador y bandurria hacen la qhaswa y un poco embriagados se retan. 

Primero va el ensillado en caballo a provocar y hacer el reto hasta la mitad del escenario de batalla y 

de ahí como siguiendo a la caballería ingresan otra vez a la batalla de los dos bandos hasta la tarde. 

Al finalizar la batalla hay muchos heridos de los dos bandos y un ganador entre los dos bandos. 

El que arrea más lejos es el ganador y en muchos casos hay muerte en otros solo heridos cuando está 

a punto de oscurecer se retiran cada bando y a veces traen uno o dos personas que se hacen atrapar 

como a rehenes de los perdedores y los hacen bailar y vestir con ropa de mujer Poniéndolos pollera 

y hacer cantar y decir que son sus papás entre otros retos que les dan al siguiente día o al mismo instante 

se los entregan si vienen sus familiares o amigos de su mismo bando trayendo regalos o algún bien 

para obsequiar y arreglar con ello su vida y no castigarlo más al final qhaswan (cantan) y bailan, 

luego se retiran a sus hogares montados en sus caballos y a pie cantando hasta el siguiente año. 

 Participación de los alumnos de la I.E. San Andrés en la batalla (tupay) ritual 

Mik´ayo. 

Participaron la minoría de los alumnos porque es un lugar lejano a Checca generalmente los 

varones las mujeres van pocos pero su participación es activa y voluntariosa. La mayoría de alumnos 

(estudiantes) van como músicos y como luchadores son pocos. En la batalla ritual cabe mencionar 

que al igual que las otras batallas (tupay Toqto) existe una adrenalina y felicidad al momento de 

participar en este evento ellos lo viven y sienten y siente que de alguna manera atraen abundancia, 

prosperidad y fertilidad a sus tierras. 



101  

Porque es un momento para reflexionar sobre la historia, valorar la identidad del distrito y la 

diversidad cultural de la región, y proyectarse hacia un futuro con un sentido de propósito y esperanza. 

Además, les permite reconocer los valores de la independencia, como la justicia y la libertad, e 

impulsa la participación ciudadana (hermanos Caneños) para construir un Perú más unido, íntegro y 

democrático. 

 Relación de la vestimenta tradicional Mik’ayo con la identidad. 

Los trajes que se utilizan en la tupay de Mik´ayo son igual al traje de Toqto, Ch´iaraje, no 

existe ninguna diferencia. 

La vestimenta tradicional utilizada en Mik’ayo tiene una conexión muy profunda con la 

naturaleza y la pachamama cada prenda, accesorios que llevan al enfrentamiento simbolizan y 

cumplen una función con la identidad de los participantes estas prendas representa fuerza, vitalidad 

del guerrero del Mik’ayo en donde reafirman su fuerza, su orgullo de comunidad para ellos la 

vestimenta es la herencia de sus antepasados esta va de generación en generación al usarla, sus 

prendas honran a sus antepasados, su cuadrilla está formada en grupos. 

A los que fallecieron es una forma de asegurar su honra y generar la prosperidad de la tierra 

esta forma de recordar a sus antepasados da la continuidad de las tradiciones y hacen que no se pierda 

esta costumbre y se mantienen viva la conexión con las generaciones pasadas al llevar este atuendo 

en Mik’ayo el participante muestra su identidad hasta su apellido y nombre del grupo con ello está 

su valentía, sus valores, respeto y sus principios, por su pueblo. Esto lleva a la resistencia, fortaleza 

en la batalla ritual reafirma su fuerza y coraje más el compromiso con su cuadrilla es una declaración 

de identidad vigente su traje en el ritual se vuelve como un emblema a pesar de la globalización 

continua su cultura y sigue viva, expresa su sentido de pertenencia y mantienen viva la conexión con 

sus ancestros y con la naturaleza. 



102  

Figura 16 

 
Señoras de edad participando en la feria comercial de Checca, 2024 

 
 

 
Fuente: Captura propia de Carmen Rocío Villalba Surco (2024). 

La señora Sonia utiliza el traje típico de Canas, es una de las personas más lustres del distrito 

de Yanaoca y Checca. Actualmente participa en los aniversarios. 

“Yo me puse la vestimenta que usaban de Yanaoca y algunos de Checca también Micaela 

Bastidas, ya sean los mistis los españoles han usado en Mik’ayo hasta abajo y Micaela no 

era indígena pura se unió con Túpac Amaru II, era descendiente de españoles entonces las 

señoras de antes las campesinas usaban las polleras hasta abajo. Tanto de mistis y españoles 

las faldas eran hasta abajo. El traje indígena era como la pollera, la lliclla era del incanato. 

El traje de chola para las qhaswas se parece al traje del distrito de Tinta. Pero ya no ves el 

negro de la pollera, todo lo bordan. De ahí los bordes eran de cocos como de Tinta. Pero ya 

cambio la vestimenta. Finalmente, se observa cómo las diferencias entre distritos (Yanaoca, 

S.69 años). 



103  

La entrevistada nos muestra cómo la vestimenta andina tradicional de Canas y Checca son 

construcciones históricas y simbólicas, que combinan elementos incaicos, coloniales, mestizos y 

contemporáneos. Reconoce que la ropa ha sido un reflejo de procesos sociales, resistencias, mezclas 

y adaptaciones, y que la identidad cultural no es fija, sino viva y cambiante. Muestra su preocupación 

por la pérdida de elementos auténticos, como los colores sobrios o los diseños originales, debido a la 

moda, el comercio o la reinterpretación moderna. La vestimenta ya no cumple únicamente una 

función cultural o simbólica, sino también una función estética y social distinta a la del pasado. 

3.8 Identidad de los alumnos del colegio San Andrés de Checca 

La endoculturación desde la perspectiva de los alumnos se inicia con la transmisión de 

conocimientos, dentro de los cuales podemos reconocer a las costumbres, considerando que la zona 

cuenta con un alto arraigo en sus tradición y costumbres, vemos que estas mismas se transmite desde 

temprana edad y gran variedad de ámbitos, como a continuación responden nuestros entrevistados: 

“Cuando era muy pequeña lo que vi fue la vestimenta que lleva, por ejemplo, yo tenía 8 años 

una de las costumbres que yo he resaltado el qhaswa ch'equeña a comparación actual lo que 

se está llevándose ahora ya no es igual antes era mejor y no era concurso era la voluntad a 

que puedan asistir y qhaswar también dicen que puedes saludar a la Mamita Natividad que 

nosotros tenemos en el distrito” (Sh.Q.Ch.15 años. 4to A). 

La frase "endoculturación hacerse miembro de la sociedad" se refiere al proceso mediante el 

cual una persona se integra a una cultura aprendiendo sus valores, normas y comportamientos, 

convirtiéndose así en un miembro activo de la sociedad (Krotz, 1997:17 Y 18). 

En el contexto de la danza el qhaswa, la vestimenta está profundamente ligada a la memoria, 

la espiritualidad y la identidad colectiva. La adolescente expresa una mezcla de nostalgia, crítica y 



104  

valoración, al ver cómo las prácticas que antes eran espontáneas y devocionales se han convertido en 

actos institucionalizados que alteran el sentido original. 

Y que no solo es una prenda, sino un acto simbólico de pertenencia, devoción y expresión 

cultural, y que al cambiar el contexto (de voluntad a concurso), también se transforma su significado. 

En este sentido, la vestimenta tradicional es una forma de narrar la identidad y la transformación del 

distrito de Checca. 

Además, se destaca un proceso de reapropiación consciente de la identidad cultural por parte 

de los alumnos, quienes no solo heredan pasivamente las costumbres, sino que las investigan, 

revaloran y cuestionan activamente. 

“viendo a mis abuelos como hacen sus bailes y como mis papás aprendieron para enseñarnos, 

todos tenemos en la familia que sabe de las danzas antiguas que nos enseñan a los más 

jóvenes y la participación solo es a los adolescentes y adultos en las batallas de Topto, 

Ch´iaraje y Mik’ayo hasta que cumplíamos la mayoría d edad, ahora nosotros aprendemos 

de nuestros abuelos gracias a ellos nos han enseñado a participar a ese evento” (E. P.P.Ch.15 

años. 4to A). 

El testimonio del adolescente revela cómo la vestimenta tradicional forma parte de un 

complejo sistema cultural donde se articula la danza, la edad, el rito y la identidad comunitaria. En 

este proceso, los abuelos y los padres son pilares fundamentales de la transmisión del conocimiento, 

no solo en lo visual o material, sino en lo simbólico y experiencial. 

“Yo tengo casi toda mi existencia en Checca salí para estudiar y se podría decir desde los 7 

años, más que todo en el colegio. Mi papá es aficionado, va al Ch´iaraje, yo voy con él, para 

poder prepararme el resto de mi vida he pasado en Checca, por lo tanto, desde pequeño 



105  

nuestros padres nos han inculcado nuestras costumbres que tienen nuestro distrito” 

(C.Ch.C.45 años, Prof. I.E. San Andrés de Checca). 

El docente expresa una identidad cultural sólida y consciente, construida desde la niñez en el 

territorio del distrito y transmitida por los padres a través de la participación en eventos tradicionales 

como el Ch’iaraje. La vestimenta tradicional, aunque no se menciona explícitamente como prenda, 

está implícita como parte del ritual, de la costumbre y del legado familiar. 

El valor de esta experiencia radica en que la tradición no se impone, sino que se vive, y se 

fortalece con el ejemplo y la participación. A pesar del paso por espacios externos como la escuela, 

la identidad cultural permanece firme cuando existe una base familiar y comunitaria que sostiene el 

sentido de pertenencia. 

El proceso de educación es continuo, se trata de un proceso cíclico, dentro de los cuales la 

población repite el proceso, a la vez que adapta nuevos elementos, sino que los adiciona en ámbitos 

por fuera del núcleo familiar, es decir, los actos no siguen una sola forma de aprendizaje, sino que la 

población aprende e incluye nuevos factores a lo largo de su desarrollo temporal (Amsler, 2014: 1- 

8). 

“Durante mi infancia yo crecí en la ciudad del Cusco, por lo que desconocía mucho de las 

costumbres de mis padres, ya a la edad de 13 años por cuestiones del destino nos mudamos 

al distrito de Checca, lugar de nacimiento de mis padres; y desde esa edad fue como aprendí 

de sus costumbres en las actividades que se realizan en el colegio, se alistan cosas para 

completar todo lo que piden en las fiestas, por eso participamos más” (M. Ch.Q.15 años. 5to 

A). 

La identidad es reforzada en las instituciones educativas, para fortalecer los conocimientos 

ancestrales de los alumnos, desde su niñez y adolescencia, empezando por las diferentes autoridades 



106  

locales y los docentes en las instituciones educativas y así se va formando la identidad cultural de los 

chéquenos. 

“En la Festividad de la Virgen Natividad (día 08 y 8va 15 de setiembre); los pobladores de 

la zona participan con la vestimenta que se identifica a los Checca ,como son en los varones 

con una montera de color negro bayeta y franja dorada en forma de cruz (que hace de 

sombrero), chullo multicolor con bordado rojo a un costado del rostro diseñado por los 

artesanos de la zona con lana de ovino sus teñidos con colores naturales, camisa blanca, 

chaqueta entre verde oscuro o granate de bayetilla con cintas de colores que adornan las 

empuñadoras de las manos y pecho” (P.C. Ch. C. 45 años). 

El aprendizaje no se limita en la vivienda y familia nuclear, incluye en el ámbito de la familia 

extensa como de la comunidad de Checca, y configuran espacios donde se aprenden e interiorizan y 

complementan los conocimientos que guarda la población sobre la identidad, vestimenta, costumbres 

y tradición. Son parte de un proceso social, de aprendizaje y reforzamiento a lo largo se desarrolla la 

identidad del individuo. 

De tal manera se expresan los patrones culturales por medio de las acciones, conductas y la 

interrelación con otros grupos culturales, es decir, es en este espacio donde se estructura la noción de 

identidad y la estructura que permitirá que los patrones subsistan ante la influencia de otras culturas 

u otros entornos.. 

3.9 La percepción de los alumnos del colegio San Andrés de Checca. 

La identidad colectiva es el producto de la noción de pertenencia de un distrito, de una 

población, forjada dentro de cada individuo y familia, consecuencia del proceso es la identificación 

y determinación de una identidad colectiva, como a continuación nos narran: 



107  

“En mi distrito el idioma materno, es el quechua, en cuanto la denominación general de la 

Provincia de Canas, se puede decir que somos caneños o K’anas ya que este término nos 

distingue como un gentilicio, aunque hay ciertas tergiversaciones de este término con la 

Provincia de Espinar, esto ya es una diferencia entre provincias y por cuestiones de 

pensamientos, habría que investigar más a fondo el origen del término K’ana. Sin embargo, 

yo considero que K’anas son quienes provenimos de las provincias altas de Cusco, quiénes 

comparten su costumbre, tradición y vestimenta”. (D.Cc.H.16 años. 5to B). 

Este testimonio demuestra cómo la vestimenta no solo es un símbolo decorativo o 

costumbrista. En Checca y la provincia de Canas, sino que se conecta con el idioma, la historia y la 

territorialidad. El gentilicio “K’ana” está en disputa, pero el entrevistado ofrece una visión étnico- 

cultural del término, no solo geográfica. Menciona quepara pertenecer a una comunidad como los 

K’ana, hay que vivir, hablar y vestirse como tal: una visión integral de la identidad. 

“En la adolescencia pasamos todo y la mayoría no tratan de revalorar su cultura, sus 

tradiciones, ellos desconocen, por ejemplo, de mi colegio san Andrés. Había un grupo de 

chicos eran fanáticos de su cultura de Chumbivilca de Takanakuy y andaban con su música 

de Huaylillas, si tú le preguntas sobre su cultura desconocen, es más no les gustaban entonces 

poco a poco va mejorando y va madurando. Los adolescentes poco a poco revaloran y se dan 

cuenta” (Sh.Q.Ch.15 años. 4to A). 

El testimonio nos muestra la presión por encajar lleva a muchos a rechazar la vestimenta y 

cultura tradicionales a veces hay una apropiación estética sin comprensión real, lo que muestra una 

identidad fragmentada, muchos jóvenes revaloran sus raíces, y la vestimenta puede recuperar su 

función simbólica y cultural profunda. 



108  

La educación intercultural y la visibilidad de modelos culturales positivos ayudan en este 

proceso de maduración de la identidad local. 

La diversidad cultural nos enseña a respetar al otro y crear lazos de respeto y confianza con 

otras culturas y sus costumbres como la manera de vestir de un cierto grupo más la moda podría ser 

una marca que podría dar a conocer a la persona asumiendo su status, rol, edad y sexo en sus 

manifestaciones. 

La identidad colectiva es una construcción social progresiva, de inicio en el núcleo familiar o 

familia nuclear, familia extendida y la comunidad, se estructura de manera escalonada, los caneños 

se identifican como una etnia, un grupo valiente y aguerrido, para después definirse como ch´equeños, 

es decir, existe una especificación en su identidad, no solo étnica, sino territorial, la cual se construye 

a partir de la noción de pertenencia de los miembros del distrito. 

“Por supuesto que sí, de hecho, una de sus costumbres más resaltantes es el qhaswa de 

Checca, un hermoso ritual ancestral, que se lleva practicando durante décadas y hasta la 

actualidad no se ha perdido, en el 2018 lo declararon Patrimonio Cultural de la Nación, 

hecho que hace sentir muy orgullosos a los ch´equeños y que los incentiva más a vivirlo y 

practicarlo si, asistiendo a las qhaswas en los aniversarios “(D.Cc.H.16 años, 5to B). 

Es una danza de cortejo realizada por adolescente y jóvenes quechuas como parte del ciclo de 

la vida, hoy en día al mencionar sobre la vestimenta, losalumnos lo asocian al patrimonio cultural de 

la nación. Existe una relación de pertenencia. 

“En el que tus juntas en el momento de qhaswar, casi todas las comunidades participan el 15 

de septiembre entran a qhaswar aparte de ello, en Ch´iaraje van entonces, para mí es como 

confraternización en los carnavales en diferentes espacios. Una por ser caneña ya es unido 

a su tradición es único, debemos respetarlo por ejemplo a ver las huacas, tenemos hay para 



109  

poder decir los cerros, los A pus que nos cuidan estamos ligados a ellos nos cuidan para que 

haiga buena cosecha. Un curaca, ese señor nos tiene que hacernos cumplir nuestra 

obligación, para coadyuvar, para una buena cosecha. Igual en las fiestas alguien, tiene que 

motivar nuestra costumbre uno tiene que coger como cargo y pasar a otro.” (Sh. Q.Ch.15 

años. 4to A). 

La etnia es el eje central de la identidad, el concepto del K’ana runa, desde la provincia de 

Espinar y Canas, pone de manifiesto al hombre alto andina correspondiente a Cusco, su historia es 

conocida, desde sus relaciones militares, políticas y económicas con los Incas y su permanencia en 

el territorio desde tiempos prehispánicos, forman una identidad basada en el conocimiento de la 

población sobre su proceso de ocupación en el territorio. 

“Se muestra la unidad, más que todo en la batalla ritual de Ch’iaraje y Toqto también en los 

eventos costumbristas, tradición los ch´equeños, nos sentimos orgullosos de nuestra 

identidad, una vez recuperada la imagen del pueblo de Checca, teniendo su condición 

elemental (carretera, fluido eléctrico, instituciones educativas, comercio, tecnologías), nos 

veían como un pueblo decaído en todo aspecto” (P.C.Ch.45 años). 

La identidad grupal, nace de los conceptos y auto identificación a la etnia K’ana, su extensión 

corresponde a las provincias alto andinas y lacustres de Cusco, la cuales mantuvieron una 

comunicación intercultural con los pueblos vecinos, incluso los quechuas con los que sostuvieron 

relaciones político militares, ahora los alumnos y población en general se identifican con la etnia, 

siendo el inicio de la definición de la noción de pertenencia de la población de Checca. 

“Yo pienso que, si porque de una u otra manera los jóvenes y adolescentes si bien están con 

la moda de la música, de los artistas nuevos. Pero, al festejar los carnavales día de la 

provincia de Canas, ellos se identifican, se ponen los trajes típicos e identifican con la música 



110  

caneña y yo creo que ahí nos une a niños, adolescentes, jóvenes adultos y ancianos y por lo 

menos en esas fechas los niños se preguntan por qué se visten así no, porque Túpac Amaru y 

porque bailan así digamos en carnavales.”(G.V.69años). 

Las tradiciones configuran una amalgama social, espacios enfocados en la participación y 

convivencia permitiendo la transmisión de conocimientos y aprendizajes, igual como la renovación 

del compromiso como miembros de un grupo cultural, el calendario festivo, en particular el 

folclórico, hace que la población pueda sostener una relación durante el año. 

“Si, es unido la población por sus costumbres en reuniones, cargos, fiestas patronales uno 

por ser caneño ya es unido es una tradición, es único y debemos respetarlo por ejemplo a 

ver las huacas, tenemos y podemos decir los cerros, los Apus que nos cuidan estamos ligados 

a ellos nos cuidan para que haiga buena cosecha hay un curaca ese señor nos tiene que 

hacernos cumplir nuestra obligación, para coadyuvar, para que salga buena cosecha igual 

en las fiestas alguien tiene que motivar por nuestra costumbre uno tiene que coger como 

cargo y pasar a otro.” (M.l.M.P.17 años. 5to B). 

La espiritualidad de Canas se manifiesta en los diferentes rituales como la "ch’alla" (ofrenda) 

a las chacras y la "t’inka" al ganado, prácticas que se realizan durante festividades como el Tupay 

carnavalesco y el Ch’ukos y solteras, ellos tienen la obligación, el deber de participar, se encuentran 

condicionados con la madre naturaleza. 

La identidad compartida y la población que recurre a la convivencia durante festividades 

comparten la noción de identidad, ideas, valores y creencias que gestan conciencias colectivas, las 

cuales fomentan el desarrollo de una identidad común. 



111  

Podemos identificar que existen fiestas y festividades que facilitan el proceso de aprendizaje, 

el cual se ve reforzado por las costumbres, en ese sentido, identificamos que las costumbres pueden 

perdurar a lo largo del tiempo, como a continuación sostienen los informantes: 

“En la actualidad se sigue dando en el día a día, como te decía el pago a la tierra, por eso 

nos llaman cheqa layqas, los carnavales, las qhaswas las danzas más conocidas como 

tragedia de philuscha. El Tuta qhasway, tupay en Ch´iaraje. Y Quehue cada año salen 

ganadores se presenta ese día, a partir de las 11 am hasta la una del mediodía. Aunque ya no 

es como antes, se ha mejorado, pero falta más difusión. La idiosincrasia por el tema de 

Ch´iaraje era bravo, pasaron tantos años y ahora nos abrazamos, nos agarramos de la mano. 

Antes había diferencia abismal entre participantes, nos decíamos ese es de Quehue y daba 

miedo. Pero hoy en día ya no, en tendemos que el Ch´iaraje es cuestión de un día. Han tratado 

de identificarse bonito. Por ejemplo, tienen una casaquita característica que es la leqe blanca 

(gaviota blanca) con atrás negrito, donde la mayor parte se presentan con ese traje “(Carlos 

Chaiña Carpio, 45 años, Prof. I.E. San Andrés de Checca). 

Las costumbres que perduran están asociadas con las fiestas tradicionales, la población 

encuentra en las fiestas costumbristas los patrones culturales que se transmiten, se aprenden y se 

reproducen a lo largo del calendario festivo del distrito, es importante considerar que la tradición y 

costumbres son elementos perennes en el distrito. 

La memoria colectiva y el desarrollo de la identidad, es algo inherente a las costumbres, y las 

costumbres son la forma constante de aprendizaje y comunicación, la identidad se forma bajo esos 

conceptos y el desarrollo histórico de los mismo, la importancia del aprendizaje y comunicación hace 

que la población transmita la noción de pertenencia. 



112  

3.9.1 Percepción del uso de vestimenta originaria (tradicional) 

La percepción de la población hacia los estudiantes participes de las costumbres y tradición 

es importante en la formación del concepto de noción de pertenencia. La población refuerza el 

proceso mediante actos de aprobación y el fomento de los espacios y la participación propiamente 

dicha. Puede regular los elementos que se van adaptando, los cuales requieren de la aprobación del 

pueblo en general. 

El rol que asumen los alumnos al usar la vestimenta tradicional ch´equeña, es de preservador 

cultural dentro de ello se encuentra la responsabilidad de cuidar la vestimenta tradicional de manera 

individual y grupal y la de ser transmisores de la identidad ch´equeña, se auto identifican como 

ch´equeños descendientes de la etnia k´ana. Asi mismo son representantes culturales dentro de la I.E. 

San Andrés de Checca y del distrito, asumen una responsabilidad familiar, al momento de danzar o 

bailar representan a su familiar. 



113  

Ilustración 3 

Esquema del rol que asumen los alumnos frente al uso de la vestimenta típica. 
 

 
Fuente. Elaboración propia 

 
“Claro tú no puedes hacer tu traje, hoy día estas comprando y más tarde viene la lluvia. No 

lo puedes hacer moja, porque si lo haces mojar tu vestimenta de p’asña ya no es igual, tiene 

su brillante a la próxima ya no es igual. Entonces aparte de eso la bayeta no puedes hacer 

mojar, haz de cuenta que se va perder, lo va teñir. Para mí es una responsabilidad grande de 

cuidar mi traje en caso de los hombres con tu chillador tú tienes que cuidar tu chillador como 

oro si en caso pierdes quiere decir que te va ir mal, tiene un significado para nosotros” 

(Sh.Q.Ch.15 años. 4to A). 

Se dan palabras de aliento y apoyo tanto para danzantes como participantes, se utilizan 

palabras amistosas como “cholo y chola” que lejos de darle el uso peyorativo propio de las ciudades 

encuentra un sentido más amical de identidad, el cual fortalece la noción de pertenencia de la 

población del distrito de Checca, más aún en los alumnos del Colegio san Andrés. 

Rol que asume los 
alumnos frente al 

uso de la 
vestimenta típica 

Preservador 
cultural 

Representante 
cultural 

Transmisor de la 
identidad 

defensor del 
patrimonio local 

Participa en 
actividades escolares, 

batallas rituales 
representando a su 

familia. 

Responsabilidad 
invidivual(cuidar 

el traje) 

Responsabilidad 
colectiva 

Muestra respeto 
por la vestimenta 

Auto 
identificacion con 

la etnia k´ana 



114  

“Todo el pueblo, mis padres y autoridades me dicen bien y otros, nos dicen cholos y cholas 

munay sipas, nos gusta que nos reconozcan así, en todas las fiestas, las fotos muy bonitas 

como rara vez nos arreglamos así te saludan bonito los mayores, diciéndonos cholos” (Y.C.C. 

16 años. 5to B). 

El rol de ch’equeño se asume con el uso de la vestimenta, es decir, los alumnos al utilizar las 

prendas y vestimenta propias de la zona asumen el rol de ch´equeños, siendo aprobados y rechazados, 

dependiendo del caso. Es así que la población refuerza tanto la identidad como algunas personas 

estereotipan a la población de Checca. Por supuesto que la palabra chola o chola ya no lo siente, se 

utilizaba como vejamen, hoy es una palabra de afecto. 

Los testimonios de los alumnos muestran palabras de ánimo, valor hacia los estudiantes 

(alumnos) durante las tradiciones culturales, que bailan, cantan y es ahí donde surge la palabra chola 

ñusta, significa joven bonita y bien vestida, fuera de ser una palabra muestra una responsabilidad, 

respecto hacia la vestimenta. 

El rol que se cumple está acompañado de la responsabilidad de ser parte de una colectiva 

identidad, el cual permite la trasmisión de los conocimientos, patrones y valores que definen la 

identidad cultural de la población, ahora indagaremos sobre la responsabilidad de con el entorno al 

usar vestimenta tradicional en los siguientes relatos: 

“Si, se respeta en las actividades la ropa, es como ser una persona diferente, da respeto. Yo 

pienso que cada quien ya sabe la responsabilidad que deben llevar su ocupan un personaje” 

(L.Ch.Ch.15 años. 4to A). 

Las acciones colectivas que asumen los alumnos en las organizaciones y respeto mutuo han 

logrado mantener las costumbres, se podría decir es una característica propia del distrito, donde 



115  

implementaron la participación masiva y colectiva de todas comunidades. Así mismo hace mención 

la transformación del individuo en el momento del uso de la vestimenta. 

“Ninguna de mi familia me dice que cuide la vestimenta típica, solo mis abuelos me dijeron 

por respeto, como es algo que aprendemos de nuestros abuelos, tenemos que cuidar como si 

fuera de ellos “(E.J. R.M.16 años.5toB). 

Los alumnos muestran una identificación a su cultura, establecida por generaciones antiguas, 

de acuerdo a la identidad cultural, unos de los rasgos es que las actitudes y comportamiento son 

aprendidas, transmitidas y simbólicas y al vestirse ellos adquieren un valor social, un estatus social y 

ello con lleva una responsabilidad social. 

“La responsabilidad de vestirse en nuestro aniversario para festejarle a Checca. El otro año 

participe como invitado, bailo nomás, me dicen que cuide porque cuando llueve la ropa se 

malogra, ya no es lo mismo. Si voy a permanecer indiferente, no estaría identificado con mi 

familia, siempre te miran. No te dirán hoy a que ha venido ese joven, siempre te observan este 

joven es de aquel lugar vino rápido, te reconocen si vas a un pueblito ajeno siempre te ven 

indiferente entonces entre nosotros nos conocemos “(R.E.R.16 años.5toB). 

La cultura son rasgos distintivos de una sociedad de acuerdo al testimonio, la responsabilidad 

es transmitida y es adaptado por las nuevas generaciones, para preservar los conocimientos. Alguien 

les enseña la responsabilidad del personaje que asume cuando se visten de forma tradicional. 

La participación es para todos los ch´equeños y en especial para los alumnos, porque 

participan en las batallas rituales, danzas. 

“Mis familiares, cuando participo soy invitado, vienen me llaman por radio, ahora más que 

todo es por el celular nos llaman y nos dicen que cuidemos nuestra ropa de la lluvia 

“(E.J.R.M.16 años. 5to B). 



116  

Se puede apreciar la reciprocidad en la participación en los diferentes rituales, asi muestra la 

responsabilidad de cuidar su vestimenta típica, la tradición es un acto de compromiso social y 

espiritual y por lo tanto necesita respeto. 

Los alumnos asumen la responsabilidad de proteger las costumbres, rituales y la vestimenta 

típica desde el momento que ellos participan. La identidad tiene un sentido social y cultural. Muestra 

la preocupación frente a los estados meteorológicos como la lluvia. 

“Si, la vestimenta debe respetarse dicen los abuelos, respetar nuestras culturas en mi casa 

mis padres me dicen, debemos sentir identidad, nosotros somos los verdaderos k’anas, al ir 

a Ch´iaraje vamos a luchar, no solo vamos los adolescentes, jóvenes, adultos, los niños no 

van” (F.Cj.I.15 años. 4to A). 

El asumir el rol y la identidad ch´equeña, la forma de proteger y perdurar la identidad es la 

responsabilidad de cuidar y transmitir el conocimiento, la enseñanza viene de los adultos mayores, 

quienes conminan a sus nietos a guardar y proteger la vestimenta, como una forma tangible de 

transmisión de los conocimientos. 

Asumir el rol, es un acto voluntario, el cual conlleva responsabilidades heredadas, dicho de 

otra manera, los abuelos indican la importancia de mantener la cultura e identidad, por ello, que los 

jóvenes son quienes tienen la función y rol de ser quienes aprendan la tradición, vestimenta e 

identidad para poder trasmitirla y hacer perdurar los patrones culturales que permiten determinar la 

identidad. 

3.9.2 Percepciones ante las costumbres ch´equeñas. 

Los alumnos del Colegio San Andrés de Checca guardan sentimientos y sensaciones en torno 

a las costumbres, motivos y reacciones los cuales podemos analizar con los siguientes relatos: 



117  

“Yo me siento satisfecha siempre he sido fanática de mi cultura orgullosa más que todo 

digamos del qhaswa, ch'equeña y Toqto me identifico no como otros pueblos eso no va 

conmigo. Me siento con alegría más que todo, es un momento de felicidad” (Sh. Q. Ch, 15 

años, sección: 4to A). 

La identidad es pertenencia, trascendental, y la cultura es importante para ellos y tienen apego 

a sus costumbres y tradición están orgullosos como ch´equeños, caneños practicando sus costumbres 

y tradición que les produce alegría y orgullo por sus prácticas culturales. 

“Así es, como ya lo había mencionado antes las costumbres son practicadas en diferentes 

ceremonias que se llevan cada año y cuales participan estudiantes, niños, adultos y personas 

de la tercera edad, por la forma como se visten. Las personas mayores un poco embriagados, 

se animan toman algunas otras bebidas dicen lo que unos piensan y sienten, pero de sano a 

veces no dicen raras veces uno puede fingir, pero en el momento de esos ratos de animado 

si” (R. U.A.69 años). 

La participación según nos cuenta en la entrevista antes era una responsabilidad colectiva que 

aseguraba el bienestar de la comunidad y del distrito y se exterioriza al momento el individuo empieza 

a beber, demuestra su identidad cultural. 

Un sentimiento común el cual es bastante mencionado es la alegría y orgullo, aspectos como 

la valentía y el coraje se ponen de manifiesto en las sensaciones de la población, los alumnos del 

colegio San Andrés aprenden desde temprana edad la importancia de mantener una noción de 

pertenencia, en ella se define el ser adulto que manifestaran más adelante, ya como miembros activos 

dentro de la identidad del distrito. 

Otra vez nos encontramos en un escenario donde se aprende y se expresa la memoria 

colectiva, la motivación dentro de la creación de la identidad colectiva, parte de la historia, la etnia 



118  

K’ana, los conceptos que subyacen a su forma de ser y el dominio y manejo de los entornos que 

permiten la organización de la población para mantener y comunicar su identidad a las nuevas 

generaciones hacen que la identidad perdure en el tiempo. 

Por ello es necesario conocer en qué momentos se manifiesta la identidad, saber los espacios 

y la forma en la que se expresa la cultura de la población, para ello se analiza las siguientes respuestas: 

“En eventos culturales, festividades, aniversarios de nuestras comunidades. En cuanto al 

folklore nuestras qhaswas en carnavales, también hay fiestas religiosas. Ahora en los 

carnavales vamos al cerro. En mik’ayo lunes chaco a todos vamos. Tenemos que asistir y los 

varones luego en Ch´iaraje es una costumbre de nuestros ancestros.” (R.B. S.S.15 años. 4to 

A). 

Los espacios de expresión de identidad se relacionan con las festividades, las reuniones 

costumbristas, el calendario festivo y en especial la época de carnavales propician espacios de 

manifestación cultural, espacios donde la población pone de manifiesto. 

La noción de pertinencia colectiva se fortalece durante el calendario festivo, las épocas 

propicias son el Toqto, Ch´iaraje y carnavales, momentos de riesgo ritual donde la población 

mediante los ritos de protección y reordenamiento fortalece los lazos de solidaridad y la identidad 

propiamente dicha. 

La importancia de identidad como pertenencia en el mundo andino es trascendental están 

arraigados a su cultura, muy apegados a lo suyo aun si migran a las ciudades como lima, cusco y 

Arequipa van llevando su cultura como por ejemplo su qhaswa y carnavales, por los residentes 

caneños. 

“Por la forma de ser, valientes, fuertes unidos y por supuesto en todo evento como existe el 

qhaswas, matrimonios. Somos los k’anas del sector derecho somos mejores, más valientes, 



119  

estos son heredamos de nuestros padres de nuestros abuelos y como siempre provienen de 

épocas antiguas”. (F.Cj.I.15 años. 4to A). 

En este aspecto podemos personalizar la identificación, es decir, nosotros encontramos 

versiones diversas, las cuales corresponden a las poblaciones, o sea al pueblo donde se desarrolla la 

identidad, por otro lado, a individuos los cuales son cultores de la identidad, e incluso a costumbres 

y ritos que dan sentido a la identidad, la identificación se forja en el que hacer de la población. 

La identidad se construye en base a la relación con las personas tanto dentro como fuera de la 

cultura propia, por ello que la identificación y aceptación de personas, sociedades y acciones 

permiten una construcción de la identidad. 

3.9.3 Tradición desde la percepción de los alumnos del colegio San Andrés de Checca. 
 

Es importante conocer la relación entre la tradición y la vestimenta dentro de los alumnos del 

colegio San Andrés de Checca, los cuales van creando una noción de pertenencia en base a los 

conocimientos y patrones que se comparten en las etapas de socialización y endoculturación. 

Se manifiesta las tradiciones son las festividades y rituales, debemos considerar que la zona 

de Checca es participe de muchas fiestas costumbristas como de rituales relacionados a la tierra. Por 

ello escuchamos con atención los relatos de los alumnos quienes expresan lo siguiente: 

“El desfile del pueblo y la qhaswa, en esas fiestas participan las instituciones educativas y el 

Ch´iaraje es fiestas de los mayores, ellos son quienes nos enseñan cómo somos los varones 

ch´equeños “(E.J.R.M.16 años. 5to B). 

Las fiestas y rituales en Checca están relacionadas a la expresión simbólica donde el origen 

se encuentra relacionado con la actividad y calendario agrícola, por ejemplo, la siembra, cosecha. La 

participación, en la actualidad es voluntaria, debió la sociabilización y formas de medio de 

comunicación, la migración. Hacen que los alumnos experimenten nuevas formas de comunicación 



120  

y exista una aculturación. Para ello, la institución educativa, fomenta la participación en actividades 

culturales. 

“La qhaswa, el soltero ch’uku, en Ch´iaraje y otros, son fiestas, nosotros participamos, antes 

había niños que participaban en Ch´iaraje, pero es peligroso ahora el pago a la tierra, soltera 

ch´uku, los cantos, la comida. Para participar debemos ser mayores, hasta abajo nomas nos 

dejan acompañar, pero vemos como se luchan y todos queremos participar “(A.S.O.16 años. 

5to B). 

El Ch´iaraje, Toqto, son actividades son actividades culturales y agrícola, donde el futuro es 

la producción agrícola está sometido a la expresión cultural. El ritual de Qhaswa, Toqto es una 

expresión cultural que viene realizándose desde tiempos antiguos, donde las comunidades del distrito 

de Checca, rinden culto a la naturaleza para que ayude en la reproducción de las cosechas y las lluvias. 

3.10 La influencia de la modernización y la globalización en la I.E. San Andrés de Checca. 

El proceso de globalización es un proceso crítico en torno a la construcción de la identidad 

cultural, por supuesto las discusiones son amplias en torno a los efectos de su influencia. 

 La adopción de valores y prácticas globales 

Los alumnos de la institución educativa San Andrés de Checca, pueden adoptar valores y 

prácticas globales, como la moda, la música y la tecnología, lo que puede influir en su identidad 

cultural, de la influencia de la globalización lo que se puede concluir que se esbozan identidades y 

nociones de pertenencia en base a la virtualidad. 

Espacios virtuales colectivos 

La construcción de espacios virtuales, donde los alumnos de cuarto y quinto grado comparten 

ideas, pensamientos y sensaciones, se utiliza el internet y su capacidad de crear entornos donde se 

forman nuevas identidades, pasajeras y donde se refuerzan las ya existentes. Hoy, las condiciones 



121  

son mejores, debido al acceso al internet, como nos explican los actores sociales, por ello analizamos 

las interpretaciones que construyen los alumnos en sus respuestas: 

“Mayormente si en las tareas que los profes nos dan, por el celular nos ayuda a comunicarnos 

entre las familias lejanas que se fueron, también nos ayuda a comunicar nuestras costumbres 

con los de afuera. Me gustan las tradiciones y las costumbres, lo llevo en mi sangre de ser 

ch'equeña más que todo en grupos de colegio” (O.Q.Ch.15 años. 4to A). 

La comunicación masiva, es sin duda, la forma más acelerada de trasmisión de información y 

conocimiento, la cual genera y produce alteraciones, tanto como modificaciones en la identidad y la 

formación de la identidad colectiva, la cual se expresa en los alumnos del colegio San Andrés de 

Checca. 

“Tiene su pro y su contra creo, porque nos ayuda a difundir y de alguna manera se tergiversa 

por ahí puede aparecer o no. Queremos ser más vistos y por ganar, queremos ser más 

populares cualquier cosa presentamos y atrae a la gente y se confunde, porque el traje típico 

muchas chicas se ven en las redes sociales y se manda a todos los sitios que están muy bien 

vestidas excelentes pero hay aparecen no se con algún tipo Tik Tok moderno bien hechito 

pero la ropa no está acorde pero se hace viral, como que nos confunde. Hay cosas que ayudan 

como no tanto. En los alumnos creen, poco por el celular para otras cosas, ser 5 o 6 % para 

su identidad a no ser que vean algo. Los adolescentes están para otro lado “(C.Ch.C.45 años. 

Prof. I.E. San Andrés de Checca). 

El entrevistado menciona que la globalización cultural trae consigo nuevos y eficientes modos 

de comunicación, los cuales facilitan, permiten y desarrollan las capacidades comunicacionales de la 

población usuaria, podemos ver la importancia de la comunicación virtual tanto para la vida diaria o 

procesos de aprendizaje formal. Las diferentes redes sociales en la vida de los alumnos, más aún en 



122  

los estudiantes jóvenes (alumnos), quien en su mayoría cuenta con un celular móvil, están conectadas 

a internet, donde al momento de indagar por el internet, no solo buscan conocimientos, sino se 

interrelacionan con personas de su comunidad y fuera de su distrito, para crear lazos de amistad, 

buscan información y difusión de contenido. Otros lo utilizan herramienta de trabajo, educativo. 

En torno a la identidad, la virtualidad y la comunicación virtual logra que se incorporen 

elementos nuevos, entonces la identidad no se forma en un ambiente virtual, para el caso específico 

de Checca, sino que se tiene la inclusión de elementos y patrones que permiten modernizar aspectos 

específicos de las tradiciones, cuestiones externas del fenómeno. 

La migración y el turismo son factores que influyen la identidad de los pueblos, por ello 

conocer como los eventuales o en algunos casos permanentes visitantes pueden influir en la identidad 

de la población en general, ello es analizado a través de las respuestas de los alumnos del colegio que 

a continuación exponemos: 

“Como te dije antes era bien fuerte la influencia de la gente que venían con otras ropas de 

Chumbivilcas, son bonitos me gusta a mí, como cantan sus Huaylillas. Pero yo tengo mis 

costumbres y soy fanático de mi tierra, mi papá para desfilar usa un poncho rojo, el sombrero 

negro, camisa blanca y pantalones azul marino. Estas costumbres estamos mejorándola, cada 

comunidad tiene su uniforme tiene los colores que ellos mismos tejen, todo ello nace de una 

reunión asamblea y así nomás no es. Otros por costumbre o por antojo, utilizan otra ropa, 

pero no es típico medio prestado podríamos decir, no es neto de la tierra” (W.R.H.15 años. 

4to A). 

La influencia de pueblos cercanos, vecinos en algunos lugares tiene fuerte influencia en 

muchos casos para imitar o copiar esa misma identidad cultural los adolescentes visten y actúan 



123  

incluso imitan en la forma de vestir de hablar y escuchan la música de esa misma cultura al que le 

imitan. 

La migración a las ciudades, a las metrópolis es de manera constante en los pueblos alejados 

en caso de Checca migran a Sicuani hay vienen con la moda y en su forma de vestir copian a la cultura 

occidental, como Checca está en un lugar alejado no hay muchas oportunidades, por ello optan en 

salir a otras ciudades tanto a trabajar, estudiar en muchos casos, ya que en el mismo distrito no hay 

academias para la preparación para el ingreso de las universidades. 

La influencia de los extranjeros es mínima, la distancia y los mismos patrones culturales, 

además del difícil acceso a la zona y la geografía no comprenden un atractivo turístico y son pocas 

las personas que forman relaciones maritales con extranjeros, pero se entiende su influencia en lo que 

son los hábitos y conductas, el consumo de productos manufacturados y vestimenta de otras zonas 

son su mayor aporte en lo que elementos culturales se refiere. 

La identidad se forma en la relación con otros grupos, para ello debemos comprender que la 

presencia de extranjeros cumple el rol formativo de la identidad, es la interrelación quien fortalece el 

concepto y noción de pertenencia. 

Individualidad en la virtualidad. 

Debemos conocer como los participantes de los grupos reconocen su identidad dentro de los 

grupos y páginas de internet, el contexto puede ser variado, ya que hablamos del individuo fuera de 

su entorno, conociendo la motivación para la unión, el sentido de pertenencia. 

Los entornos virtuales permiten que los alumnos puedan sentirse parte de su comunidad, 

donde en forma voluntaria expresan su identidad, la cual es asumida y compartida en espacios donde 

se comparten los temas de identidad. 



124  

“Me une la comunicación por WhatsApp a mis compañeros, ahí nos avisamos de las tareas y 

cosas del colegio, porque somos los mismos y tenemos la misma cultura, costumbres que 

compartimos y lo hacemos de frente, hablándonos y enseñándonos entre nosotros” 

(D.R.J.f.16 años. 5to B). 

Los alumnos se sienten parte de su comunidad al interactuar por internet, de esa forma la 

noción de pertenencia y los espacios virtuales, la idea central es hacer presente la identidad de cada 

uno de los individuos, para ello la comunicación en grupos es importante como un espacio de 

expresión. Así las tradición y costumbres que asimilan los alumnos de Checca de otra cultura frente 

su cultura, hacen que ellos cuestionen su identidad, en algunos de los casos comparen similitudes, 

otros refuerzan su identidad. 

“Pero no utilizó el internet, es muy caro no me sale a cuenta ponerme al internet. Solo para 

mis tareas del colegio, además por aquí no hay mucha señal y hago conocer mis costumbres 

de mi tierra, hacer ver bonito al participar” (L.Ch.Ch.15 años. 4to A). 

El testimonio nos muestra que las redes sociales no afectan a la expresión de la cultura, que 

solo es factor económico, el cual no permite utilizar en momentos determinados. La identidad de los 

alumnos del nivel secundario del colegio San Andrés de Checca, se observa el interés por sus 

costumbres, fiestas y tradición manifestando que la tecnología, influencia de manera directa en el 

modelo de su vestido originando, mayor identificación a su cultura. 

“En nuestros grupos sociabilizamos y hablamos de todo, desde nuestras fiestas y nos 

preguntamos quienes van a participar este año, es bonito nuestras costumbres de Checca, 

nuestros trajes y nuestra forma de vivir, las canciones son bueno, yo me siento feliz y mis 

compañeros me consideran por ser joven y alegre “(R.E.R.16 años. 5to B). 



125  

Se consideran espacios donde se puede reforzar la identidad, se comparten registro de las 

costumbres, tradición y evidencias de las festividades, las cuales configuran el proceso de auto 

identificación. La voluntad que demuestra al expresarse, donde se relaciona su identidad y su apego 

emocional frente a las tradiciones de su tierra y vestido. 

Hace que el alumno muestre un carácter amical, donde la identidad cultural es un proceso 

voluntario, el cual se lleva a cabo en espacios de interacción, no necesariamente de un grupo con 

similar identidad, pero donde el dialogo y la interrelación permite que se genera una noción de 

pertenencia suficiente para reforzar la identidad que acompaña a la población. 

Existe la posibilidad de pertenecer o sentirse parte de otros grupos, las redes sociales permiten 

ciertas licencias para generar lazos de identidad, los alumnos de la institucion con una mayor 

capacidad y dominio de las redes sociales pueden crear identidades alternativas. La sociabilización 

de los alumnos, nos permite la comunicación y el sentimiento de pertenencia con otras personas con 

quienes comparten identidades, intereses en común. Así, posibilita mantener amistades online y 

desarrollar conexiones sociales. La conducta entre adolescentes (alumnos) quienes dedican más 

tiempo a las redes sociales y la expresión de sus culturas, permite que algunos de ellos muestren 

angustia frente a los peligros del internet y no muestren su identidad cultura a plenitud. 

“Todos somos uno, los grupos de WhatsApp solo nos enviamos información y fotos de los 

trajes de Espinar, Chumbivilcas, para que nosotros lo hagamos mejor y no nos quedemos 

atrás, todos somos iguales por eso nos comunicamos y los que tenemos grupos para 

información del colegio “(E.J.R. M. 16 años.5toB). 

Las relaciones sociales entre los alumnos están ligadas a la identidad que asumen en las redes 

sociales. No podemos generalizar, somos testigos de que el uso de internet no siempre lleva los 



126  

mismos patrones. Nos damos cuenta que la información es privada, se comparten gustos personales 

sin una manifestación de la identidad ch´equeña. 

“El internet nos ayuda a conocer más la costumbre de nuestro distrito y escuchar los huaynos, 

pero de la tierra y no otros. Nos gusta nuestra música y la compartimos porque ya nos 

conocemos entre nosotros, no tenemos mucho internet en la zona, como le dije antes, pero 

entre nosotros nos llevamos bien, compartimos y ensayamos las danzas para las fiestas” 

(Y.R.M. Anansaya, 16 años. 5to B). 

Podemos ver entonces que el internet es un espacio de manifestación de la cultura, por ello 

que muchos alumnos optan por manifestar su cultura caneña en el internet y sus redes sociales, como 

nos indican en los siguientes datos: Una de las deficiencias del distrito de Checca, son los medios de 

comunicación, en varios testimonios encontramos la preocupación del servicio de internet, muestra 

su preocupación por la desventaja frente a otros. 

La enseñanza del vestido tradicional, canto, baile es transmitida de generación en generación, 

atreves de una educación informal, es un refuerzo del conocimiento de los ancestros promovidos por 

la familia nuclear, así la cultura andina muestra un respaldo. La cultura, como forma de expresión y 

sentir de una sociedad, es decisiva en la construcción de la identidad cultural. Los alumnos crean 

grupos de estudio, donde comparten creencias, gustos musicales, en el cual adquieren en forma 

transitoria nuevas identidades. 

“En el colegio para las actividades escolares ordenamos para las danzas, como se deben 

vestir, podemos ponerle algo nuevo a la ropa en Facebook se puede ver que suben videos y 

fotos, donde escriben publicaciones de lo que bailamos y algunos les gusta y a otros no” 

(L.Ch. Ch.15 años. 4to A). 



127  

Si se manifiesta la identidad, las redes sociales de mayor incidencia son el espacio donde los 

adolescentes del colegio San Andrés de Checca manifiestan su identidad cultural, la trasmiten y la 

plasman en imágenes y videos que comparten con un público ilimitado, el cual se encuentra 

navegando. La identidad se manifiesta de forma personal y voluntaria, son los propios alumnos 

quienes hacen público sus momentos personales, familiares y comunales, dando a conocer su sentido 

y noción de pertenencia, manifestaciones que refuerzan la identidad y los patrones culturales propios 

de los ch´equeños. 

“Si comparto, que todos conozcan las costumbres de mi tierra Checca, donde nacimos y 

crecemos, así como nuestros abuelos nos enseñaron, se llega a compartir mis costumbres por 

WhatsApp los subo para que vean que estamos haciendo con nuestra cultura” (Y.S.S.16 años. 

5to B). 

Podemos evidenciar que existen espacios virtuales, los cuales permiten que los jóvenes se 

comuniquen con otros alumnos, manifestando su cultura y tradición, para ello analizaremos las 

respuestas de los adolescentes en los siguientes relatos: 

Se dificulta el acceso a los grupos, al contar con ellos, los alumnos manifiestan las dificultades 

por poca comunicación, la cual no permite que los alumnos tengan una relación fluida con otros 

jóvenes, ya que los grupos que manejan son del colegio, con los fines propios un estudiante 

3.10.1 La influencia de la modernización y la globalización en la vestimenta típica 

Influyen en la forma de vestir, con los diferentes medios de comunicación, las redes sociales 

en muchos casos han influido a la alienación de otras culturas occidentales, acompañada de la moda 

y otros patrones culturales adquiridos por los medios de comunicación (Quiñones, 2005) 

“Antes dice en el Ch´iaraje subían hartos ahora pocos no más suben, las últimas 

generaciones maso menos ya no siguen ese camino, pensaran diferente ya no es como antes. 



128  

Las costumbres no varían sigue lo mismo por lo tanto podemos decir una entra a la batalla 

de vida o muerte, si eres bueno te defiendes bien, pero si por casualidad pasa una cosa vas 

desprevenido una cosa te hacen coger sales herido, hasta muertes ahí y la vestimenta neta de 

la provincia de Canas ya está estilizada, porque ahora se cambian con buzo y pantalones, 

con pollera nos ponen ya tienen miedo y roche ya no usan los vestidos típicos” (L. R. Ch.16 

años. 5to B). 

La entrevista muestra: la identidad cultural ch´equeña, antes expresada con orgullo a través 

de la vestimenta, ritual, hoy está siendo dejada de lado por vergüenza, presión social o falta de 

conexión con su significado profundo. Lo que queda es una forma cultural vaciada de su contenido 

simbólico, una práctica (el Ch’iaraje) que se mantiene, pero sin la ropa que la enmarca como ritual. 

La interacción, muchas veces son influenciados por diferentes factores afectan en la 

modernización de su vestimenta típica. Se aprecia en el comentario nos dice que la vestimenta esta 

estilizada y ha mejorado en algunos aspectos como los bordados y colores. 

“Que sí, podría decir en el siglo XX, era más fuerte la discriminación hacia los pueblos 

andinos y ancestrales; entonces, se escondía nuestra identidad, vestimenta, costumbres y 

tradiciones; así poder ser considerado como mestizo y tener la tranquilidad de vivir en el 

mestizaje; por ejemplo, Machupichu como maravilla del mundo, Túpac Amaru II el gran 

libertador. Se da cuenta que los provincianos desarrollaron más que los propios lugareños y 

se multiplicaron para hoy por hoy codearnos de igual a igual con empresarios grandes y eso 

hace que nuestra música, folklore, vestimenta sea un orgullo de nuestros orígenes; entonces 

diríamos que, vuelve la valoración de lo nuestro. (C.Ch.C.45 años. Prof. I.E. San Andrés de 

Checca). 



129  

La vestimenta ha sido un termómetro cultural, reflejando el lugar que ocupa lo andino en la 

sociedad peruana. En tiempos de fuerte discriminación, se ocultó. En tiempos de afirmación y 

empoderamiento, se recupera. El entrevistado narra no solo una historia de represión, sino también 

una historia de resiliencia y orgullo cultural que pasa por recuperar lo visual, lo estético y lo 

simbólico: la ropa, los colores, los tejidos, lo propio. 

Existen factores críticos en torno a la identidad dentro de una sociedad globalizada, la cual 

por definición es una sociedad intercomunicada y regulada por medios virtuales, donde se pueden 

construir identidades en torno a espacios virtuales, donde se crean sujetos e individuos con un arraigo 

artificial, se evidencia que las alteraciones, modificaciones y pequeñas modernizaciones se enfocan 

en el quehacer diario de los alumnos del colegio San Andrés de Checca. 

El proceso de globalización la moda y espacios temporales son influenciados por el proceso 

mercantil economista, es decir el dinero y el acceso a productos se relacionan más al tema de estatus, 

salvo los aspectos culturales, si bien se mantiene la esencia de la tradición, es decir la costumbre 

propiamente dicha, la vestimenta se adapta no se pierde ni muchos menos se descontinua, sino que 

se implementa, el cambio es notorio, los abuelos no tenían acceso ni a los materiales ni diseños, pero 

si perdura la intención de comunicar la identidad del pueblo caneño. 

“Ahora cada uno piensa diferente, por el estudio. Aquí se visten de Chumbivilcas y la gente 

te crítica y supongo les critica, había un año donde un artista chumbivilcano vino y le tiraron 

botellas, es porque allá nos critican dicen los caneños están poniéndose con nuestras ropas 

que es esto y aquello dicen. (D. Cc.H.16 años. 5to B). 

Este testimonio del adolescente (alumno) muestra cómo, en contextos de múltiples 

identidades andinas, la vestimenta tradicional ch´equeña puede generar conflicto, especialmente 

cuando se la percibe como “tomada” fuera de su contexto original. A diferencia de otras entrevistas 



130  

donde el conflicto era entre lo andino y lo mestizo, aquí el conflicto es interno al mundo andino: entre 

provincias, entre comunidades, entre símbolos. 

“Si mayormente en las cosas, como los celulares, computadoras, internet, porque ahora una 

tiene que adecuarse a la mayoría a los acuerdos de una comunidad porque tienen su 

reglamento interno, tiene su estatuto, sus leyes y uno tiene que adecuarse a eso no puede estar 

ajeno, el ch’equeño con su ropa se adecua uno por ejemplo puede venir de Paucartambo no 

puede estar con su monterita, sino tiene que adecuarse a la ropa típica de nuestra tierra, en 

su habla, su comportamiento y en todo“(R.T.Q. LL.15 años.4to A). 

El testimonio retrata a la vestimenta tradicional no tanto como un elemento estético o 

folclórico, sino como una herramienta de integración social y territorial. Para ser aceptado, hay que 

“vestirse como nosotros”. Esta idea es poderosa, porque sugiere que la ropa no solo expresa quién 

soy, sino a quién pertenezco. 

3.10.2 El impacto de la modernización en la vestimenta tradicional. 

El impacto de la globalización y la modernidad en la vestimenta tradicional de Checca ha 

traído oportunidades para la evolución y conservación de la vestimenta, se puede apreciar que existe 

la integración cultural y la practicidad quiere decir que debido al riesgo de desparecer. 

La influencia de la globalización cultural en la vestimenta tradicional, se aprecia en la 

adaptación cultural, fusión de lo tradicional y lo contemporáneo por ejemplo los tejidos, bordados, 

cintas y teñidos naturales fueron reemplazados por la producción en cantidad y barata de la ropa 

moderna, provenientes de otras regiones del Perú. La identidad de los adolescentes y alumnos de 

Checca es la misma, al actualizar los bordados con imágenes Ayacuchanas, Abancay lo perciben 

como una oportunidad de integración al mundo de la modernidad y valorización de su vestimenta 

típica. 



131  

Figura 17 

 
Cambios en la vestimenta típica Checca 2024. 

 
 

 
Fuente: Captura propia, Rosario Uscamaita Acuña (2023). 

Una adaptación de las influencias externas de las propias necesidades del distrito y que hacen 

un esfuerzo por mantener su identidad, pero existe cambios notables en la vestimenta típica actual 

originando un impacto social y cultural, se puede apreciar en la imagen, la inclusión e introducción 

de nuevos materiales sintéticos y nuevos bordados e imágenes, como la lana industrial y la tela 

acrílica originan un cambio y abaratando en sus costos, sin embargo las prendas pierden su 

originalidad, durabilidad, y el uso de tintes naturales. 

Y hoy en día utilizan los tintes industriales que permite obtener colores más vibrantes y de 

forma rápida y económica. Antes la vestimenta típica era de uso diario, hoy en día las personas usan 

para ocasiones especiales. Por ejemplo, la incursión de modelos, bordados de la región de Huancayo 

y Ayacucho. 



132  

Figura 18 

 
Cambios e incorporación de bordados nuevos en la chaqueta ch’equeña 

 
 

 
 

Fuente: Captura propia, Rosario Uscamaita Acuña (2023 

Es una pollera tradicional de Quehue bordado con diferentes colores, y que pertenecía al 

margen izquierdo de Checca, y se usaba en las festividades de Canas, y en la actualidad representa al 

distrito en general de Canas. 

“El chullo es para protegerse del frio y a la ve, para proteger de la sordera por lo que estamos 

a una altura 3850 m.s.n.m. entonces hace mucho frio, entra el aire frio por la parte norte y 

parte sur, es de protección en la noche ahora es el poncho, ya no están utilizando, sino los 

abrigos, otros atuendos que viene de la modernidad. En Checca utilizan los colores verdes, 

rojo, mm hay diferencia la montera negra, el poncho gris. Ahora se ha generalizado para las 

mujeres son con franja amarilla, la montera para el varón con franja blanco, utilizan la 

bayeta, pero en otros lugares de Canas solo utilizamos de la fábrica, hacen confeccionar y 

mejoramos. No se utiliza la lana de oveja. Hoy con la globalización ha cambiado mucho, 



133  

para mejorarlo no podemos ir contra nuestros familiares, paisanos. Otros traen novedades, 

y lo ven bien. Entonces es bienvenido, si no es conveniente, lo descartamos” (N.U.A.69 años). 

Este testimonio ofrece una mirada madura y flexible de la identidad cultural a través de la 

vestimenta. Reconoce que: 

Las prendas tradicionales nacieron de una necesidad ambiental, no solo de la estética o el 

ritual y la modernidad ha traído nuevas opciones que muchos adoptan por comodidad o novedad. Así 

la identidad Ch´equeña sigue viva, aunque expresada de forma más fluida y negociada. Los códigos 

visuales (colores, formas, franjas) siguen marcando diferencias y pertenencias. 

“Los de la margen derecha se caracteriza por el bordado, y el chullo que llevan los varones 

lo tienen un poco paradito hacia atrás, casi se asemejan a los de Espinar. A los de Coporaque 

también entra una parte de Livitaca y Chumbivilcas, entonces sus bordados son diferentes, 

hemos luchado, es más yo como autoridad he luchado para que se pudiera hacer la ropa 

típica de Checca; se habló con los artesanos, pero algunos dicen; no se puede la gente pide 

a su manera, a su criterio por ejemplo un lorito, eso no es nuestra ropa, entonces hemos 

luchado y se ha podido recuperar. Entonces por ejemplo usted van a bailar y si nos prestamos 

entre nosotros es una variedad, porque el de la margen izquierdo y la margen derecha de 

Qollana tienen otros bordados, no es, el único que tiene la ropa es de descansó , una señora 

que alquila , usted va a Sicuani se alquila le van a dar chaqueta de Tinta y otro no sé si es 

de San pablo , la montera de Acomayo entonces nuestra ropa es casi está desapareciendo, 

se ha recuperado pero no se está difundiendo mucho sí“(C.Ch.C.45 años. Prof. I.E. San 

Andrés de Checca). 

La vestimenta ch´equeña, muestra la pluriculturalidad del distrito de Checca, se puede decir 

que todas las comunidades tienen un patrón de la vestimenta, pero su estilo de bordados y color las 



134  

diferencia, así el margen izquierdo se unifico en un solo color y por consiguiente la derecha. Marca 

identidades microterritoriales (dentro del mismo distrito o provincia aledaños). La ex autoridad 

menciona un esfuerzo por recuperar la ropa típica de Checca, pero enfrenta resistencias estéticas y 

comerciales, el alquiler de trajes ajenos fomenta una identidad andina “genérica”, que borra la 

especificidad local. 

Figura 19 

 
Bordados de la vestimenta femenina ch´equeña 

 

Fuente. Norma Estrada, edad 65 años (2024). 
 

“Si tú ves ahora la ropa ha cambiado donde venden y alquilan casi no hay la cinta, de los 

bordados ya no hay esto es todavía de mi tía y de su mamá entonces yo lo compre porque mi 

tío quería deshacerse y sus hijas ya no bailan entonces yo me lo compre, los bordados 

antiguos como estos de acá están relacionados con la naturaleza, son animalitos como 

pajaritos y florcitas y estos como ves” (N.E.69 años). 

En Cusco, y en la provincia de Canas especialmente en Checca, los alumnos tienden a usar 

ropa moderna, relegando la vestimenta tradicional u típica a eventos especiales o actividades 

turísticas. 



135  

3.10.3 Introducción de material sintético en la vestimenta tradicional. 

En la antigüedad, hace unos 30 años atrás a más, la vestimenta típica tenían tendencias muy 

particulares de la cultura ch´equeña estos no traían mucho color ni brillo, con los cambios de la 

modernidad y la dinámica de la globalización se dio lugar el incremento y aumento de material 

sintético, objetos de otros pueblos vecinos como por ejemplo la tecnología que viene y es más se 

puede encontrar en la venta en el mercado objetos similares que son adaptados de culturas 

occidentales como las cintas de colores con brillos de ceda, los botones e hilos de colores con brillos 

muy atractivos, elaborados en su mayoría de sintético como se puede hacer la comparación con el 

traje antiguo y moderno. 

Figura 20 

 
Vestimenta tradicional de Checca. 

 
 

 
Fuente: Municipalidad distrital de Checca (2023). 

“Se puede hacer un intercambio cultural, aunque predomina nuestros raíces y orígenes. Cada 

persona, cada pueblo, tiene diferentes costumbres muchos. Vienen de otro sitio, entonces si 

es cosa buena se acepta sino es buena entonces no, lo que pasa como cualquier cosa, yo como 



136  

docente a mis alumnos de hecho les hago participar en danzas, en concursos por secciones 

en horas cívicas. Para que se formen bien físicamente, entonces a mí me gusta, lo primero 

que es lo nuestro después ya las otras costumbres y eso quizás no sea una imposición debe 

ser así debemos valorar lo que es nuestro “(Prof. R.U.A.60 años). 

3.10.4 Los cambios en la vestimenta tradicional (típica) de Checca. 

Los cambios en la vestimenta tradicional en el distrito de Checca se dieron con la 

globalización y la influencia de la moda fue poderoso en si para que puedan modificar su traje típico 

la mayoría aumentaron los símbolos de otros pueblos trayendo estilos tendencias de otros pueblos en 

las imágenes del bordado y dando lugar a una innovación en la vestimenta de Checca tanto de varones 

como de mujeres, en su estilo de vestir. 

En la antigüedad, hace unos 30 años atrás a más, tenían tendencias muy particulares de la 

cultura ch'equeña estos no traían mucho color ni brillo, con los cambios de la modernidad y la 

dinámica de la globalización se dio lugar el incremento y aumento de objetos de otros pueblos 

vecinos como por ejemplo la tecnología que viene y es más se puede encontrar en la venta en el 

mercado objetos similares que son adaptados de culturas occidentales como las cintas de colores con 

brillos de ceda, los botones e hilos de colores con brillos muy atractivos como se puede hacer la 

comparación con el traje antiguo y moderno. 



137  

Figura 21 

Vestimenta tradicional modernizada de las alumnas de 4to grado de la I.E. San Andrés de 

Checca. 
 

 
Fuente. Institución Educativa San Andrés de Checca (2025). 

 
3.11 Cambios en la identidad de los alumnos en el Colegio San Andrés de Checca 

El proceso dinámico social es acelerado, donde los factores externos como internos producen 

cambios acelerados en la población, y forjando nuevas identidades, como también modifica aquellas 

con las que ya cuenta, podemos pensar entonces que algunos factores de la identidad, las cuales se 

expresan como parte de la tradición aprendida por los alumnos de San Andrés de Checca pueden ir 

adaptando, como se nos expresa en las siguientes respuestas: 

 La aculturación (dominación de una cultura) 

Los estudiantes en el mundo moderno migran a las ciudades en busca de oportunidades por 

lo tanto llevan y traen la manera de vestirse de otros lugares. La vestimenta puede transmitir nuestros 

gustos y nuestras diferencias. El vestido es una expresión que muestra la imagen de una cultura y de 

la persona, la forma de vestir de un adolescente puede definir la caracterización del grupo al que 

pertenece (Neira, 2001) 



138  

“Pienso porque no se visten como antes, cuando ellos nacieron, las costumbres eran distintos, 

pero ahora han cambiado las tradiciones como la de tomar nuestra chicha, y ahora todo es 

cerveza, fue un gran cambio. Al vivir en Cusco en mis vacaciones conocí otros tipos de 

costumbres, podría decirse más costumbre hispánica, yo radico en el distrito de Checca 

donde aprendí costumbres de nuestros ancestros” (L.R.Ch.16 años. 5to B). 

La reflexión del adolescente entrevistado muestra cómo la vestimenta tradicional (aunque no 

se describe en detalle) es parte de un proceso identitario dinámico, en el que los individuos reconocen 

una transformación de sus raíces, cuestionan los cambios, modificaciones y comparan realidades 

urbanas y rurales. Nos muestra una nostalgia y valoración por las tradiciones ancestrales de Checca 

que están en riesgo de desaparecer. 

La moda ha sufrido cambios son los culturales en los diferentes aspectos como la forma de 

vestirse, alimentación, bebida y costumbres y existiendo una innovación constante. La industria, la 

tecnología son las fuentes principales para la innovación y hacen mejoras para el consumidor en su 

producción de estilos, diseños del fabricante minorista de la ropa típica de Checca. 

• La mezcla de identidades 

Los alumnos de Checca desarrollaron identidades híbridas, conbinadas que meszclan 

elementos de la cultura local (Checca) con influencias globales, lo que puede enriquecer su identidad 

cultural. 
 

 La transculturación 

La adaptación al cambio es cuando una persona considera que ciertas creencias, costumbres, 

hábitos son inferiores a quienes fungen que pertenecen a una cultura superior y es la razón que dan 

los malos tratos. En muchos casos se les desprecia por su condición social y cultural hasta por la 

forma de vestir. 



139  

“Como le decía de pequeño nos han dado yo he participado de Ch´iaraje, participe en Toqto, 

cada año participaba, pero esta temporada no, ahora en los carnavales. Yo todavía vi la tuta 

qhaway eran nocturnas, por eso se dice tuta qhaswa y p’unchay qhasway es danza guerrera 

se baila en tiempos de conmemorar la celebración de Santa Cruz de la Virgen Natividad, 

Virgen Asunta. El qhaswa es el carnaval se confunde mucho, arranca el 3 de mayo, Santa 

Cruz y termina el 24 de junio que es fiesta del sol, el Inti Raymi, en cambio el qhasway de 

Sicuani, de Canchis es carnaval. Yo tengo una agrupación musical, se confunde con el 

carnaval y no es. Entonces aprendimos desde pequeños en diferentes actividades que las 

fiestas patronales, la tuta qhaswas se hacía con el disfraz volteado, para que nadie te 

reconociera, porque nadie quería que sepan quien ha ido a ese lugar. Se qhaswan en los 

cerros designados por los cabecillas. Uno iba con su poncho característico del varón, un 

chocoyo que no se veía la cara, entonces se iba con el cantico llegaban al tema del 

enamoramiento. (Prof. C.Ch.C.45 años, Prof. I.E. San Andrés de Checca). 

La qhaswa en la actualidad es una cultura viva y está reconocida como patrimonio cultural 

por el Ministerio de Cultura, sin embargo, ha sufrido cambios en varios aspectos con la modernidad, 

como la Tuta qhaswa que ya no existe, y ahora solo se realiza de día, mucho antes se realizaba en 

cada comunidad y en estos últimos 20 años, solo se realiza una sola vez al año. El 14 de setiembre en 

honor a la virgen Natividad antes se realizaba desde el mes de mayo hasta setiembre. 

“El carnaval no es como Tinta, San Pedro, ellos qhaswan y alegran el chacra muyuy, en 

cambio de nosotros es la papa, la vaca, la oveja, la casa, tu dinero, el chaska ñawi que se 

va challar, entonces, para cada aspecto era diferente y la identidad cultural de Checca se 

perdió por que este distrito estaba destinado a desaparecer, si miramos al año 1985 al 1990 

o 1990 al 2000 hay fotos donde se ve el pueblo está desapareciendo, nadie quería decir soy 



140  

de Checca, solo existía su placita, unas callecitas, casitas de paja, sus habitantes se habían 

ido entonces, sucede que habían tenido la buena o mala suerte de tener hijas herederas, 

pueblo de puras chicas y solo venían descendientes de hacendados, gamonales, yernos a 

saquear lo que tenía Checca, el ganado.” (C.Ch.C.45 años. Prof. I.E. San Andrés de Checca). 

Está danza típica está vinculada a la ritualidad andina, donde las comunidades a través de los 

paqos ofrendan culto a la naturaleza para ayudar la reproducción de los rebaños, las cosechas y las 

lluvias que riegan los campos de cultivo. En la actualidad de acuerdo a la entrevista la población está 

migrando. Esta crisis vivida por Checca no solo fue material, sino también simbólica y estética: perder 

el orgullo por el pueblo implicó, muy probablemente, dejar de vestirse como “chequeño” o andino en 

ciertas ocasiones. 

Apelativo de los habitantes de Checca 

El apelativo de Checca layqa es un seudónimo para los ch´equeños Checca es el distrito 

mientas que layqa es una palabra quechua que significa brujo que se le otorga al sacerdote andino o 

paqo que realiza rituales malignos. 

“Por cultura, por costumbre nos dicen Checca layqa, ch’aqo p’uku, mucha gente acá se ha 

sentido mal, hasta yo me negaba a Checca decíamos somos de Sicuani, Descanso o Espinar 

o Yanaoca. De ahí como rebeldía sacamos el tema de Checca layqa se ha sentido ofendido, 

me han hecho una asamblea popular, para votarme de acá, nos han hecho tiras a mí en 

especial. Después entendieron que no está mal, todo pueblo antiguo tiene su apelativo por 

ejemplo un Sicuaneño es un asno suwa, un Maranganeño alqo qati, no había por qué 

avergonzarse, layquerias eran muy frecuente el pago a la Pacha Mama, ya no es ofrenda sino 

layquerias propio de brujos, para todo era un ritual por ejemplo voy a ir de viaje mañana, 

hago un ritual citó. El pago a la tierra constaba de choclo, coca, incienso, recados que no 



141  

debe faltar, el feto ya sea de la llama u oveja. Hay diferencia con los pagos de otros, por 

ejemplo, nosotros poco a poco lo deshacemos y ponemos otros pueblos de golpe ponen todo” 

(C.Ch.C.45 años. Prof. I.E. San Andrés de Checca). 

El testimonio representa un argumento poderoso de la transformación de la identidad en 

Checca: de una cultura señalada como inferior o supersticiosa, a una cultura reivindicada con orgullo. 

En ese proceso, la vestimenta tradicional —y especialmente la del “layqa”— ha sido clave tanto en 

su estigmatización como en su revalorización. 

“Influye el modelo de las ropas, hay más bordados nuevos en la comida y gracias a 

herramientas digitales, en las redes sociales una persona puede dar a conocer al mundo 

entero su cultura, su costumbre, sin embargo, hay quienes por seguir tendencias se dejan 

llevar por cosas superficiales y los estereotipos tratan de ocultar su identidad, incluso hasta 

llegan a avergonzarse de sus orígenes, todo depende de cómo uno use la tecnología” 

(D.Cc.H.16 años. 5to B). 

La proximidad a ciudades mayores, actividades económicas extensivas y la presencia 

constante de comerciantes provenientes de la zona altiplano producen cambios acelerados en los 

elementos culturales más visibles, más no en la interiorización de los elementos culturales. Tenemos 

la alteración de la vestimenta como indica la modernización de las mismas. La misma población baila 

e imita como la saya, los tobas y estas danzas están en todo el Perú. 

Los grupos culturales asumen sus propias características, las cuales se expresan a lo largo de 

su vida y son elementos que acompañan el día a día, así como la expresión de las características no 

es estática, la cultura es dinámica en su forma externa, vemos entonces deben y puede haber 

modificaciones y modernizaciones en aspectos exteriores de los patrones culturales. 

 Mayor conciencia cultural 



142  

La globalización y la dinámica social generaron en los alumnos de 4to y 5to de San Andrés 

una mayor conciencia cultural en los estudiantes, lo que llevaron a una apreciación social y respeto 

por la diversidad cultural. 

Los factores que fortalecieron la identidad cultural de los alumnos de 4to y 5to grado de San 

Andrés de Checca son: 

a) El curso de educación intercultural bilingüe (EIB) 

- En la institución educativa San Andrés de Checca se promueve la enseñanza del quechua 

en la curricula educativa y dentro de ello los contenidos relacionados con la cosmovisión 

andina, las prácticas rituales, las danzas del distrito. Esto permitió que los alumnos de 

cuarto y quinto grado desarrollen un sentimiento de pertenencia local (k´ana) y valoren 

sus costumbres Chequeñas. 

b) La interacción social 

- El contacto social con personas distritales y nacionales genero una reflexión identitaria 

entre los alumnos de cuarto y quinto grado de secundaria de la I.E. San Andrés de Checca, 

los estudiantes compararon su cultura Chequeña con otras culturas de otros distritos, 

analizando y adquiriendo mayor orgullo por sus costumbres Chequeñas. 

c) Las redes sociales 

o Muchos estudiantes y alumnos chequeños utilizaron plataformas como TikTok, YouTube o 

Instagram para difundir su idioma, vestimenta, música tradicional y tradiciones reforzando 

así su identidad cultural propia de su distrito. Por ejemplo, los alumnos de cuarto y quinto 

grado crearon contenidos sobre danzas tradicionales, el qhaswa, promoviendo con orgullo su 

identidad chequeña. 

d) Rituales y participación festividades locales. 



143  

- Participar en festividades como Virgen Natividad, Ch´iaraje, Topto, Mirk´ayo, Festival Hatun 

Sausaya y fiestas patronales del distrito fomenta la transmisión intergeneracional de valores 

culturales. En estas celebraciones, los alumnos no solo observan, sino que participan, recrean 

y reinterpretan la tradición chequeña. 

 Desafíos para la preservación de la cultura local 

La modernización y la globalización genero desafíos para la preservación de la cultura local, 

lo que afecto la identidad cultural de los alumnos y su conexión con su herencia cultural ch´equeña. 

En el distrito de Checca es uno de los territorios con mayor diversidad cultural de la región Cusco. 

Su legado k´ana, conformaron una identidad única. Sin embargo, en los últimos años, Checca enfrento 

profundos cambios sociales, económicos y tecnológicos que amenazaron la preservación de su cultura 

local (chequeña). Los alumnos de la I. E. San Andrés de Checca, nos mencionaron que conservar no 

solo significa mantener costumbres del pasado, sino aseguran la transmisión de saberes, valores y 

prácticas culturales a las nuevas generaciones. 



144  

CAP IV.- DISCUSION DE RESULTADOS 

A) El funcionalismo, establece que el vestido está relacionado con la dinámica de las 

instituciones sociales y como componente afecta su funcionamiento (Brown, 1886), incluye en la 

noción de una estructura que consiste en una serie de relaciones entre identidades unificadas, la 

continuidad de cuya estructura se mantiene por un proceso vital compuesto por las actividades de las 

unidades constitutivas de cuya estructura se mantiene por un proceso vital. De esta manera, tenemos 

la forma antagónica de comprender el concepto del funcionalismo, siendo necesario el planteamiento 

de esta categoría. De esta manera, tenemos el vestido tradicional de Checca como un hecho social 

dentro del marco del funcionalismo estructural. La vestimenta tradicional ch´equeña cumple una 

función en el mantenimiento del orden social., está ligado a un sistema de relaciones e identidades 

que garantizan la continuidad estructural (danzas y las batallas rituales), mostramos cómo las 

expresiones individuales pueden alterar, modificar o desafiar la función social esperada o mejorarlas. 

B) La siguiente teoría trata de la identidad referencia al artículo “Identidad cultural un 

concepto que evoluciona”, para ello Barth, F. (1969) aproxima a la definición de la identidad, 

identidad étnica y cómo los grupos étnicos son portadores de la cultura. Ha evidenciado un enfoque 

constructivista enfatiza que la identidad no es una esencia intrínseca, sino que se construye y se 

mantiene a través de las fronteras y la interacción con otros grupos y que son categorías de 

identificación que los propios miembros utilizan para organizar su interacción. Mientras para 

Grimaldo (2006): la identidad y política cultural en el Perú, en su obra analiza la evolución de la 

identidad en el contexto peruano, marcada por procesos históricos de colonización, mestizaje y 

globalización. Ambos autores nos muestra identidad cultural es un proceso de construcción social, 

sostenido por prácticas compartidas, pero también influido por relaciones de poder, reconocimiento 

y resistencia social y cultural. Reconocemos que somos un país pluricultural y portadores activos de 



145  

la cultura étnica. La etnia k´ana en Checca a través de la endoculturización y la identidad en los 

alumnos se mantienen, transforman y se combina donde se reinterpreta los elementos culturales como 

los símbolos (lengua, costumbres, danzas), que los distinguen dentro de un contexto social, educativo 

cambiante. Se ha observado que las diferencias culturales de aquellos alumnos ch´equeños que 

migraron, retornan con una mentalidad de mejorar la vestimenta tradicional, la mayoría de alumnos 

de San Andrés en su lucha por el reconocimiento y la representación social, hasta el día de hoy han 

participado de diferentes eventos culturales, para expresar su identidad local. 

C) Dentro del aporte de Walsh (1999) en libro “La cultura como dimensión de la 

globalización”, nos aborda la noción tradicional de cultura entendida como un sistema cerrado y 

homogéneo. En cambio, propone el concepto de transcultural dad, como una manera de comprender 

cómo las culturas, en el contexto global, interactúan, se mezclan y se transforman mutuamente. Se 

aprecia la transculturización de los alumnos de la I.E. San Andrés de Checca, al momento 

elaboración, uso y difusión de la vestimenta tradicional ch´equeña, existe una hibridación (mezcla, 

mestizaje) de elementos característicos de la vestimenta típica. 

La influencia de la diferentes tecnologías de la información en el alumnado de San Andrés, 

el impacto no solo es negativo sino positivo en su mayoría debido que la cultura ch´equeña no 

desaparecen, sino que adopta y reinterpretan elementos de otras culturas aledañas al distrito de 

Checca, sin dejar de lado su identidad local., generando nuevas formas identitarias. Esto coincide con 

la idea de la endoculturacion y la dinámica de la sociedad, generan la transculturación de la identidad 

ch´equeña que no son fijas, sino procesuales: se mantienen activas mientras asimilan influencias 

externas sin perder del todo su raíz local. 



146  

CONCLUSIONES 

La identidad de los alumnos del colegio San Andrés de Checca ¿Cómo se relaciona la 

vestimenta tradicional y las practicas festivas? al interior de su familia nuclear, la cual inicia el 

proceso de endoculturación donde en términos coloquiales es transmitida la identidad de generación 

en generación, por parte del colegio San Andrés de Checca y se relacionan profundamente con formas 

complementarias de expresión cultural, estas experiencias no solo tienen un valor lúdico o visual, 

sino que son fundamentales para fortalecer su identidad, su memoria colectiva y su compromiso con 

la preservación de su herencia andina. 

Es un centro de formación del nivel secundario, en el que se imparte la educación formal 

cómo es enseñada la identidad cultural propia del distrito, una identidad nacida en el proceso histórico 

de las etnias K’anas de arraigo en la zona alto andina del Cusco, como una fuente de identificación y 

formación de la noción de pertenencia ch´equeña. 

La vestimenta típica tradicional es material de trasmisión de conocimientos, una forma de 

herencia cultural otorgada de abuelos, padres a hijos y reforzados en su institución educativa, lo que 

permite que los alumnos de cuarto y quinto grado de secundaria puedan salvaguardar y expresar la 

cultura mediante el uso de la vestimenta tradicional que se configura como el elemento principal de 

la expresión de la identidad ch´equeña, así mismo los alumnos ch´equeños expresan su identidad 

local mediante su vestimenta típica portando en las diferentes actividades culturales y sociales 

realizadas en la institución Educativa, durante el transcurso del año, tomando como referencia el traje 

tradicional de Checca, que se encuentra en el Centro Cultural de Checca en ese sentido claro existe 

la identidad ch´equeña en los alumnos de cuarto y quinto grado. 

Una de las preguntas de nuestra investigación fue qué papel cumplen las tradiciones locales 

en la construcción de la identidad de los alumnos del cuarto y quinto grado de secundaria del colegio 



147  

San Andrés. Los alumnos mantienen su identidad cultural participando en las diferentes costumbres, 

tradiciones y aniversarios así mismo, las tradiciones cumplen un papel de reciprocidad y de 

compromiso. El uso de las redes sociales, las tecnologías de la información y la comunicación, 

refuerzan la relación de comunicación y sociabilización entre integrantes activos, para comprobar la 

hipótesis, se realizó las entrevistas a los actores sociales, tomando como fundamento la vestimenta 

tradicional como un factor que refuerza la expresión cultural y la difusión de las costumbres y 

tradición de un pueblo. La migración rural - urbano en la zona coexisten e interactúan en la 

sociabilización de los alumnos haciendo que se modifique la vestimenta tradicional de la zona en la 

actualidad y se ve reflejado en la variedad de bordados a pesar de los cambios, los alumnos mantienen 

su identidad cultural y tradicional esto es el reflejo de su vestimenta tradicional. 



148  

BIBLIOGRAFÍA 

Amsler, A. (2014: 1-8). El vestido en la identidad y pertenencia de jóvenes universitarios. Analéctica, 

1 - 8. 

Banton, M. (1971:11). El rol en la vida social. Buenos Aires: Troquel. 
 

Barth, F. (1969:15). It is the ethnic boundary that defines the group, not the cultural stuff that it 

encloses. Boston: Brown and Company. 

Beck, U. (1986:2). LA sociedad del Riesgo. Paidos SAICF. 
 

Brown, R. (1986:206). Diccionario de Antropologia. En E. y. primitiva, Estructura y funcion en la 

sociedad primitiva. Planeta - De Agostini, S.A. 

Cama, M. (2021). Granizo de piedras y rios de sangre, Tupay o Tikuy en Chiaraje, Tocio y Mikayo, 

Cusco. Universidad Andina del Cusco. 

Campos, L. (2008). Diccionario Basico de Antropologia . Abya-Yala. 

Campos, L. (2008:68). Diccionario Basico de Antropologia. Abya-Yala. 

Ccasa, M. (2012). San Andres de Checca. Checca. MDC. 

Checca, M. d. (2024). Obtenido de https://munichecca.gob.pe 
 

Clifford Geerz, J. (1971:19). Myth, Symbol, and Culture. Editorial Gedisa ofrece. 
 

Cuellar, R. (2012:19-39). El concepto de "tradición" en la filosofía de las ciencias sociales y humanas. 
 

Nóesis. Revista de Ciencias Sociales y Humanidades, 21(42), 19-39. 
 

Cuyo, C. (2020). La importancia de la identidad cultural para los estudiantes del nivel básico para 

optar el grado de bachiller. Universidad de San Martín de Porres. 

Definición. (24 de enero de 2008). Definición. Obtenido de Vestimenta: 

https://definicion.de/vestimenta/ 

Díaz, J. (2006). Identidad, adolescencia y cultura. Investigación temática, 431 - 457. 



149  

Dukheim, E. (2019). 

Fuentes, M. (2014). Identidad cultural en una sociedad plural: Propuestas actuales y nuevas 

perspectivas. Bordón Revista de pedagogía, 61 - 74. 

Gonzales, R., & Quiroga, N. A. (2002:75-90). Educación Inclusiva de la Primera Infancia en Tiempos 

de Pandemia Covid-19: Percepciones de las Familias. Revista latinoamericana de educación 

inclusiva, 2, 75-90. 

Grimaldo, M. (2006:41 - 48). Identidad y política cultural en el Perú. Liberabit, 41 - 48. 

Guerrero, M. (2001). Dinámica social y contenido fenomenológico. Cinta de Moebio, 1 - 22. 

Harris, M. (2001). Antropología cultural . Madrid: Alianza. 

Henao, S. (2007). La indumentaria como identificador social: Un acercamiento a las culturas 

juveniles. Revista Virtual Universidad Cat{olica del Norte, 1- 12. 

Hernández Sampieri, R., Fernández Collado, C., & Baptista Lucio, P. (2014). Metodología de la 

Investigación . México: INTERAMERICANA EDITORES S.A. DE C.V. 

Hernández, R., & Mendoza, C. (2018). Metodología de la investigación. Mc Graw Hill. Obtenido de 

Metodología de la Investigación: Las rutas cuantitativa, cualitativas y mixta: 

http://www.biblioteca.cij.gob.mx/Archivos/Materiales_de_consulta/Drogas_de_Abuso/Artic 

ulos/SampieriLasRutas.pdf 

Hernandez, R., Fernandez, C., & Baptista, P. (2014). Metodologia de la Investigacion . doi:Mc GRaw 

Hill / Interamericana 

Huaraya, C. A. (2009). revista altiva canas revelde k´ana. cusco. 
 

Huarte, R. (2012). El concepto de "tradición" en la filosofía de las ciencias sociales y humanas. 
 

Revista de ciencias sociales y humanidades, 21(42), 19 - 39. 
 

Krotz, E. (1997:17 Y 18). 

http://www.biblioteca.cij.gob.mx/Archivos/Materiales_de_consulta/Drogas_de_Abuso/Artic


150  

Lara, M. (2007). La influencia de la moda en la identidad de los adolescentes de 15 - 19 año. 

Universidad de San Carlos de Guatemala. 
 

Lardies, F., & Potes, M. (2022:10-11). Redes sociales e identidades ¿Desafío ? 
 

Lohman, F. S. (2010:129). Cultura de las comunidades andinas.Un acercamiento a su 

resignificacion de los poderosos forasteros.El caso de Julo Chico. Mexico. 

Madrazo, M. (2005). Algunas consideraciones en torno al significado de la tradición. Coatepec(9), 

115 - 132. 

Mato, D. (2007). Cultura, comunicación y transformaciones sociales en tiempo de globalización. 

Cultura y transformaciones sociales en tiempos de globalizacion. CLACSO, 13 - 84. 

Mendoza, Z. (2001). Definiendo el folclor : identidades mestizas e indígenas en movimiento. 

Pontificia Universidad Catolica del Perú. 

Mercado, L. (2010). Traspasar el umbral: La vestimenta como identidad cultural en la historia 

verdadera de la conquista de nueva España. Lucero, 20, 15 - 32. 

Merma, L., & Yanapa, J. (2022). Importancia socio-cultural de la festividad, vestimenta e 

instrumentos de la danza carnaval de Patambuco – Sandia. REvista de Pensamiento Critico 

Aymara, 3(2). 

Ministerio de Educación del Perú. (2024). Checca: Matrículas de educación inicial, primaria, 

secundaria por tipo de gestión, área geográfica y sexo, según forma de atención y grado, 2024. 

Gobierno del Perú. Obtenido de https://escale.minedu.gob.pe 

Molano, L. (1969). Identidad cultural un concepto que evoluciona. Revista opera(7), 69 - 84. 

Montes, E. (2021). Chumbivilcas, Reino de Semidioses. 



151  

Moya, M., & Vazquez, J. (2010:75-96). De la cultura a la cibercultura: La mediatización tecnológico 

en la construcción de conocimiento y en las nuevas formas de sociabilidad. Cuadernos de 

antropología social(31), 75 - 96. 

Moyle, P. M. (1986). Folklore y Antropología:. Chile. 
 

Muros, B. (2011:49-56). El concepto de identidad en el mundo virtual: El yo online. Revista 

electrónica interuniversitaria de formación del profesorado, 14(2), 49 - 56. 

Neira, H. (2001). Dinamica der la Identidad Cultural. Colegio de Antropologos de Chile . 

ONMIDIA. (25 de Octubre de 2023). Definicionabc. Obtenido de 

https://www.definicionabc.com/general/educacion-secundaria.php 

Parsons, T. (1984:75-100). El Sistema Social. Alianza Universidad. 

Perez, J., & Merino, M. (2014:13). Definicion de Dilema. 

Podcamisnky, M. (2006). EL ROL DESDE UNA PERSPECTIVA VINCULAR. Reflexiones, 85(1). 
 

Quiñones, F. (2005). De la Cultura a la Cibercultura. Hallazgos(4), 174-190. 

Rappaport, R. (2001). Ritual y Religión en La Formación de La Humanidad. 

Real academia de la lengua española. (24 de Enero de 2023). DEL. Obtenido de Real academia de la 

lengua española: https://dle.rae.es/obligaci%C3%B3n 

Real  academia española. (22 de Octubre de 2023). DEL. Obtenido de 

https://dle.rae.es/tradici%C3%B3n 

Real academia española. (12 de Octubre de 2023:129-136). DEL. Obtenido de Real academia 

española: https://dle.rae.es/disfraz 

Rifkin, J. (2000:6). La era del acceso La Revolucion de la Nueva Economia. Paidos. 
 

Rios, S. (2000). Vestimenta e indentidad en el Valle del MAtario: La Kuntucha. Cultura popular, 1 
 

- 28. 

http://www.definicionabc.com/general/educacion-secundaria.php


152  

Rodriguez, M. T. (2000:10-14). Restauracion y puesta en valor de la zona arqueologica de 

Kanamarka, sectores kuta qasa, irokancha e inka pirwa. Cusco: Revista Inka Rimay. 

Rosenthal, M., & Ludin, P. (1946). Diccionario Filosofico Marxista. Pueblos Unidos. 
 

Serin, E. (2017). La identidad cultural y su contribución al incremento del desarrollo turístico en la 

ciudad de Huamachuco 2017. 

Taco, C. C. (2006: 07-13). Trajes tipicos de la comunidad de Urinsaya Ñahui Chaccopata, Canas. 
 

Canchis, Cusco.: Tarea. 

Tapia, T., & E., B. (2014:15-24). Indumentaria de la Cultura Afro- Ecuatoriana. Análisis y Registro. 

Universidad del Azuay. 

Toribio, V., & Alvarez, D. (2018). La moda y su influencia en la identidad cultural adolescente. Arte, 

individuo y sociedad, 409 - 423. 

Turner, V. (1967:14). The Forest of Symbols. 
 

Turner, V. (2001:55). La selva de los Simbolos. 
 

UNESCO. (2023). Regional office for education in latin america and the Caribbean. 
 

Welsch, W. (1999). El nacimiento de la filosofía postmoderna desde el espíritu del arte moderno. 
 

Dialogo filosofico(25), 4-28. 
 

Whitehouse, H. (2025). Los orígenes evolutivos del mundo moderno. DEBATE. 



153  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ANEXOS 



154  

Operacionalización de variables 

variable depe 
ndiente 

Definición conceptual Definición 
operacional 

Dimensión Indicadores Escala de 
medición Naturaleza 

Identidad 
local 

Conjunto de 
características, 
valores y elementos 
culturales que definen 
a un grupo social o 
individuo. 

La identidad 
forma un 
conjunto de 
condiciones 
culturales 
complejas que 
se caracteriza 
por la noción de 
pertenencia. 

 
•  Nocion de 
pertenenci 
a 

Endoculturacion Entrevista 
y 
observació 
n 
participan 
te. 

Cualitativa 
Relación de pertenencia 
colectiva Cualitativa 

Relación de pertenencia 
personal Cualitativa 

Participación en las 
fiestas tradicionales. 

. 
Cualitativa 

Conocimiento de fiestas 
tradicionales, ropa típica Cualitativa 

Tecnologías 
de la 
Información 
y la 
Comunicaci 
ón 

Conjunto de 
herramientas 
tecnológicas usadas 
para el manejo, 
procesamiento y 
comunicación de 
información. 

El de la 
tecnología 
influencia en la 
identidad en los 
siguientes 
aspectos: acceso 
a tecnología, 
uso educativo o 
cultural, 
cambios en la 
vaya curricular. 

•  Acceso a 
tecnología. 

•  Uso 
educativo o 
cultural. 

  Cualitativa 
colectiva Entrevista Cualitativa 
individual   

Cambios en la vaya 
curricular. 

Registro de 
cursos. Cualitativa 

Plataformas digitales 
para aprender o 
compartir la cultura. 

Entrevista 
Cualitativa 

 •  Difusión de 
la cultura 
local 

  

Uso de internet y redes 
sociales 

Entrevista 
Cualitativa 

Vestimenta 
típica 

Prendas de vestir 
tradicionales 
representativas de 
una cultura o región. 

Vestimenta, 
roles, estilo de 
ropa 

Uso de la 
vestimenta 

Uso de la ropa en eventos 
escolares, fiestas 
patronales, aniversarios. 

Entrevistas 
y análisis 
de las 
fotografías 
. 

 
Cualitativa 

Frecuencia con que 
utiliza la vestimenta 
típica. 

 
Cualitativa 

Significado 
simbólico 

Conocimiento de su 
significado y su tradición. 

 Cualitativa 

Elementos 
distintivos 
de la ropa. 

Función de la ropa y roles 
que asume. 

 
Cualitativa 



155  

 
  Variable Independiente   
   dimensión indicadores   

Folklore Conjunto de 
expresiones culturales 
tradicionales como 
música, danza, mitos, 
leyendas y costumbres 
de un pueblo. 

Cultural, 
música, canto, 
danza, 
Vestimenta 
típica, fiestas 
tradicionales. 

• Fiestas 
tradicionale 
s. 

• El Ch´iaraje. 
• El Toqto. 
• Mirkáyo. 

Entrevista  
Cualitativa 

• danzas • Qhaswa 
• Soltera chuk´o 

Entrevista Cualitativa 

• Expresión 
artística 

- Participación en las 
danzas. 

- Uso del vestido típico. 
- Practicantes de la 

música, canto 
tradicional. 

Entrevistas  

 
Cualitativa 



156  

INSTRUMENTOS DE RECOLECCIÓN DE INFORMACIÓN. 

GUÍA DE ENTREVISTAS HECHAS 

Fase I: Identificación de la persona entrevistada. 
 

1.  Nombre de la persona y grado educativo. 
 

Nombre y apellidos:  
Lugar de la entrevista: C.E. San Andrés de Checca. 
Sección A y B. 
Grado 4to y 5to de secundaria. 

 
2. Recomendaciones: 

a) Pedir permiso para grabar, tomar fotografías a la institución educativa. 
 

b) Transcribir entrevistas realizadas a los estudiantes y docentes. 
 

Fase II: Preguntas 

I.IDENTIDAD. 
 
 ¿Cómo aprendiste tus costumbres? 

 ¿Desde qué edad expresas tu identidad, vestimenta, costumbres y tradiciones? 

 ¿Según a lo que te enseñaron ¿Cómo cambian tus costumbres? 

 ¿Crees que la tecnología influye en la identidad, vestimenta, costumbres y 

tradiciones? 

 ¿Los migrantes o gente foránea influye en la identidad, vestimenta, costumbres y 

tradiciones? 

 ¿Cómo se identifican en tu distrito? 

 ¿Se identifican como k’anas o se creen auténticos caneños, costeños, limeños 

arequipeños, cuzqueños y no pueden hablar quechua? 

 ¿La población de Checca es unida por su costumbre? 

 ¿Sus costumbres perduran en el tiempo? 

 ¿Cómo te sientes de las costumbres de los ch´equeños? 

 ¿Esta identidad en que momentos o cuando se manifiestan? 

 ¿Con quienes te sientes identificado? 

 ¿Cuál es el cambio que se da con las nuevas formas de comunicación? 



157  

 ¿Los extranjeros influyen en la identidad de tu pueblo? 

II. VESTIMENTA TRADICIONAL Y MODERNA. 

 ¿Cómo es tu vestimenta tradicional? 

 ¿En qué momentos se utiliza la vestimenta tradicional? 

 ¿De que consta la vestimenta tradicional? 

 ¿Qué simboliza cada prenda de tu vestimenta tradicional? 

 ¿Qué sientes cuando te vistes con las prendas tradicionales? 

 ¿Sientes que unes a la comunidad al usar las prendas? 

III. PERCEPCION DE LOS ALUMNOS Y SU IDENTIDAD. 

 ¿Rol de los alumnos al usar su vestimenta típica? 

 ¿Rol de los alumnos al usar su vestimenta típica? 

 ¿Alguien les enseña o menciona la responsabilidad del personaje que asume para 

vestirse de forma tradicional? 

IV. TRADICIÓN DESDE LA PERCEPCIÓN DE LOS ALUMNOS DEL 

COLEGIO SAN ANDRES DE CHECCA 

 ¿Dónde se manifiestan los alumnos del colegio san Andrés de Checca? 

 ¿Las festividades o momentos donde se visten posee alguna tradición? 

 ¿Qué significa para tu pueblo, colegio o entorno la vestimenta? 

V. INTERNET E IDENTIDAD EN LOS JÓVENES. 

 ¿Tienes un entorno en internet donde compartes con tus amigos? ¿Qué tipo de cosas 

y temas comparte? 

 ¿Quiénes integran tu grupo y comparten tu identidad? 

 ¿Esa identidad influye en la costumbre de tu comunidad? 

 ¿Cómo es tu identidad en los grupos y páginas de internet? 

 ¿Te sientes parte de tu comunidad al compartir en internet? 

 ¿Te consideras de otro grupo en tus redes sociales? 

 ¿Compartes tu identidad y cultura propia en el internet? 

 . ¿Tienes algún grupo fuera de tu comunidad y compañeros? 

 ¿Cómo son tus relaciones en las redes sociales? 

 ¿Compartes con gente de tu misma cultura e identidad? 

 ¿Qué rol asumes en tus grupos virtuales? 



158  

RELACION DE MATRICULADOS 4TO Y 5TO GRADO DE 

SECUNDARIA DEL C.E. SAN ANDRES DE CHECCA – 2024. 

NOMBRES Y APELLIDOS GRADO Y SECCION 
Frank ccoa quispe 4to A 
Roberto Quispe Huarca 4to A 
Efrain huanaco Quispe 4to A 
Julia Suni Quispe 4to A 
Roxana Suni Consa 4to A 
Juana Callasi colque 4to A 
Roberto Suni Huarraya 4to A 
Roger Saire Huanaco 4to A 
Elizabeth Quispe callasi 4to A 
Julio Zarate Roque 4to A 
Edgar Paul Pontecil Chañi 4to B 
Rosa Trinidad Quispe LLano 4to B 
William Roque Huillca 4to B 
Edgar Paul Pontecil Chañi 4to B 
Oscar Quispe Chino 4to B 
Shirley Quispe Chino 4to A 
Leonel Chino Chino 4to B 
Mi lady Mamani Pontecil 4to B 
Pablo Chaiña 4to B 
Roy Brayan Saire suni 4to B 
Franco Cjuno Incabueno 4to B 
Madeley huanca huayhua 5to A 
Yoselin Condori colque 5to A 
David Ccolque Huillca, 16 años 5to A 
Dina Risueño Javier flores 5to A 
Willian Quispe lima 5to A 
David Ccolque Huillca 5to A 
Olmes Huillca Montañez 5to A 
Yeni Roque Montañez 5to A 
Yerson Oroche Ayma 5to B 
Anderson Silva Olivera 5to B 
Rony Edgar Roque 5to B 
Edgar Jonathan roque Mendoza 5to B 
Brayan Ccoa Gutierrez 5to B 
Laura Roque Choquepuma 5to B 
Janteh Sabina Suni 5to B 
Dina Risueño Javier Flores 5to B 

NOTA: Alumnos entrevistados del colegio San Andrés de Checca, 2024. 



159  

Tabla: La Institución Educativa SAN ANDRES, tiene la siguiente estructura 

organica: 

Cargo Nombres y apellidos 

Órgano de Dirección Prof. 
Órgano de 

Pedagógico (Docentes) 
 Lic. Llerena Delgado José Eduardo 
 Prof. Luna Avilés Jorge Luis. 
 Prof.(a) Sabina Escarcena Nelly Soledad 
 Prof. Ccuno Cochama Salomón Hilario 
 Lic. Roque Puma Julio Reynaldo 
 Prof. Llerena Delgado Bernardino. 
 Lic. Delgado Ccahuantico Juan Julio 
 Lic. Pineda Cayo Margot 
 Lic. Erazo Duran Betty 
 Prof. Apaza Ruiz Nestor 
 Prof. Cama Caceres Flor De Maria 
 Prof. Quiroga Cardenas Dina 
 Prof. Soncco Chambi Luz Mery 
 Prof. Mogrovejo Mamani Ever 

Docente de AIP:  - Prof.(a) Churata Yucra Yeny. 

  Auxiliar de Educación: 
- Prof. Chaiña Carpio jose Carlos 

 Auxiliar de biblioteca: 
- Tec. Choquenaira Mamani Liberata 

Órgano de 
Apoyo. 

 Personal de Servicio: 
- Ccoricasa Huahuamamani Justo Cipriano. 

 
Órgano de Apoyo 

y Participación. 

- Consejo Educativo Institucional (CONEI) 
- Municipio Escolar. 
- Brigadas Ambientales 
- Brigadieres y Policías Escolares. 
- Consejo Directivo de la APAFA 
- Comités de aula 
- Asociación de exalumnos 
- Entidades públicas (Municipalidades, salud, y otros) - Entidades 

privadas/ONG y Sociedad Civil. 
Órgano de 

Coordinación. 
 Comité de Gestión de Condiciones Operativas 
 Comité de Gestión Pedagógica 
 Comité de Gestión Del Bienestar 

NOTA: Fuente. https://escale.minedu.gob.pe. 

https://escale.minedu.gob.pe/


160  

PROGRAMA CURRICULAR DE LA I.E. SAN ANDRES DE CHECCA. 

DIRECTIVA 003-2024-GR-CUSCO/GEREDU/DIGEP 
 

 Áreas curriculares nivel secundario. 

 Área de Desarrollo Personal, Ciudadanía y Cívica 

 Área de Ciencias Sociales 

 Área de Educación Física 

 Área de Arte y Cultura 

 Área de Comunicación 

 Área de Castellano como Segunda Lengua 

 Área de Inglés como Lengua Extranjera 

 Área de Matemática 

 Área de Ciencia y Tecnología 

 Área de Educación para el Trabajo 

 Área de Educación Religiosa 

Competencias transversales a las áreas 

 Se desenvuelve en los entornos virtuales generados por las TIC 

 Gestiona su aprendizaje de manera autónoma 



161  

PANEL FOTOGRAFICO 
FOTOGRAFIA 01 

 
Centro cultural del Distrito de Checca. 

 

NOTA: Fotografía propia, lugar distrito de Checca. 

 

FOTOGRAFIA 02 
 

Distrito de Checca. 
 

 

NOTA: Fotografía propia, Templo principal y Plaza Armas de Checca. 



162  

FOTOGRAFIA 03 
 

Capilla virgen de Natividad. 
 

 

NOTA: Fotografía propia, capilla virgen de Natividad del distrito de Checca. 
 

FOTOGRAFIA 04 
 

Institución educativa San Andrés de Checca. 
 

NOTA: Fotografía propia, entrevista a los alumnos de 4to grado, sección A. 



163  

FOTOGRAFIA 05 

 

Institución educativa San Andrés de Checca. 
 

NOTA: Reunión y coordinación con el director de la institución San Andrés de Checca. 
 

FOTOGRAFIA 06 

Institución educativa San Andrés de Checca. 
 

 

NOTA: Entrevista al ex alcalde y profesor de la institución educativa San Andrés de 

Checca. 



164  

FOTOGRAFIA 07 
 

Institución educativa San Andrés de Checca. 
 

NOTA: Profesor Carlos Chaiña, 2da entrevista, lugar; institución educativa San 

Andrés de Checca 

FOTOGRAFIA 08 
 

Distrito de Checca 

 

 

NOTA: Recolección de datos y entrevista el ex alcalde del distrito de Checca en 

su domicilio. 



165  

FOTOGRAFIA 09 
 

Institución Educativa San Andrés de Checca. 
 

NOTA: Recolección de datos y entrevista a los alumnos del 5to grado sección B. 
 

FOTOGRAFIA 10 
 
Participación de escolares en día de la Madre de la I.E. San Andrés. 

 

 

NOTA fotografía por la Bach. Rosario Uscamaita Acuña. 


	SPR-LAN-04-25121711310
	TESIS REPOSITORIO

